Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 19-20

Artikel: Uber moralische und asthethische Lebensrichtung
Autor: Haberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748471

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

vielmehr zunichst zu priifen haben, inwiefern die in jedem
Lande vor]iegenden Untersuchungsmaterialien geeignet sind,
die Situation in denselben widerzuspiegeln. Die zweifellos
bestehenden Liicken wiirden in einer solchen Vorkonferenz ge-
priift und das bereits Vorhandene auf seine Verwendbarkeit fiir
die Kennzeichnung der Konjunktur bewertet. Erst dann konnte
die Diskussion auch zur Besprechung der Methodenprobleme
fithren.

An diese Konferenz, deren Einberufung und Durchfiithrung
der Vilkerbundsrat an die Hand nehmen konnte, wiirde sich
dann emne periodische Berichterstattung seiner statistischen
Sektion anschlieffen, welche fiir die Beobachtung der Kon-
junkturzyklen dienlich wire. Damit wire der Weg geebnet
fiir eine kommende internationale Berichterstattung iiber die
wirtschaftlichen Zyklen und fiir eine spiter zu erstrebende
internationale Ubereinkunft hinsichtlich der Wirtschafts-Baro-
meter§iiberhaupt.

BELLIKON HENRY HEER
/ 208

UBER MORALISCHE UND ASTHETISCHE LEBENS-
RICHTUNG

Es fillt wohl allgemein auf und bedarf daher keines besondern
Nachweises, dass moralisches und &sthetisches Verhalten, sitt-
liche und kiinstlerische Wertschatzung in gewissem Sinne gegen-
sitzlich simd. Mindestens scheinen sie emmander nichts an-
zugehen. Das Gebot der Schonheit scheint dem Gebot der
Giite oder der Tugend wesensfremd. Beide Verhaltensweisen
scheinen unter verschiedenen leitenden Ideen zu stehen, die
ohne innere Einheit nebeneinander hergehen. Wenn aber zwei
Leitideen einander fremd sind, so stehen sie, wegen ithres An-
spruches, Leit-Ideen zu sein, immer in latentem Gegensatz zu
einander, und der Gegensatz muss in ihrer realen Auswirkung
jederzeit manifest werden konnen.

So hat man oft genug auf eine gewisse Feindschaft zwischen
asthetischer und moralischer Kultur hingewiesen. Man hat
gesagt, kiinstlerische Bliite begleite regelmiflig moralischen

1164



Zerfall, und sittlicher Aufstieg neige immer irgendwie zum
Bildersturm. Deutlicher noch erscheint die prinzipielle Fremd-
heit den manifesten Gegensatz hervorzutreiben im persénlichen
Verhiltnis zwischen dem ausgesprochen moralischen und dem
ausgesprochen dsthetischen Charakter. Sie verstehen sich nicht,
ja sie pflegen einander feindlich zu sein, und was den guten
Biirger und den Kiinstler hie und da zusammenﬁihrt, das
schemnt alles andere eher zu sein als innere Harmonie der
dsthetischen und der moralischen Emstellung

Und doch lebt in uns die Ahnung eines tiefen und geheimen
Zusammenhangs, einer verborgenen Einheit des Guten und des
Schénen. Und diese Ahnung 1st nicht dadurch diskreditiert,
dass sie gelegentlich zu so absurden Anspriichen gefiihrt hat,
wie der es ist: die Kunst habe die Aufgabe, das Gute dar-
zustellen, sie sei threm wahren Wesen nach moralisierend. Die
Ahnung ist Ausdruck des gleich tiefen und unausléschlichen
Respektes gegeniiber beiden Kulturformen, zuletzt also gegen-
iiber beiden Ideen. Es liegt im echten Respekt die Anerkennung
unbedingter Geltung, und was unbedingt ge]tende Macht hat,
das kann zuletzt nicht gegensitzlich, es kann im Tiefsten nicht
enmal verschieden sein. Erst auf Grund solch ahnender Ge-
wissheit wird die anscheinende Gegensitzlichkeit der #sthe-
tischen und der moralischen Sphire zum Problem.

|[Es kann sich hier nicht darum handeln, alle Seiten dieses
Problems zu entwickeln. Wir beschrinken uns auf eine rein
psychologische Betrachtung, untersuchen also nicht das Recht
und die Geltung noch das Verhilinis der beiden Ideen m 1hrer
Absolutheit, sondern lediglich die psychologische Tatsiachlich-
keit, die 1im dsthetisch orientierten Verhalten oder der dsthe-
tischen Einstellung emerseits, in der moralischen Lebensrich-
tung andrerseits vorliegt. Vielleicht dass sich trotz dieser Be-
schrinkung auf die Vorhéfe der Philosophie einiges fiir die
Klirung der Frage ergibt.

Ich glaube, dass man weder die eine noch die andere Rich-
tung, noch infolgedessen ihr gegenseitiges Verhiltnis verstehen
kann, wenn man nicht auf die tiefste Problematik des indivi-
duellen Lebens iiberhaupt zuriickgeht.

Jedes einzelne Individuum ist nach der Richtung seines

1165



Handelns und also in seinem In_teresse zweifach orientiert.
Denn es ist einerseits Individuum, das heifit Subjekt von Aktio-
nen oder Reaktionen, Kraftpunkt, Interessenzentrum, — und
andrerseits organischer Bestandteil eines Ganzen der Wirklich-
keit, des universalen Individuums, wenn wir so sagen diirfen.
Das Einzelne lebt nicht aufler im Lebenszusammenhang des
Ganzen, aber auch das Leben des Ganzen wire nicht ohne das
mdividuelle Leben des Einzelnen. So konstitulert das Einzel-
wesen, indem es sein besonderes Leben lebt, damit zugleich
das Gesamtleben an seinem Teil. Was es erstrebt und unter-
nimmt, ist sein individuelles Streben und ist msofern an 1thm,
dem Einzelwesen, orientiert. Zugleich aber ist es integrierender
Bestandteil des Gesamtstrebens, ein Modus der universalen
Lebenstendenz, und insofern hat alles Streben des Einzel-
wesens sein Zentrum oder seinen Orientierungspunkt im iiber-
geordneten Ganzen, dessen Organ es i1st. Jeder von uns sorgt
fiir sich personlich und besorgt doch zugleich das Interesse des
universalen Subjekts, und beides ist vonemander nicht zu
trennen: individuelle und universale Orientiertheit des Einzel-
wesens gehoren unlésbar zusammen.

Aber man sieht leicht, dass darin, potentiell wenigstens, emn
Widerstreit steckt. In der Organstellung des Einzelwesens
liegt die Problematik, ja die Antinomie alles individuellen
Lebens begriindet. Es liegt nimlich im Prinzip oder in der
Konsequenz jedes Strebens, sofern es an der Einzelpersonlich-
keit orientiert ist, diese Personlichkeit, dieses Ich oder Selbst
zum alleinigen und unbedingten Beziehungspunkt des Han-
delns zu erheben. Es liegt darin die Richtung der Subjektivitit,
die Selbst-Sucht. Ja, der Einzelne wire nicht Individuum,
wenn er nicht selbstsiichtig, auf sich bedacht, wire. Die Selbst-
sucht aber, dies Prinzip der Subjektivitit, widerspricht, wenn
nicht faktisch, so doch als Prinzip, dem universalen Gemein-
schaftsleben. Kraft seiner Subjektivitit will das Einzelwesen
nicht dem Ganzen dienen, ob es auch tatsichlich nicht anders
kann. So erscheint thm, dem subjektiv orientierten Einzelnen,
der iibersubjektive Zusammenhang, in dem er steht, als Zwang,
Schranke, Hemmung. — Aber die universale Emheit lebt doch
auch in 1thm selbst, eben sofern er, als Teil des Ganzen, an

1166



diesem Ganzen orientiert 1st. Erlebt er von seiner Subjektivitit
aus diesen eigenen ¢« Zug zum Ganzen» als innere Hemmung
seines selbstischen Strebens, seiner Triebe (wie wir gewshn-
lich sagen), so erlebt er andrerseits, eben von seiner objektiven
Orientiertheit aus, diese triebhafte Selbstsucht als Hemmung
und Schranke jener Ganzheits- oder Emnheitsrichtung, die eben
auch zu thm gehort. _

So wird die zweifache Orientiertheit zur erlebten Antinomie
des Individuums. Ist auch die individuelle Persénlichkeit als
solche durchaus eine Einheit, so ist sie doch zwiespiltig in der
Art, wie sie sich selbst und ihre Stellung erlebt. Es widerstreiten
sich In uns ewig zwel absolut gegensitzliche Richtungen oder
Ideen: die Idee der schrankenlosen Subjektivitit oder Selbst-
heit, und diejenige der hemmungslosen, harmonischen Gemein-
schaft, der Ganzheit oder Einheit alles Einzelnen, — die Idee
der Zentralitiat im Sinne der restlosen Orientierung am Gesamt-
leben und die Idee der Exzentrizitit im Sinne der individuellen
Emanzipation von diesem Gesamtleben.

Wir wollen hier nicht dariiber streiten, ob das Erlebnis
dieser Antinomie ein Erlebnis jedes Menschen sei oder, wie die
Frage richtiger gestellt wire: ob jedermann sich threr bewusst
werden kénne oder nicht. Darauf kommt es hier nicht an.
Wenn man nur begriffen hat, worin sie besteht und wie sie
begrﬁndet ist, dann begreift man auch, dass sie schlechterdings
das Problem des individuellen Lebens ausmacht, — so sehr,
dass man sagen kann, es gibe in unserm Leben iiberhaupt
keine einzelnen Probleme oder Widerspriiche ohne jenen Ur-
Widerstreit, — weder praktische noch sogar theoretische. In
der Tat griinden alle Lebensfragen, wie auch alle philoso-
phischen Fragen, ausnahmslos im Urgegensatz der Subjektivitit
und der Objektivitdt, und dieser selbst wire kein wirklicher
Gegensatz fiir uns, wenn er nicht ein Gegensatz in uns wire.

Alles nun, was wir Lebenseinstellung heifen, ist Versuch,
diesen mnern Gegensatz irgendwie zu iiberwinden, eine ein-
heitliche Stellung zum eigenen Leben und damit zum Leben
iiberhaupt zu finden, einen Standpunkt, der die Erlésung vom
metaphysischen Zwiespalt in uns selber bedeutete. Es ist nicht
moglich, alle die sinnvollen und sinnlosen Versuche dieser Art

1167



hier zu charakterisieren; das hiefle nicht mehr und nicht weniger
als die Geschichte der menschlichen Kultur erzihlen, und darin
die Geschichte jeder einzelnen Menschenseele. Es muss uns
geniigen, diejenige Grund-Einstellung wenigstens kurz zu
kennzeichnen, deren Verstindnis, wie wir sehen werden, fiir
das Verstindnis der moralisch-asthetischen Dualitit die Vor-
aussetzung bildet: die geistige Einstellung.

Sie bedeutet einen prinzipiellen Standpunkt gegeniiber dem
Erlebnis-Zwiespalt der subjektiven und der objektiven Rich-
tung, einen Standpunkt, der zunichst durch grundsitzliche
Parteinahme fiir die Objektivitit, fiir die universale Mission
des Individuums, also fiir die Einheitsidee, ausgezeichnet ist.
Es charakterisiert alle Arten der Geistigkeit, dass das sich selbst
bewertende Subjekt sich grundsitzlich nicht auf die Seite
semer Subjektivitit, seiner Selbstigkeit, stellt, sondern auf die
Seite der Einheitsidee. Der geistige Charakter leidet infolge-
dessen an seiner eigenen Ichgebundenheit; sie ist thm das
Nichtseinsollende, das Ubel schlechthin, das radikale Bose.
Mit Friedrich Hebbel sieht er in der Individuation, im Selbst-
sein der Wesen, die Ursiinde. Und er sehnt sich nach Erlésung
vom Ich.

Aber diese Parteinahme fiir das Ganze und diese prinzipielle
Negation der Subjektivitit ist nur das eine und gewissermaflen
vorbedingende Charakteristikum ‘der Geistigkeit. Es lige ja
darin allein noch keine Losung der Antinomie, noch keine
mnere Einheit der Person. Denn die Subjektivitit 1st unter
allen Umstinden da, und ihre prinzipielle Negation wiirde an
und fiir sich nichts anderes bedeuten als das alte Leiden am
inneren Zwiespalt, nur in einseitiger, durch die einseitige Partei-
nahme bestimmter Modifikation. Soll wirklich ein Standpunkt,
eine personliche Lebensemheit, erreicht werden, so kann das
Individuum bei der bloflen Parteinahme und Negation nicht
stehen bleiben. Das Negierte und doch Wirkliche muss viel-
mehr, trotz der prinzipiellen Hinwendung zur Objektivitit, in
die Lebenseinstellung aufgenommen sein. Nur dann kann diese
Einstellung der ganzen Situation gerecht und damit selber ein-
heitlich werden. |

Die vollendete Geistigkeit hat, iiber die Parteinahme hinaus,

1168



diesen Prozess der eigentlichen Uberwindung des Gegensatzes
grundsitzlich vollzogen. Namlich so, dass die Ablehnung nicht
der Subjektivitéit als solcher, sondern nur ithrer extremen Ten-
denz gilt, dass sie selber aber in den Dienst am Ganzen prin-
zipiell embezogen und eingeordnet ist. Die innere Erledigung
des Zwiespaltes ist so gefunden, dass das Individuum nun
willentlich mit seiner Subjektivitit sich in den Dienst der groflen
Einheit, der Gemeinschaft schlechthin, stellt. Es bejaht also
seine Selbstheit, seine Triebe, sofern ihre Betitigung der Ge-
meinschaftsidee dient, und will grundsitzlich sie in diesem
Dienst verwenden. Es verneint die eigene Subjektivitit nur,
sofern darin die Tendenz zur Emanzipation, zur Disziplin-
losigkeit, zur Insubordination gegeniiber der Einheitsidee liegt.
Es verneint diese selbstische Richtung nur in dem Sinne, dass
es darin die ewige Gefahr sieht, und es ist entschlossen, dieser
Gefahr durch nimmerruhende Disziplinierung im Dienste der
Gemeimschaft zu begegnen. '

Man sieht, dass diese Losung nie einen andern als grund-
sitzlichen Charakter haben kann. Der Dualismus ist auch so
nicht aus der Welt geschafft, weil das fiir Einzelwesen ja iiber-
haupt nicht méglich ist. Aber er ist in dem Sinne grundsitzlich
iiberwunden, dass die Gemeinschaftsidee schlechthin dommaiert
und dass die Subjektivitit doch nicht als solche verneint,
sondern jener Idee nur untergeordnet wird. Diese Unterord-
nung im Leben wirklich durchzufiihren, bleibt stindiges prak-
tisches Problem, eben wegen der stindigen Gefahr der Eman-
zipation; aber im Prinzip ist die einheitliche Einstellung gegen-
iiber der Antinomie erreicht; der Ur-Widerstreit der Michte
ist in lauter praktische Einzelkimpfe aufgelost, welche vom
Individuum willentlich iibernommen werden. Das Leben ist
aus einer absoluten Antinomie zu einer methodischen Aufgabe
geworden.

So ist die geistige Einstellung charakterisiert durch absolute
Hingabe des Individuums an die Gemeinschaft, im weitesten
Sinne des Wortes, und durch relative Toleranz gegeniiber der
Subjektivitit. Toleriert ist sie als mogliches Mittel der Gemein-
schaftsbildung und Gemeinschaftsarbeit, genauer noch: als
Stoff, der die Form der Einheit empfangen kann. Relativ nur

1169



ist sie toleriert, weil sie an sich fiir nichts zu achten, in ihrer
extremen Konsequenz sogar der radikale Widerpart der Emn-
heit, und weil sie eben nur insofern positiv bedeutungsvoll ist,
als sie zum Material der Einheit, der Gemeinschaft, des Ganzen
taugt und als solches Material allerdings unentbehrlich ist.
Ohne Selbstheit keine Einzelwesen, ohne diese keine Gemem-
schaft, keine Ganzheit, keine Harmonie. Es fehlt also der
geistigen Einstellung trotz der prinzipiellen Hingabe an das
grofie Eine nicht die Liebe zum Besonderen. Wenn auch in
aller Besonderheit die grofie Gefahr liegt, so ist das Besondere
doch wertvoll als Material, und der Geist liebt es mit der Liebe,
mit welcher die Form den Stoff sucht, mit der Liebe zur
werdenden Form, zum méglichen Ausdruck ihrer selbst.
Die geistige Idee aber ist die Idee der reinen Einheit, der
vollkommenen Harmonie, in der das Einzelne restlos mit-
schwingend aufgeht. Sie ist die Form an sich, und Geistigkeit
ist Liebe zur Form, Liebe im Sinne hingebender Verehrung.
Wer diesen Sinn geistiger Einstellung begreift, dem wird es
moglich sein, den Sinn des moralischen wie des dsthetischen
Verhaltens zu verstehen. Denn sie stammen beide aus der
Geistigkeit. Aber es liegt uns ob, verstindlich zu machen, wie
Geistigkeit sich nach den beiden Seiten hin modifizieren kann.
Wenn die geistige Idee die Idee der Einheit oder Ganzheit
schlechthin ist, so ist sie in Anwendung auf die reale, in Einzel-
nes besonderte Wirklichkeit die Idee der harmonischen Einheit
dieses Einzelnen. Negativ ausgedriickt: die Idee der Uber-
windung aller zentrifugalen Tendenzen des Einzelnen, aller
selbstherrlichen, betonten Subjektivitit. Wer unter dieser
Idee steht und sich zugleich, wie es nicht anders méglich ist,
in stindiger Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit befindet,
dem muss der Sinn und die Aufgabe dieser Auseinandersetzung
im Schaffen jener harmonischen Gemeinschaft liegen. Wer
sich, erfiillt von der Idee, der Welt zuwendet, der hat den Willen,
die Idee in dieser Welt zu verwirklichen. Er sucht den Stoff,
der geformt werden konnte, das Einzelne, das Einheit bilden
konnte, die Subjektivitit, die in den Dienst des Objektiven zu
stellen wire. Und er findet das alles auf Schritt und Tritt.
Zunichst in sich selbst und dann iiberall, wo immer ein Objekt

1170



moglicher Ausemnandersetzung sich thm in den Weg stellt.
Sein Leben wird ein Kampf fiir die Einheit, fiir die Verwirk-
lichung der Idee, fiir die Disziplinierung der Subjektivitit.
Es wird Methode zur faktischen Uberwindung der Antinomie,
die in der geistigen Einstellung prinzipiell iiberwunden ist.

Er 1st nicht ohne Liebe zur Wirklichkeit. Schon weil sie
Stoff moglicher Gestaltung ist, Material zur Realisation der
Idee. Und seine Liebe wird aufflammen, wo er in dieser Wirk-
lichkeit Ansitze der Gestaltung findet. Aber alles wird relativ
sein, was er antrifft. Unvollkommen, wenn es gemessen wird
an der Idee, die 1thn begeistert. Darum wird er sich nie der
Wirklichkeit hingeben kénnen. Er wird immer iiber sie hinaus-
schauen, und in seinen Augen wird der Glanz der Uberwirklich-
keit sein. Alles wirkliche wird Objekt der Bearbeitung bleiben,
in Ewigkeit. Denn in Ewigkeit kann der Kampf nicht zu Ende
semn, well von der Subjektivitit die Tendenz zur Emanzipation,
das radikale Bése, niemals zu trennen, weil sie nur von Fall
zu Fall disziplinierbar ist. Aber es baut sich doch iiber der
realen Wirklichkeit in der Ferne das Ideal der Wirklichkeit
auf; das ist die Welt, in der die Idee, selber unwirklich, doch
verwirklicht wire. Das Ideal ist der Richtpunkt des Kampfes,
der Bearbeitung, der Gestaltung realer, lebendiger Wirklichkeit.
Es 1st gebildet aus der Idee selbst und ithrem Material, der
einzelnen Realitit, ist der vorgeschaute Zustand der Wirklich-
keit, wie sie wire, wenn In ihr reine Einheit, und also, ange-
wendet auf Einzelwesen, reine Harmonie herrschte. Das geist‘ige
Ideal des weltzugewandten Kiampfers ist die Realisation der
geistigen Idee in der Welt. Die geistige Einstellung wird in
Hinwendung auf die Wirklichkeit zur Einstellung auf dieses
Ideal, das erst noch zu schaffen wire, und zwar durch Arbeit
m der Realitit selbst.

Sie, die geistige Einstellung, ist, so gewendet, nichts anderes
als die moralische Lebenseinstellung. Sofern das geistig ein-
gestellte Individuum sich der wirklichen Welt zuwendet, kann
es nicht anders als sittliches Individuum sein. Die moralische
Einstellung ist die Konsequenz oder eigentlich die Auspriagung

der wirklichkeitszugewandten Geistigkeit. Charakteristisch 1st
fiir sie das Wirklichkeits-Ideal, die Bearbeitung der Wirklich-

1171



keit, der Kamptf fiir die Harmonie gegen die latente oder offen-
bare Disharmonie, die in aller Subjektivitit liegt.

Aber diese Besessenheit von der Idee, die Liebe zur Form,
kann sich noch in anderer Weise auswirken. Das geistig ge-
richtete Individuum hat Heimweh nach Einheit oder Gestalt.
Die sittliche Arbeit ist eine Art der Aktivierung dieser Sehn-
sucht; sie will die Wirklichkeit zur Harmonie gestalten. Sie ist
die arbeitende Modifikation der Geistigkeit. Arbeitend, um-
gestaltend 1st die moralische Einstellung auch dort, wo sie vor-
handene Wirklichkeit liebt oder anerkennt. Denn sie liebt das
Bestehende um der Gestaltungsmoglichkeit willen, oder sie
liebt es, sofern es, das Bestehende, seinerseits geistig, und also
bereit ist, eine harmonische Wirklichkeit mit zu konstituieren
oder doch an ihrer Schaffung mitzuarbeiten, — kurz: sie liebt
das Gute und das mégliche Gute in der Wirklichkeit. Dies Gute
ist das im sittlichen Sinne relativ Vollkommene. Gut ist es,
nicht weil es seinerseits harmonisch wire, sondern weil es ge-
eignet ist, Harmonie zu schaffen oder mit darzustellen. Das
sittliche Ideal meint ja nicht harmonische Einzelwesen oder
Einzelgebilde, sondern das harmonische Universum, die ein-
heitliche Gemeinschaft, und das Einzelne hat Sinn nur als Glied
dieser Gemeinschaft. Darum geht sittliche Arbeit nie auf har-
monische Gestaltung eines Einzelnen, sondern auf eine Ge-
staltung, die dieses Einzelne fahig macht, mit die harmonische
Gemeinschaft zu bilden. Darum auch schitzt der moralisch
Eingestellte das Einzelne nicht um seiner individuellen Har-
monie oder Einheitlichkeit willen, — diese ist an sich kein
moralischer Wert. Sondern das moralische Individuum schitzt
das Einzelne um seiner Gemeinschaftsfihigkeit willen; das
sittliche Interesse ist an der Gestalt des Ganzen orientiert.

Und doch bedeutet nun auch das geformte oder gestaltete
Einzelne einen geistigen Wert. Nicht einen sittlichen, wie wir
soeben gesehen haben, — da das Einzelne sittlich nur als
Material der Gemeinschaft in Betracht kommt. Den geistigen
Wert des gestalteten Einzelnen begreifen, heifit vielmehr: ver-
stehen, was dsthetischer Wert heif3t.

Aller geistigen Einstellung gemeinsam und eigentiimlich 1st
jene hingebende Liebe zur Form an sich, zur geistigen Idee,

1172



jene Sehnsucht nach Einheit und Ganzheit. Sie treibt zur
moralischen Bearbeitung der Realitit und schafft die sittliche
Freude am gemeinschaftsfihigen Einzelnen. Sie schafft aber
daneben, und an sich unbeschadet dieser sittlichen Schitzung,
die Freude am Wirklichen, am Einzelnen, sofern dieses Einzelne
irgendwie Form oder Gestalt reprdsentiert. Wessen Seele voll
ist von Form oder von Sehnsucht nach Form, der schaut in-
briinstig nach Form aus, und er liebt sie, wo immer er sie oder
auch nur ithre Spuren, ihre Andeutungen findet. Wo immer
so etwas wie Gestalt in der Wirklichkeit sich zeigt, da findet
er einen Abglanz der Gestalt, die seine Geistigkeit meint: der
Form an sich, der Harmonie selbst, der geistigen Idee. So wird
thm das geformte Einzelne zur Reprdsentation der Form iiber-
haupt, zum Anzeichen oder zur Offenbarung der Idee selbst,
zum Symbol der ewigen Form. Seine Sehnsucht labt sich daran,
weil er durch die geformte Wirklichkeit die Form selbst, das
Ziel und die Quelle seiner Sehnsucht leuchten sieht. Und dies
gerade ist das Kennzeichen asthetischer Einstellung: dies
Schauen der ewigen Form im endlichen Symbol, in der gestalt-
haften Wirklichkeit. Das asthetische Subjekt schaut daher
durch das Wirkliche immer hindurch, es verweilt nicht bel
thm; das gestaltete Einzelne oder Endliche ist thm nur Anlass
und Anreiz; es schaut darin oder dahinter immer die Form
selbst. '

Das gestalthafte, geformte Einzelne wird so zum dsthetischen,
nicht zum moralischen Wert. Durch die in thm verksrperte
oder besser symbolisierte Form ist es nicht gut, es ist schon.
Gut 1st ein Wirkliches, sofern es tauglich 1st zur Konstitulierung
des embheitlichen Ganzen, der Harmonie selbst. Schén ist ein
Wirkliches, sofern es, durch seine eigene Formhaftigkeit, taug-
lich ist als Symbol jener Harmonie selbst, also der reinen Form.
Beide Werte beziehen sich auf die geistige Idee und weisen
auf diese Idee hin. Aber jeder in anderer Weise: der moralische
Wert durch seine Leistungsbedeutung, der asthetische durch
seme Symbolbedeutung. Beiderlet Wertung hat Geistigkeit
zur Voraussetzung. Aber die dsthetische Wertung stammt aus
der schauenden, ausschauenden, die moralische aus der arbeiten-
den Liebe zur Form.

1173



Ihre Einheit liegt in der beiden gemeinsamen Geistigkeit,
ihre Verschiedenheit darin, dass sie verschiedene Auswirkungen
oder Modifikationen dieser Geistigkeit sind. Man sieht ohne
weiteres, dass diese Verschiedenheit an sich keinen Gegensatz
bedeutet. Die leitende Idee ist Eine, und was derselben Idee
sich beugt, kann nicht gegensitzlich sein. Man sieht aber zu-
gleich den relativen Gegensatz zwischen beiden. Er liegt in der
disparaten Einstellung zur Realitit, zum Endlichen, Einzelnen.
So verschieden Gut und Schén sind, so verschieden sind die
Einstellungen, die hinter diesen Wertkategorien stehen. Es ist
ein anderes: das Einzelne auf seine Verwendbarkeit fiir die
Einheit hin zu betrachten und zu behandeln, oder: es daraufhin
anzusehen und darnach einzuschitzen, ob es in semer fiir sich
seienden Gestalt einen Abglanz dieser Einheit darstelle. Es
sind verschiedene Gesichtspunkte, unter denen das Individuum
sich zum Leben, d. h. zur Wirklichkeit, einstellt.

Die relative Gegensitzlichkeit wird noch eindriicklicher,
wenn man sich daran erinnert, dass es der asthetischen Ein-
stellung eigentlich iiberhaupt nicht um die Wirklichkeit zu tun
1st, auch dort nicht, wo das Individuum sich ithr zuwendet.
Das Reale kommt ihr ja lediglich um seiner représentativen Be-
deutung willen in Betracht, wegen seiner Symbolkraft, — des-
wegen, weil es durch seine Gestalt, durch die an thm erscheinen-
den Verhiltnisse, auf die Idee selbst, das Uberwirkliche, hin-
weist. Es spielt nur die Rolle des Funkens, von dem hinweg
der Blick sogleich dem Zentralfeuer zufliegt, dessen Widerschein
der Funke 1st. Es wird also im Grunde gar nicht um seiner
Wirklichkeitsbedeutung, sondern lediglich um seiner Symbol-
bedeutung willen «ernst genommen». Etwas fiir wirklich
nehmen, in seiner Wirklichkeit nehmen: das heifit, es nach
seinem Wirkungszusammenhang, nach seiner wirkenden Be-
deutung nehmen, zuletzt nach seiner Bedeutung im Ganzen
der Wirklichkeit. So nimmt dsthetische Einstellung das Einzelne
nicht. Sie nimmt es fiir sich und fragt wohl nach seinen internen
Verhiltnissen, eben nach seiner Gestalt, aber nicht nach semer
Wirksamkeit. Sie nimmt es als Phinomen, nicht als Realitit
im Sinne der Wirklichkeitsbedeutung. So ist &@sthetische Ein-
stellung immer in gewissem Sinne wirklichkeitsfremd, auch wo

1174



sie mit dem, was wir wirklich nennen, zu schaffen hat: sie kennt
nur das Symbol und die symbolisierte Idee.

Ganz anders die moralische Einstellung. Sie nimmt die
Realitdt in ihrer Realitit ernst. Denn 1thr kommt es gerade auf
die Wirkungsbedeutung, auf den funktionellen Zusammenhang
an. Nur in diesem Zusammenhang scheidet sich ihr ja Gut
von Bése, tauglich von untauglich. Thr Blick ist ja auf den
realen harmonischen Zusammenhang gerichtet, auf das Ideal der
Wirklichkeit, das nur durch Gestaltung der realen Zusammen-
hiinge zu verwirklichen ist. Sie ist daher das Gegenteil von wirk-
lichkeitsfremd, sie ist intensiv wirklichkeitszugewandt. Sie
kennt zwar auch die Idee, und das eint sie mit der dsthetischen
Einstellung. Aber sie kennt daneben eine mitwirkende oder
widerstrebende Realitit, und sie kennt vor allem das Ideal der
Realitit, einen Begriff, welcher der isthetischen Einstellung als
solcher vollkommen fremd ist. Schén kann ein Einzelnes, sagen
wir eine Bewegung, sein, ganz abgesehen davon, was sie in der
Wirklichkeit und fiir das Wirklichkeitsideal bedeute, wohin sie
also weise. Gut kann sie nur sein, wenn sie eine bestimmte
Wirklichkeitsbedeutung hat, also gerade vermoge dessen, was
sie will. Schon 1st die Bewegung oder was man sonst nehmen
will, als hinweisender, symbolischer Ausdruck der Idee, der
Form oder Einheit selbst; gut ist sie als Ausdruck des realen
Willens zum Ideal, der realisiert gedachten Einheit. Darin liegt
der ganze Unterschied in der Stellung zur Realitit.

Jede Stellung zur Realitdt wirkt sich in emer entsprechenden
Art des Handelns gegeniiber dieser Realitit aus, und wenn noch
ein Zweifel iiber den typischen Unterschied der Einstellungen
bestehen konnte, so miisste dieser Unterschied bei der Betrach-
tung der jeder von 1thnen entspringenden Handelnsweise deutlich
werden. Welche Handlungsweise der moralischen Einstellung
entspricht, das ist ohne weiteres ersichtlich. Die Welt soll zum
Ideal werden, und das Handeln hat die Aufgabe, dieses Ideal
zu verwirklichen, so weit es an thm liegt. Also 1st moralisches
Handeln eine ideegemisse Bearbeitung der Wirklichkeit, der
eigenen wie der fremden. Eine Bearbeitung der Wirklichkeit,
eine Gestaltung also, die in die Substanz oder das Wesen der
Welt eingreift und dies Wesen selber modeln will. Denn die

1175



Arbeit gilt positiv der wesenhaften, wirklichen Harmonie; sie
soll erreicht werden durch vollige Unterordnung aller Subjek-
tivitdit unter den objektiven Gemeinschaftssinn. Negativ gilt
die moralische Arbeit der Subjektivitit als solcher, also gerade
dem, was dem Einzelnen, sofern es Individuum ist, das Hochste
und das Teuerste ist. Die moralische Arbeit greift schonungslos
in das zentrale Interesse des Wirklichen hinein, eben weil sie
dies Wirkliche in seiner Wirksamkeit ernst nimmt. Sie will die
Gestaltung dieses Interesses selbst, sie greift das Wirkliche an,
sie dringt zur verindernden Tat.

Durchaus anders gestaltet sich das Betragen gegen die Reali~
tit unter dem Gesichtspunkt der dsthetischen Einstellung. Wir
wissen bereits, dass fiir sie die Realitit nicht als solche, sondern
lediglich nach ihrer iiberwirklichen Symbolbedeutung in Be-
tracht kommt. Sie steht nicht unter dem Zeichen des Tuns,
der realen Arbeit, sondern unter dem des Schauens. Und auch
das Schauen gilt, obwohl an der realen Gegebenheit entziindet,
nicht eigentlich dieser Gegebenheit, sondern der Form selbst,
der Idee. So fehlt der asthetischen Einstellung zunichst iiber-
haupt der Antrieb zur Verdnderung des Gegebenen. Und wo
er, wegen der ungeniigenden Symbolkraft dieses Gegebenen,
sekundir dennoch auftritt, da gilt die erwiinschte Verdnderung
nicht der Realitit in ithrem Wirklichkeitscharakter, sondern sie
gilt der Symbolbedeutung. Wo immer also #sthetisches Erleben
zur Handlung fiihrt, da wird diese Handlung nicht Gestaltung
oder Umgestaltung wesenhafter Wirklichkeit, sondern Ge-
staltung reiner und starker Symbole der Uberwirklichkeit. Was
im dsthetischen Interesse dargestellt oder gestaltet werden soll,
ist eben niemals Wirklichkeit im Sinne ihrer realen Einheit,
des Ideals also, sondern es ist die Idee selbst im symbolischen
Ausdruck des Wirklichen. Asthetisches und moralisches Inter-
esse dringen beide nach « Darstellung » der geistigen Idee, nach
ihrer Einfithrung in die Wirklichkeit. Aber beide in verschie-
denem Sinn. Die moralische Darstellung heifit Verwirklichung
in der eigentlichen Bedeutung dieses Wortes: Darstellung durch
die Wirklichkeit in threm Wirkungszusammenhang selbst. Die
asthetische Darstellung heisst Verwirklichung im Sinne der
hinweisenden Bedeutsamkeit des Einzelwirklichen, Darstellung

1176



der Idee durch das symbolkriftige Einzelne. So bedeutet das
dsthetische Werk nicht, wie das moralische, wesenhaft geknetete
und zur Harmonietauglichkeit gestaltete Realitit, sondern es
bedeutet formhaltiges Symbol. Dabei ist es an sich gleich-
giiltig, ob dieses dsthetische Gebilde, das Kunstwerk, sich mehr
oder weniger von dem urspriinglich Gegebenen, an dem sich
die asthetische Schau und das dsthetische Interesse entziindet
hat, entferne. Es ist aber klar, dass hier, im dsthetischen Schaffen
der Phantasie eine ganz andere Bedeutung zukommt, als inner-
halb der moralischen Arbeit, die iiberall an die realen Gegeben-
heiten gebunden 1st. So st auch in dieser Beziehung das Kunst-
werk viel weniger als das moralische eine Umgestaltung des
Gegebenen, und kann jedenfalls viel eher eine sozusagen freie
Gestaltung ausdrucksvoller, offenbarender Symbole sein.
* %
%

Wir haben nun die tiefe Einheit und den typischen Unter-
schied der beiden Haltungen hervorgehoben. Etwas anderes
als dies sozusagen in abstracto dargestellte Verhiltnis meint
aber die Frage nach Vereinbarkeit oder Unvereinbarkeit beider
Einstellungen. Wenigstens kann sie etwas anderes meinen.
Zwar die sachliche Vereinbarkeit steht nicht in Frage. Zwel
Modifikationen einer einheitlichen Grundeinstellung wider-
sprechen sich nie; denn sie sind Eins. Und es ist klar, dass
moralisches Interesse an der Weltgestaltung und &sthetisches
Interesse an der Ausdrucksbedeutung des Gegebenen einander,
rein sachlich genommen, nicht im Wege stehen. — Nicht so
einfach stellt sich die Lsung dar, wenn wir die Einstellungen
individualpsychologisch als Einstellungen ein und desselben
Individuums denken. Dann ist jedenfalls so viel von vornherein
sicher, dass im Moment, da das Individuum irgendeinem
Gegebenen gegeniibertritt, die beiden Einstellungen notwendig
miteinander konkurrieren miissen, trotz ithrer innersten Einheit.
Das Individuum wire als moralisch und dsthetisch eingestelltes
mit sich selber im Zwiespalt, welche von beiden Stellungen es
dem Objekt gegeniiber beziehen soll. Eindeutiges Verhalten ist
thm nur méglich durch Ausschaltung der einen oder der anderen
Einstellung. Man kann nicht in einer Handlung zugleich ésthe-

1177



tisch und moralisch orientiert sein. Werden beide Einstellungen
zugleich aktiviert, so kommt ein Doppelverhalten zustande;
dieses aber bedeutet eine Konkurrenz und daher zugleich elne
beidseitige relative Lihmung der Energie und also der Durch-
schlagskraft des Verhaltens. Wenn man mit dem schonen Objekt
moralisch zu tun hat, so ist immer der Konflikt zwischen
schauender Hingabe und Arbeitspflicht vorhanden. Der Kon-
flikt kann, durch momentane Ausschaltung oder durch Kom-
promiss, jedesmal gelost werden, gewiss; aber er ist vor-
handen.

Anders stellt sich die Antwort auf die Vereinbarkeitsfrage,
wenn man nicht auf den einzelnen Lebensmoment, sondern
auf die Personlichkeit als ganze sieht. Die soeben erwihnte
Unvereinbarkeit betraf nur die Aktivierung der Einstellungen
im gegebenen Moment und am gegebenen Objekt. Ihr wider-
spricht nicht die Vereinbarkeit der Einstellungen als solcher
m emnem Subjekt, und zwar die wirkliche widerspruchsfreie
Vereinbarkeit, nicht nur das Zusammensein. Ja diese Vereinbar-
keit nicht nur, sondern die tatsichliche Veremigung, ist sogar
fiir das vollkommen geistig gedachte Individuum an und fiir sich
selbstverstandlich. Denn das Durchdrungensein von der Idee
muss sich als dsthetische Empfanglichkeit fiir den symbolischen
Ausdruck dieser Idee, und muss sich andrerseits als moralisches
Interesse an der Verwirklichung der Idee manifestieren. Das
geistige Individuum wird nicht im selben Akte beiden Inter-
essen dienen oder nachgehen konnen, wenn anders es einem
von beiden mit ganzer Kraft sich hingeben will. Aber es wird
trotzdem potentiell in beiden Modifikationen leben.

Damit soll ja nicht gesagt sein, dass das geistige Individuum
zugleich Kiinstler und sittlicher Arbeiter sei oder sein miisse.
Kiinstlertum ist von #sthetischer Einstellung so verschieden
wie andrerseits moralische Arbeitspotenz von moralischer Ein-
stellung. Es gehort zum Kiinstler mehr als sthetische Ein-
stellung oder dsthetische Empfinglichkeit; es gehort zu ithm
vor allem die Gestaltungsfahigkeit, die ihrerseits wiederum an
mehr als eine seelische Strukturbedingung gebunden ist. Und
moralisches Interesse oder moralische Einstellung ist noch nicht
Tiichtigkeit zu konkreter moralischer Arbeit. Niemand wird

1178



Pestalozzi sittliche Einstellung von hoher Kraft und Reinheit
absprechen wollen; aber er selber beklagt und sein Leben be-
weist geradezu tragisch den Mangel jener Tiichtigkeit. Geistige
Einstellung bedarf immer, um vollkommen geistige Wirksam-
keit zu werden, emner besonderen motorischen Organisation,
die nicht in jeder, auch nicht in jeder stark geistigen Personlich-
keit, mit ihr zugleich gegeben ist. So treffen wir starke und
reine dsthetische Empfianglichkeit ohne bedeutende kiinst-
lerische Gestaltungsl(raft; wir treffen sogar Gestaltungskraft,
die dann allerdings dsthetisch mehr oder weniger bedeutungslos
ist, — ohne wesentliche Kraft asthetischer Empfinglichkeit.
Analoges gilt fiir das Verhiltnis moralischer Geistigkeit, als
Einstellung gemeint, und Arbeitsfahigkeit in der Realitit. So
dass weder moralische Einstellung sich in hervorragender Weise
als moralische Arbeit, noch isthetische Emstellung sich in
kiinstlerischer Leistung nach auflen hin zu manifestieren braucht.
Wobei freilich, auch ohne solche Tiichtigkeitsleistung, die
Wirkung der geistigen Personlichkeit trotzdem nicht nur mog-
lich, sondern gewiss ist, wie gerade das Beispiel Pestalozzi zeigt.
Wirkung ist eben nicht dasselbe wie Leistung.

Ist so moralische Arbeitsféihigkeit mit moralischer Ein-
stellung und kiinstlerische Leistungsfahigkeit mit &sthetischer
Geistigkeit nicht notwendig verbunden, so ist nun andererseits,
bei vorhandener asthetischer und moralischer Empfanglichkeit,
die Leistungsfihigkeit auf dem einen wie auf dem andern Gebiet,
also die persénliche Vereinigung von Kiinstlerfihigkeit und
moralischer Tiichtigkeit, wenn sie auch nicht als absolut un-
moglich erscheint, doch jedenfalls nur ganz ausnahmsweise ge-
geben. Das hingt damit zusammen, dass die motorische
Leistungsorganisation, die seelische Struktur, die der Aus-
wirkung der Lebensrichtung dient, fiir die moralische Arbeit
notwendigerweise eine andere ist als fiir die dsthetische Ge-
staltung. Menschen pflegen aber, namentlich in dieser Lei-
stungsorganisation, einseitig begabt zu sein. So dass faktisch
die hervorragende Ausbildung der einen Organisation diejenige
der anderen mehr oder weniger ausschliet. So erklart es sich,
dass trotz der innersten Zusammengehorigkeit asthetischer und
moralischer Einstellung im geistigen Individuum dieser Ver-

1179



einigung nur in Ausnahmefillen eine Vereinbarkeit moralischer
und dsthetischer Leistungsfahigkeit entspricht.

Aber auch abgesehen von der Leistungsfihigkeit: auch die an
sich bestehende Zusammengehérigkeit der beiden Einstellungen
bedeutet im realen Leben noch nicht, dass sie sich in einiger
Vollkommenheit bei einer Personlichkeit tatsichlich zusammen
finden. Denn in diesem realen Leben haben wir nicht mit voll-
kommenen geistigen Personlichkeiten zu tun. Die Regel ist
vielmehr zum mindesten eine gewisse Einseitigkeit nicht nur
der Leistungsorganisation, sondern bereits der Einstellungs-
Fahigkeit und somit der zentralen psychischen Organisation.
Das Individuum ist dann, wenn es iiberhaupt nennenswerte
geistige Moglichkeiten besitzt, reiner und starker Hingabe nur
in der einen oder der anderen Modifikation fihig. In seiner
Anlage ist die eine oder die andere Art moglicher Geistigkeit
sozusagen festgelegt; es fehlt oder fehlt doch relativ die dsthe-
tische Empfinglichkeit oder dann die Maglichkeit zu sittlicher
Einstellung. Dass jede der beiden Einseitigkeiten als geistige
Unvollkommenheit aufzufassen ist, liefle sich sehr wohl zeigen,
wenn auch die Unvollkommenheit nicht etwa irgendwie dem
Individuum zur Last gelegt werden diirfte. Wir wollen uns
darauf nicht weiter einlassen, sondern nur die Erfahrungstat-
sache selber in Erinnerung bringen.

Sicher hat diese Tatsache der sehr hiufig vorkommenden
dsthetischen oder moralischen Vereinseitung wesentlich Anlass
zu der Meinung gegeben, dass beide Einstellungen sich an sich
nicht vertragen. Wir unsererseits begreifen nun, dass die Aus-
schlieSlichkeit der einen gegen die andere, wo sie vorkommt,
nicht in der Sache selbst noch notwendig im Individuum,
sondern lediglich in der Vereinseitigung und also 1im Grunde
in der relativen Geistesschwiche des Individuums begriindet
ist. Da aber die Individuen fast regelmiflig an dieser Verein-~
seitigung leiden, so kénnen auch ganze kulturelle Richtungen
oder Epochen an ihr leiden. Denn schliefllich sind es die
Individuen, vor allem die geistigen Individuen, die einer Epoche
das kulturelle Geprige geben, wenn auch die Individuen ihrer-~
seits, gerade In threr typischen und sich summierenden Ein-
seitigkeit, wiederum durch die kulturellen Pramissen mit-

1180



bedingt sind. Es scheinen Wellen so oder so bestimmter Ein-
seitigkeit durch die Geschichte der Menschheit zu gehen,
Wellen von iiberindividueller Bedeutung, deren Berge und
Tiler aber doch durch einzelne reprisentative Personlichkeiten
nicht nur sozusagen markiert, sondern in ihrer vollen Aus-
wirkung auch direkt geschaffen sind. Daraus, nicht aus einem
an sich bestehenden Gegensatz der beiden Geistesmodifikatio-
nen, erklart sich das in der Tat nicht seltene Zusammentreffen
starker sittlicher Kulturstromungen mit emnem relativen Tief-
stand dsthetischer Kraft, und umgekehrt. Man diirfte iibrigens
daneben auch nicht die in der Geschichte ebenfalls realisierte
andere Moglichkeit iibersehen: diejenige des Zusammentreffens
dsthetischer und moralischer Hohepunkte.

Aber mit der moglichen Vereinseitigung ist der Anschein
der Gegensitzlichkeit #sthetischen und moralischen Grund-
verhaltens noch nicht restlos erklirt. Die Relativitit mensch-
licher Geistigkeit geht eben noch viel weiter als jene Verein-
seitigung sie sehen ldsst. Tatsdchlich findet sich geistige Ein-
stellung, auch innerhalb dieser oder jener Einseitigkeit, niemals
als vollkommene. Die Subjektivitit lasst sich auch prinzipiell
niemals restlos iiberwinden. Die Hingabe an die Idee ist nie-
mals rein, sie ist immer irgendwie getriibt. Alle Triibungen
aber kommen so zustande, dass das Individuum unvermerkt in
seiner geistigen Richtung auch noch subjektive Zwecke verfolgt,
und so, wenigstens relativ, jener Subjektivitit front, die ja
eigentlich hitte aufgehoben sein sollen.

Es ist nicht moglich, hier eine auch nur annihernd voll-
staindige Ubersicht der moglichen Triibungen oder Kompro-
misse zu geben, dieses geistig-ungeistigen Versteckenspiels, das
die Menschen untereinander und mit sich selber treiben und
das nicht minder kompromisshaft ist, wenn es unbewusst vor
sich geht oder wenn die Pridestination dazu bereits in der
Anlage gegeben ist, iiber die das Individuum nicht hinauskann.
Es hat keiner die Maglichkeit, ganz ungeistig, noch die Kraft,
ganz geistig zu sein. So ist die Signatur des allgemein mensch-
lichen Verhaltens der Kompromiss, der je nachdem als geistig
infizierte Subjektivitit oder als subjektiv getriibte Geistigkeit
zu bezeichnen wire.

1181



So treffen wir, um nur einige Andeutungen iibrigens all-
bekannter Dinge dieser Art zu geben, auf der moralischen Seite
statt rein sittlicher Einstellung neurotische und eben insofern
subjektiv getriibte Zerrformen, wie asketische oder rigoristische,
kurz fanatische Moralitit, oder wir treffen jenen stupiden, takt-
losen, im schlimmen Sinne schulmeisterlichen Moralismus, der
geeignet ist, feinere Geister iiberhaupt in Opposition gegen die
damit sich identifizierende offizielle Moralitit zu tretben. Zur
echten sittlichen Einstellung gehort vor allem der Wille zur
Gemeinschaft, also auch die reine Liebe zum Einzelnen als dem
moglichen Gliede der Gemeinschaft, und somit die Achtung,
und in der Behandlung der Takt, der immer das Zeichen des
Respektes vor den ideellen Moglichkeiten der Realitit ist. Wo
diese Merkmale fehlen, da offenbart sich die Verunreinigung,
in den angefiihrten Beispielen speziell die subjektive Behaup-
tungssucht, die ja iiberhaupt dem moralischen Charakter nahe-
liegt, die Rechthaberei, der subjektive Vollkommenheitswahn,
das Strebertum, die Intoleranz, die immer aus der Selbst-
betonung fliesst, — und wie die Subjektivititen alle heiflen.
Es soll in all diesen Zerrformen nicht das Vorhandensein des
sittlichen Geistes geleugnet werden. Aber in der sittlichen
Tendenz sucht zugleich das Individuum, als Subjekt, sich
durchzusetzen. Das tigliche Leben ist voll von Beispielen.
Von der anderen Hauptform der méglichen Triibung, namlich
der erotischen Sentimentalisierung des moralischen Verhaltens,
ganz zu schweigen.

Wir kennen analoge und aus derselben Quelle stammende
Triibungen aber auch auf der dsthetischen Seite. Wir kennen
den Asthetizismus, die Parallele zum Moralismus; wir kennen
die geniisslerische Sentimentalisierung der Kunst durch Aus-
iibende wie Empfangende — Kitsch von beiden Seiten. Wir
wissen, dass fiir viele eine unechte asthetische Einstellung
Gelegenheit und Vorwand ist zur Flucht vor der sittlich bedeut-
samen Arbeit, oder dass sie der Befriedigung infantiler Phan-
tastik und Weltscheu dient, oder dass sie aus Mutlosigkeit und
Resignation stammt, oder aus der Eitelkeit, der eine desorien-
tierte Mode entgegenkommt, eine Zeitstromung, die krankhaft
nach billigen Erlésungs- oder doch Betiubungsméglichkeiten

1182



ausschaut, weil sie fiir die wahren Erlésungsmdoglichkeiten zu
schwach 1st.

Genug dieser Andeutungen! Sie sollten nur vorbereiten,
was iiber den Schein der absoluten Gegensitzlichkeit mora-
lischer und asthetischer Einstellung noch zu sagen ist. Wenn
dieser Schein schon durch die relative Vereinseitigung beider
Richtungen in den realen Individuen und Epochen teilweise
erklart war, so muss er noch verstindlicher werden angesichts
der Tatsache, dass wir es faktisch kaum je mit reinen Einstellun-
gen, wenn auch einseitigen, zu tun haben, sondern mit Kari-
katuren von groflerer oder geringerer Triibung. Denn in diesen
Karikaturen wird sich die Verschiedenheit der beiden Einstel-
lungen leicht, ja fast notwendig, zur ausschliefllichen, ja feind-
seligen Gegensitzlichkeit verzerren. Alle Triibungen sind dem
Hervortreten der Subjektivitit zu verdanken, und die Subjek-
tivitit 1st immer das, was Individuen und individuelles Verhalten
trennt. Je stirker die Einstellungen von subjektiven Elementen
durchsetzt sind, desto mehr muss ihre innere Einheit gestort
sein, desto mehr haben sie an der Gegensitzlichkeit aller indi-
viduellen, subjektiven Interessen Anteil. Diese persénlichen
Interessen, also die Individuen oder auch Individuengruppen
in ihrer subjektiven Bedingtheit, sind es, welche den Zwiespalt
in die an sich zusammengehorigen Modifikationen der Geistig-
keit hineintragen. Wenn der moralische Typus zum utilitaristi~
schen Biirger und der dsthetische Typus zum sentimentalen
Astheten verzerrt ist, oder wenn dem riicksichtslosen « Real-
politiker» der infantile Traumer gegeniibersteht — wie sollen
sie sich da noch verstehen kénnen? — Asthetische und mora-
lische Einstellung verstehen sich nur, sofern sie beide Aus-
wirkung reiner Geistigkeit sind.

Dann aber verstehen sie sich. Denn es brennt in thnen das-
selbe Feuer. Es ist dieselbe Hingabe, die sie eint. Sie sind
Ausstrahlungen desselben Geistes, derselben tiefen Verbunden-
heit des Wirklichen mit dem Ewigen. Es ist dieselbe Grund-
stimmung, die im &sthetischen Schauen wie im moralischen

Tun sich auswirkt: Pietas.
BASEL PAUL HABERLIN

1183



	Über moralische und ästhethische Lebensrichtung

