
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 19-20

Artikel: Über moralische und ästhethische Lebensrichtung

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vielmehr zunächst zu prüfen haben, inwiefern die in jedem
Lande vorliegenden Untersuchungsmateriahen geeignet sind,
die Situation in denselben widerzuspiegeln. Die zweifellos
bestehenden Lücken würden in einer solchen Vorkonferenz
geprüft und das bereits Vorhandene auf seine Verwendbarkeit für
die Kennzeichnung der Konjunktur bewertet. Erst dann könnte
die Diskussion auch zur Besprechung der Methodenprobleme
führen.

An diese Konferenz, deren Einberufung und Durchführung
der Völkerbundsrat an die Hand nehmen könnte, würde sich
dann eine periodische Berichterstattung seiner statistischen
Sektion anschließen, welche für die Beobachtung der
Konjunkturzyklen dienlich wäre. Damit wäre der Weg geebnet
für eine kommende internationale Berichterstattung über die
wirtschaftlichen Zyklen und für eine später zu erstrebende
internationale Übereinkunft hinsichtlich der Wirtschafts-Baro-
meterfüberhaupt.

ÜBER MORALISCHE UND ÄSTHETISCHE LEBENS-

Es fällt wohl allgemein auf und bedarf daher keines besondem
Nachweises, dass moralisches und ästhetisches Verhalten,
sittliche und künstlerische Wertschätzung in gewissem Sinne
gegensätzlich sind. Mindestens scheinen sie einander nichts
anzugehen. Das Gebot der Schönheit scheint dem Gebot der
Güte oder der Tugend wesensfremd. Beide Verhaltensweisen
scheinen unter verschiedenen leitenden Ideen zu stehen, die
ohne innere Einheit nebeneinander hergehen. Wenn aber zwei
Leitideen einander fremd sind, so stehen sie, wegen ihres
Anspruches, Leit-Ideen zu sein, immer in latentem Gegensatz zu
einander, und der Gegensatz muss in ihrer realen Auswirkung
jederzeit manifest werden können.

So hat man oft genug auf eine gewisse Feindschaft zwischen
ästhetischer und moralischer Kultur hingewiesen. Man hat
gesagt, künstlerische Blüte begleite regelmäßig moralischen

BELLIKON HENRY HEER

RICHTUNG

1164



Zerfall, und sittlicher Aufstieg neige immer irgendwie zum
Bildersturm. Deutlicher noch erscheint die prinzipielle Fremdheit

den manifesten Gegensatz hervorzutreiben im persönlichen
Verhältnis zwischen dem ausgesprochen moralischen und dem
ausgesprochen ästhetischen Charakter. Sie verstehen sich nicht,
ja sie pflegen einander feindlich zu sein, und was den guten
Bürger und den Künstler hie und da zusammenführt, das
scheint alles andere eher zu sein als innere Harmonie der
ästhetischen und der moralischen Einstellung.

Und doch lebt in uns die Ahnung eines tiefen und geheimen
Zusammenhangs, einer verborgenen Einheit des Guten und des

Schönen. Und diese Ahnung ist nicht dadurch diskreditiert,
dass sie gelegentlich zu so absurden Ansprüchen geführt hat,
wie der es ist: die Kunst habe die Aufgabe, das Gute
darzustellen, sie sei ihrem wahren Wesen nach moralisierend. Die
Ahnung ist Ausdruck des gleich tiefen und unauslöschlichen
Respektes gegenüber beiden Kulturformen, zuletzt also gegenüber

beiden Ideen. Es liegt im echten Respekt die Anerkennung
unbedingter Geltung, und was unbedingt geltende Macht hat,
das kann zuletzt nicht gegensätzlich, es kann im Tiefsten nicht
einmal verschieden sein. Erst auf Grund solch ahnender
Gewissheit wird die anscheinende Gegensätzlichkeit der
ästhetischen und der moralischen Sphäre zum Problem.

[Es kann sich hier nicht darum handeln, alle Seiten dieses
Problems zu entwickeln. Wir beschränken uns auf eine rein
psychologische Betrachtung, untersuchen also nicht das Recht
und die Geltung noch das Verhältnis der beiden Ideen in ihrer
Absolutheit, sondern lediglich die psychologische Tatsächlich -
keit, die im ästhetisch orientierten Verhalten oder der
ästhetischen Einstellung einerseits, in der moralischen Lebensrichtung

andrerseits vorliegt. Vielleicht dass sich trotz dieser
Beschränkung auf die Vorhöfe der Philosophie einiges für die
Klärung der Frage ergibt.

Ich glaube, dass man weder die eine noch die andere Richtung,

noch infolgedessen ihr gegenseitiges Verhältnis verstehen
kann, wenn man nicht auf die tiefste Problematik des
individuellen Lebens überhaupt zurückgeht.

Jedes einzelne Individuum ist nach der Richtung seines

1165



Handelns und also in seinem Interesse zweifach orientiert.
Denn es ist einerseits Individuum, das heißt Subjekt von Aktionen

oder Reaktionen, Kraftpunkt, Interessenzentrum, — und
andrerseits organischer Bestandteil eines Ganzen der Wirklichkeit,

des universalen Individuums, wenn wir so sagen dürfen.
Das Einzelne lebt nicht außer im Lebenszusammenhang des
Ganzen, aber auch das Leben des Ganzen wäre nicht ohne das
individuelle Leben des Einzelnen. So konstituiert das Einzelwesen,

indem es sein besonderes Leben lebt, damit zugleich
das Gesamtleben an seinem Teil. Was es erstrebt und
unternimmt, ist sein individuelles Streben und ist insofern an ihm,
dem Einzelwesen, orientiert. Zugleich aber ist es integrierender
Bestandteil des Gesamtstrebens, em Modus der universalen
Lebenstendenz, und insofern hat alles Streben des Einzelwesens

sein Zentrum oder semen Orientierungspunkt im
übergeordneten Ganzen, dessen Organ es ist. Jeder von uns sorgt
für sich persönlich und besorgt doch zugleich das Interesse des
universalen Subjekts, und beides ist voneinander nicht zu
trennen: individuelle und universale Orientiertheit des Einzelwesens

gehören unlösbar zusammen.
Aber man sieht leicht, dass darin, potentiell wenigstens, ein

Widerstreit steckt. In der Organstellung des Einzelwesens
liegt die Problematik, ja die Antinomie alles individuellen
Lebens begründet. Es hegt nämlich im Prinzip oder in der
Konsequenz jedes Strebens, sofern es an der Emzelpersönhch-
keit orientiert ist, diese Persönlichkeit, dieses Ich oder Selbst

zum alleinigen und unbedingten Beziehungspunkt des
Handelns zu erheben. Es liegt darin die Richtung der Subjektivität,
die Selbst-Sucht. Ja, der Einzelne wäre nicht Individuum,
wenn er nicht selbstsüchtig, auf sich bedacht, wäre. Die Selbstsucht

aber, dies Prinzip der Subjektivität, widerspricht, wenn
nicht faktisch, so doch als Prinzip, dem universalen
Gemeinschaftsleben. Kraft seiner Subjektivität will das Einzelwesen
nicht dem Ganzen dienen, ob es auch tatsächlich nicht anders
kann. So erscheint ihm, dem subjektiv orientierten Einzelnen,
der übersubjektive Zusammenhang, in dem er steht, als Zwang,
Schranke, Hemmung. — Aber die universale Einheit lebt doch
auch in ihm selbst, eben sofern er, als Teil des Ganzen, an

1166



diesem Ganzen orientiert ist. Erlebt er von seiner Subjektivität
aus diesen eigenen « Zug zum Ganzen » als innere Hemmung
seines selbstischen Strebens, seiner Triebe (wie wir gewöhnlich

sagen), so erlebt er andrerseits, eben von seiner objektiven
Orientiertheit aus, diese triebhafte Selbstsucht als Hemmung
und Schranke jener Ganzheits- oder Einheitsrichtung, die eben
auch zu ihm gehört.

So wird die zweifache Orientiertheit zur erlebten Antinomie
des Individuums. Ist auch die individuelle Persönlichkeit als
solche durchaus eine Einheit, so ist sie doch zwiespältig in der
Art, wie sie sich selbst und ihre Stellung erlebt. Es widerstreiten
sich in uns ewig zwei absolut gegensätzliche Richtungen oder
Ideen: die Idee der schrankenlosen Subjektivität oder Selbst-
heit, und diejenige der hemmungslosen, harmonischen Gemeinschaft,

der Ganzheit oder Einheit alles Einzelnen, — die Idee
der Zentralität im Sinne der restlosen Orientierung am Gesamtleben

und die Idee der Exzentrizität im Sinne der individuellen
Emanzipation von diesem Gesamtleben.

Wir wollen hier nicht darüber streiten, ob das Erlebnis
dieser Antinomie ein Erlebnis jedes Menschen sei oder, wie die
Frage richtiger gestellt wäre: ob jedermann sich ihrer bewusst
werden könne oder nicht. Darauf kommt es hier nicht an.
Wenn man nur begriffen hat, worin sie besteht und wie sie

begründet ist, dann begreift man auch, dass sie schlechterdings
das Problem des individuellen Lebens ausmacht, — so sehr,
dass man sagen kann, es gäbe in unserm Leben überhaupt
keine einzelnen Probleme oder Widersprüche ohne jenen Ur-
Widerstreit, — weder praktische noch sogar theoretische. In
der Tat gründen alle Lebensfragen, wie auch alle
philosophischen Fragen, ausnahmslos im Urgegensatz der Subjektivität
und der Objektivität, und dieser selbst wäre kein wirklicher
Gegensatz für uns, wenn er nicht ein Gegensatz in uns wäre.

Alles nun, was wir Lebenseinstellung heißen, ist Versuch,
diesen mnern Gegensatz irgendwie zu überwinden, eine
einheitliche Stellung zum eigenen Leben und damit zum Leben
überhaupt zu finden, einen Standpunkt, der die Erlösung vom
metaphysischen Zwiespalt in uns selber bedeutete. Es ist nicht
möglich, alle die sinnvollen und sinnlosen Versuche dieser Art

1167



hier zu charakterisieren; das hieße nicht mehr und nicht weniger
als die Geschichte der menschlichen Kultur erzählen, und darin
die Geschichte jeder einzelnen Menschenseele. Es muss uns
genügen, diejenige Grund-Einstellung wenigstens kurz zu
kennzeichnen, deren Verständnis, wie wir sehen werden, für
das Verständnis der moralisch-ästhetischen Dualität die
Voraussetzung bildet: die geistige Einstellung.

Sie bedeutet einen prinzipiellen Standpunkt gegenüber dem
Erlebnis-Zwiespalt der subjektiven und der objektiven Richtung,

einen Standpunkt, der zunächst durch grundsätzliche
Parteinahme für die Objektivität, für die universale Mission
des Individuums, also für die Einheitsidee, ausgezeichnet ist.
Es charakterisiert alle Arten der Geistigkeit, dass das sich selbst
bewertende Subjekt sich grundsätzlich nicht auf die Seite
seiner Subjektivität, seiner Selbstigkeit, stellt, sondern auf die
Seite der Einheitsidee. Der geistige Charakter leidet infolgedessen

an seiner eigenen Ichgebundenheit; sie ist ihm das

Nichtseinsollende, das Übel schlechthin, das radikale Böse.
Mit Friedrich Hebbel sieht er in der Individuation, im Selbstsein

der Wesen, die Ursünde. Und er sehnt sich nach Erlösung
vom Ich.

Aber diese Parteinahme für das Ganze und diese prinzipielle
Negation der Subjektivität ist nur das eine und gewissermaßen
vorbedingende Charakteristikum der Geistigkeit. Es läge ja
darin allein noch keine Lösung der Antinomie, noch keine
innere Einheit der Person. Denn die Subjektivität ist unter
allen Umständen da, und ihre prinzipielle Negation würde an
und für sich nichts anderes bedeuten als das alte Leiden am
inneren Zwiespalt, nur in einseitiger, durch die einseitige Parteinahme

bestimmter Modifikation. Soll wirklich ein Standpunkt,
eine persönliche Lebenseinheit, erreicht werden, so kann das
Individuum bei der bloßen Parteinahme und Negation nicht
stehen bleiben. Das Negierte und doch Wirkliche muss
vielmehr, trotz der prinzipiellen Hinwendung zur Objektivität, in
die Lebenseinstellung aufgenommen sein. Nur dann kann diese
Einstellung der ganzen Situation gerecht und damit selber
einheitlich werden.

Die vollendete Geistigkeit hat, über die Parteinahme hinaus,

1168



diesen Prozess der eigentlichen Überwindung des Gegensatzes
grundsätzlich vollzogen. Nämlich so, dass die Ablehnung nicht
der Subjektivität als solcher, sondern nur ihrer extremen Tendenz

gilt, dass sie selber aber in den Dienst am Ganzen
prinzipiell einbezogen und eingeordnet ist. Die innere Erledigung
des Zwiespaltes ist so gefunden, dass das Individuum nun
willentlich mit seiner Subjektivität sich in den Dienst der großen
Einheit, der Gemeinschaft schlechthin, stellt. Es bejaht also
seine Selbstheit, seine Triebe, sofern ihre Betätigung der
Gemeinschaftsidee dient, und will grundsätzlich sie in diesem
Dienst verwenden. Es verneint die eigene Subjektivität nur,
sofern darin die Tendenz zur Emanzipation, zur Disziplinlosigkeit,

zur Insubordination gegenüber der Einheitsidee liegt.
Es verneint diese selbstische Richtung nur in dem Sinne, dass

es darin die ewige Gefahr sieht, und es ist entschlossen, dieser
Gefahr durch nimmerruhende Disziphnierung im Dienste der
Gemeinschaft zu begegnen.

Man sieht, dass diese Lösung nie einen andern als
grundsätzlichen Charakter haben kann. Der Dualismus ist auch so
nicht aus der Welt geschafft, weil das für Einzelwesen ja
überhaupt nicht möglich ist. Aber er ist in dem Sinne grundsätzlich
überwunden, dass die Gemeinschaftsidee schlechthin dominiert
und dass die Subjektivität doch nicht als solche verneint,
sondern jener Idee nur untergeordnet wird. Diese Unterordnung

im Leben wirklich durchzuführen, bleibt ständiges
praktisches Problem, eben wegen der ständigen Gefahr der
Emanzipation; aber im Prinzip ist die einheitliche Einstellung gegenüber

der Antinomie erreicht; der Ur-Widerstreit der Mächte
ist in lauter praktische Einzelkämpfe aufgelöst, welche vom
Individuum willentlich übernommen werden. Das Leben ist
aus einer absoluten Antinomie zu einer methodischen Aufgabe
geworden.

So ist die geistige Einstellung charakterisiert durch absolute
Hingabe des Individuums an die Gemeinschaft, im weitesten
Sinne des Wortes, und durch relative Toleranz gegenüber der
Subjektivität. Toleriert ist sie als mögliches Mittel der
Gemeinschaftsbildung und Gemeinschaftsarbeit, genauer noch: als

Stoff, der die Form der Einheit empfangen kann. Relativ nur

1169



ist sie toleriert, weil sie an sich für nichts zu achten, in ihrer
extremen Konsequenz sogar der radikale Widerpart der Einheit,

und weil sie eben nur insofern positiv bedeutungsvoll ist,
als sie zum Material der Einheit, der Gemeinschaft, des Ganzen

taugt und als solches Material allerdings unentbehrlich ist.
Ohne Selbstheit keine Einzelwesen, ohne diese keine Gemeinschaft,

keine Ganzheit, keine Harmonie. Es fehlt also der
geistigen Einstellung trotz der prinzipiellen Hingabe an das
große Eine nicht die Liebe zum Besonderen. Wenn auch in
aller Besonderheit die große Gefahr hegt, so ist das Besondere
doch wertvoll als Material, und der Geist hebt es mit der Liebe,
mit welcher die Form den Stoff sucht, mit der Liebe zur
werdenden Form, zum möglichen Ausdruck ihrer selbst.

Die geistige Idee aber ist die Idee der reinen Einheit, der
vollkommenen Harmonie, in der das Einzelne restlos
mitschwingend aufgeht. Sie ist die Form an sich, und Geistigkeit
ist Liebe zur Form, Liebe im Sinne hingebender Verehrung.
Wer diesen Sinn geistiger Einstellung begreift, dem wird es

möglich sein, den Sinn des moralischen wie des ästhetischen
Verhaltens zu verstehen. Denn sie stammen beide aus der
Geistigkeit. Aber es liegt uns ob, verständlich zu machen, wie
Geistigkeit sich nach den beiden Seiten hm modifizieren kann.

Wenn die geistige Idee die Idee der Einheit oder Ganzheit
schlechthin ist, so ist sie in Anwendung auf die reale, in Einzelnes

besonderte Wirklichkeit die Idee der harmonischen Einheit
dieses Einzelnen. Negativ ausgedrückt: die Idee der
Uberwindung aller zentrifugalen Tendenzen des Einzelnen, aller
selbstherrlichen, betonten Subjektivität. Wer unter dieser
Idee steht und sich zugleich, wie es nicht anders möglich ist,
in ständiger Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit befindet,
dem muss der Smn und die Aufgabe dieser Auseinandersetzung
im Schaffen jener harmonischen Gemeinschaft liegen. Wer
sich, erfüllt von der Idee, der Welt zuwendet, der hat den Willen,
die Idee in dieser Welt zu verwirklichen. Er sucht den Stoff,
der geformt werden könnte, das Einzelne, das Einheit bilden
könnte, die Subjektivität, die in den Dienst des Objektiven zu
stellen wäre. Und er findet das alles auf Schritt und Tritt.
Zunächst in sich selbst und dann überall, wo immer ein Objekt

1170



möglicher Auseinandersetzung sich ihm in den Weg stellt.
Sem Leben wird ein Kampf für die Einheit, für die Verwirklichung

der Idee, für die Disziplinierung der Subjektivität.
Es wird Methode zur faktischen Überwindung der Antinomie,
die in der geistigen Einstellung prinzipiell überwunden ist.

Er ist nicht ohne Liebe zur Wirklichkeit. Schon weil sie
Stoff möglicher Gestaltung ist, Material zur Realisation der
Idee. Und seme Liebe wird aufflammen, wo er in dieser
Wirklichkeit Ansätze der Gestaltung findet. Aber alles wird relativ
sein, was er antrifft. Unvollkommen, wenn es gemessen wird
an der Idee, die ihn begeistert. Darum wird er sich nie der
Wirklichkeit hingeben können. Er wird immer über sie hmaus-
schauen, und in semen Augen wird der Glanz der Uberwirkhch-
keit sein. Alles wirkliche wird Objekt der Bearbeitung bleiben,
in Ewigkeit. Denn in Ewigkeit kann der Kampf nicht zu Ende

sein, weil von der Subjektivität die Tendenz zur Emanzipation,
das radikale Böse, niemals zu trennen, weil sie nur von Fall
zu Fall disziplinierbar ist. Aber es baut sich doch über der
realen Wirklichkeit in der Ferne das Ideal der Wirklichkeit
auf; das ist die Welt, m der die Idee, selber unwirklich, doch
verwirklicht wäre. Das Ideal ist der Richtpunkt des Kampfes,
der Bearbeitung, der Gestaltung realer, lebendiger Wirklichkeit.
Es ist gebildet aus der Idee selbst und ihrem Material, der
einzelnen Realität, ist der vorgeschaute Zustand der Wirklichkeit,

wie sie wäre, wenn in ihr reine Einheit, und also,
angewendet auf Einzelwesen, reine Harmonie herrschte. Das geistige
Ideal des weltzugewandten Kämpfers ist die Realisation der
geistigen Idee in der Welt. Die geistige Einstellung wird in
Hinwendung auf die Wirklichkeit zur Einstellung auf dieses
Ideal, das erst noch zu schaffen wäre, und zwar durch Arbeit
in der Realität selbst.

Sie, die geistige Einstellung, ist, so gewendet, nichts anderes
als die moralische Lebenseinstellung. Sofern das geistig
eingestellte Individuum sich der wirklichen Welt zuwendet, kann
es nicht anders als sittliches Individuum sein. Die moralische
Einstellung ist die Konsequenz oder eigentlich die Ausprägung
der wirklichkeitszugewandten Geistigkeit. Charakteristisch ist
für sie das Wirklichkeits-Ideal, die Bearbeitung der Wirklich-

1171



keit, der Kampf für die Harmonie gegen die latente oder offenbare

.Disharmonie, die in aller Subjektivität liegt.
Aber diese Besessenheit von der Idee, die Liebe zur Form,

kann sich noch in anderer Weise auswirken. Das geistig
gerichtete Individuum hat Heimweh nach Einheit oder Gestalt.
Die sittliche Arbeit ist eine Art der Aktivierung dieser
Sehnsucht; sie will die Wirklichkeit zur Harmonie gestalten. Sie ist
die arbeitende Modifikation der Geistigkeit. Arbeitend,
umgestaltend ist die moralische Einstellung auch dort, wo sie
vorhandene Wirklichkeit hebt oder anerkennt. Denn sie hebt das
Bestehende um der Gestaltungsmöghchkeit willen, oder sie
liebt es, sofern es, das Bestehende, seinerseits geistig, und also
bereit ist, eine harmonische Wirklichkeit mit zu konstituieren
oder doch an ihrer Schaffung mitzuarbeiten, — kurz: sie liebt
das Gute und das mögliche Gute in der Wirklichkeit. Dies Gute
ist das im sittlichen Sinne relativ Vollkommene. Gut ist es,
nicht weil es seinerseits harmonisch wäre, sondern weil es

geeignet ist, Harmonie zu schaffen oder mit darzustellen. Das
sittliche Ideal memt ja nicht harmonische Einzelwesen oder
Einzelgebilde, sondern das harmonische Universum, die
einheitliche Gemeinschaft, und das Einzelne hat Smn nur als Glied
dieser Gemeinschaft. Darum geht sittliche Arbeit nie auf
harmonische Gestaltung eines Einzelnen, sondern auf eine
Gestaltung, die dieses Einzelne fähig macht, mit die harmonische
Gemeinschaft zu bilden. Darum auch schätzt der moralisch
Eingestellte das Einzelne nicht um seiner individuellen
Harmonie oder Einheitlichkeit willen, — diese ist an sich kein
moralischer Wert. Sondern das moralische Individuum schätzt
das Einzelne um seiner Gemeinschaftsfähigkeit willen; das
sittliche Interesse ist an der Gestalt des Ganzen orientiert.

Und doch bedeutet nun auch das geformte oder gestaltete
Einzelne einen geistigen Wert. Nicht einen sittlichen, wie wir
soeben gesehen haben, — da das Einzelne sittlich nur als
Material der Gemeinschaft in Betracht kommt. Den geistigen
Wert des gestalteten Einzelnen begreifen, heißt vielmehr :

verstehen, was ästhetischer Wert heißt.
Aller geistigen Einstellung gemeinsam und eigentümlich ist

jene hingebende Liebe zur Form an sich, zur geistigen Idee,

1172



jene Sehnsucht nach Einheit und Ganzheit. Sie treibt zur
moralischen Bearbeitung der Realität und schafft die sittliche
Freude am gememschaftsfähigen Einzelnen. Sie schafft aber
daneben, und an sich unbeschadet dieser sittlichen Schätzung,
die Freude am Wirklichen, am Einzelnen, sofern dieses Einzelne
irgendwie Form oder Gestalt repräsentiert. Wessen Seele voll
ist von Form oder von Sehnsucht nach Form, der schaut
inbrünstig nach Form aus, und er liebt sie, wo immer er sie oder
auch nur ihre Spuren, ihre Andeutungen findet. Wo immer
so etwas wie Gestalt in der Wirklichkeit sich zeigt, da findet
er einen Abglanz der Gestalt, die seine Geistigkeit meint: der
Form an sich, der Harmonie selbst, der geistigen Idee. So wird
ihm das geformte Einzelne zur Repräsentation der Form
überhaupt, zum Anzeichen oder zur Offenbarung der Idee selbst,
zum Symbol der ewigen Form. Seine Sehnsucht labt sich daran,
weil er durch die geformte Wirklichkeit die Form selbst, das
Ziel und die Quelle seiner Sehnsucht leuchten sieht. Und dies
gerade ist das Kennzeichen ästhetischer Einstellung: dies
Schauen der ewigen Form im endlichen Symbol, in der gestalthaften

Wirklichkeit. Das ästhetische Subjekt schaut daher
durch das Wirkliche immer hindurch, es verweilt nicht bei
ihm; das gestaltete Einzelne oder Endliche ist ihm nur Anlass
und Anreiz; es schaut darin oder dahinter immer die Form
selbst.

Das gestalthafte, geformte Einzelne wird so zum ästhetischen,
nicht zum moralischen Wert. Durch die in ihm verkörperte
oder besser symbolisierte Form ist es nicht gut, es ist schön.
Gut ist ein Wirkliches, sofern es tauglich ist zur Konstituierung
des einheitlichen Ganzen, der Harmonie selbst. Schön ist ein
Wirkliches, sofern es, durch seine eigene Formhaftigkeit, tauglich

ist als Symbol jener Harmonie selbst, also der reinen Form.
Beide Werte beziehen sich auf die geistige Idee und weisen
auf diese Idee hin. Aber jeder in anderer Weise: der moralische
Wert durch seine Leistungsbedeutung, der ästhetische durch
seine Symbolbedeutung. Beiderlei Wertung hat Geistigkeit
zur Voraussetzung. Aber die ästhetische Wertung stammt aus
der schauenden, ausschauenden, die moralische aus der arbeitenden

Liebe zur Form.

1173



Ihre Einheit liegt in der beiden gemeinsamen Geistigkeit,
ihre Verschiedenheit darin, dass sie verschiedene Auswirkungen
oder Modifikationen dieser Geistigkeit sind. Man sieht ohne
weiteres, dass diese Verschiedenheit an sich keinen Gegensatz
bedeutet. Die leitende Idee ist Eine, und was derselben Idee
sich beugt, kann nicht gegensätzlich sein. Man sieht aber
zugleich den relativen Gegensatz zwischen beiden. Er liegt in der
disparaten Einstellung zur Realität, zum Endlichen, Einzelnen.
So verschieden Gut und Schön sind, so verschieden sind die
Einstellungen, die hinter diesen Wertkategorien stehen. Es ist
ein anderes: das Einzelne auf seine Verwendbarkeit für die
Einheit hin zu betrachten und zu behandeln, oder: es daraufhin
anzusehen und darnach einzuschätzen, ob es in seiner für sich
seienden Gestalt einen Abglanz dieser Einheit darstelle. Es
sind verschiedene Gesichtspunkte, unter denen das Individuum
sich zum Leben, d. h. zur Wirklichkeit, einstellt.

Die relative Gegensätzlichkeit wird noch emdrücklicher,
wenn man sich daran erinnert, dass es der ästhetischen
Einstellung eigentlich überhaupt nicht um die Wirklichkeit zu tun
ist, auch dort nicht, wo das Individuum sich ihr zuwendet.
Das Reale kommt ihr ja lediglich um seiner repräsentativen
Bedeutung willen in Betracht, wegen seiner Symbolkraft, —

deswegen, weil es durch seine Gestalt, durch die an ihm erscheinenden

Verhältnisse, auf die Idee selbst, das Uberwirkliche,
hinweist. Es spielt nur die Rolle des Funkens, von dem hinweg
der Blick sogleich dem Zentralfeuer zufliegt, dessen Widerschein
der Funke ist. Es wird also im Grunde gar nicht um semer
Wirklichkeitsbedeutung, sondern lediglich um seiner
Symbolbedeutung willen «ernst genommen». Etwas für wirklich
nehmen, in seiner Wirklichkeit nehmen: das heißt, es nach
seinem Wirkungszusammenhang, nach seiner wirkenden
Bedeutung nehmen, zuletzt nach seiner Bedeutung im Ganzen
der Wirklichkeit. So nimmt ästhetische Einstellung das Einzelne
nicht. Sie nimmt es für sich und fragt wohl nach seinen internen
Verhältnissen, eben nach seiner Gestalt, aber nicht nach seiner
Wirksamkeit. Sie nimmt es als Phänomen, nicht als Realität
im Sinne der Wirklichkeitsbedeutung. So ist ästhetische
Einstellung immer in gewissem Sinne wirklichkeitsfremd, auch wo

1174



sie mit dem, was wir wirklich nennen, zu schaffen hat; sie kennt
nur das Symbol und die symbolisierte Idee.

Ganz anders die moralische Einstellung. Sie nimmt die
Realität in ihrer Realität ernst. Denn ihr kommt es gerade auf
die Wirkungsbedeutung, auf den funktionellen Zusammenhang
an. Nur in diesem Zusammenhang scheidet sich ihr ja Gut
von Böse, tauglich von untauglich. Ihr Blick ist ja auf den
realen harmonischen Zusammenhang gerichtet, auf das Ideal der
Wirklichkeit, das nur durch Gestaltung der realen Zusammenhänge

zu verwirklichen ist. Sie ist daher das Gegenteil von
wirklichkeitsfremd, sie ist intensiv wirklichkeitszugewandt. Sie
kennt zwar auch die Idee, und das eint sie mit der ästhetischen
Einstellung. Aber sie kennt daneben eine mitwirkende oder
widerstrebende Realität, und sie kennt vor allem das Ideal der
Realität, einen Begriff, welcher der ästhetischen Einstellung als
solcher vollkommen fremd ist. Schön kann ein Einzelnes, sagen
wir eine Bewegung, sein, ganz abgesehen davon, was sie in der
Wirklichkeit und für das Wirklichkeitsideal bedeute, wohin sie
also weise. Gut kann sie nur sein, wenn sie eine bestimmte
Wirklichkeitsbedeutung hat, also gerade vermöge dessen, was
sie will. Schön ist die Bewegung oder was man sonst nehmen
will, als hinweisender, symbolischer Ausdruck der Idee, der
Form oder Einheit selbst; gut ist sie als Ausdruck des realen
Willens zum Ideal, der realisiert gedachten Einheit. Darin liegt
der ganze Unterschied in der Stellung zur Realität.

Jede Stellung zur Realität wirkt sich in einer entsprechenden
Art des Handelns gegenüber dieser Realität aus, und wenn noch
ein Zweifel über den typischen Unterschied der Einstellungen
bestehen könnte, so müsste dieser Unterschied bei der Betrachtung

der jeder von ihnen entspringenden Handelnsweise deutlich
werden. Welche Handlungsweise der moralischen Einstellung
entspricht, das ist ohne weiteres ersichtlich. Die Welt soll zum
Ideal werden, und das Handeln hat die Aufgabe, dieses Ideal
zu verwirklichen, so weit es an ihm liegt. Also ist moralisches
Handeln eine ideegemässe Bearbeitung der Wirklichkeit, der

eigenen wie der fremden. Eine Bearbeitung der Wirklichkeit,
eine Gestaltung also, die in die Substanz oder das Wesen der
Welt eingreift und dies Wesen selber modeln will. Denn die

1175



Arbeit gilt positiv der wesenhaften, wirklichen Harmonie; sie
soll erreicht werden durch völlige Unterordnung aller Subjektivität

unter den objektiven Gemeinschaftssinn. Negativ gilt
die moralische Arbeit der Subjektivität als solcher, also gerade
dem, was dem Einzelnen, sofern es Individuum ist, das Höchste
und das Teuerste ist. Die moralische Arbeit greift schonungslos
in das zentrale Interesse des Wirklichen hinein, eben weil sie
dies Wirkliche in seiner Wirksamkeit ernst nimmt. Sie will die
Gestaltung dieses Interesses selbst, sie greift das Wirkliche an,
sie drängt zur verändernden Tat.

Durchaus anders gestaltet sich das Betragen gegen die Realität

unter dem Gesichtspunkt der ästhetischen Emsteilung. Wir
wissen bereits, dass für sie die Realität nicht als solche, sondern
lediglich nach ihrer überwirklichen Symbolbedeutung in
Betracht kommt. Sie steht nicht unter dem Zeichen des Tuns,
der realen Arbeit, sondern unter dem des Schauens. Und auch
das Schauen gilt, obwohl an der realen Gegebenheit entzündet,
nicht eigentlich dieser Gegebenheit, sondern der Form selbst,
der Idee. So fehlt der ästhetischen Einstellung zunächst
überhaupt der Antrieb zur Veränderung des Gegebenen. Und wo
er, wegen der ungenügenden Symbolkraft dieses Gegebenen,
sekundär dennoch auftritt, da gilt die erwünschte Veränderung
nicht der Realität in ihrem Wirklichkeitscharakter, sondern sie

gilt der Symbolbedeutung. Wo immer also ästhetisches Erleben
zur Handlung führt, da wird diese Handlung nicht Gestaltung
oder Umgestaltung wesenhafter Wirklichkeit, sondern
Gestaltung reiner und starker Symbole der Uberwirklichkeit. Was
im ästhetischen Interesse dargestellt oder gestaltet werden soll,
ist eben niemals Wirklichkeit im Sinne ihrer realen Einheit,
des Ideals also, sondern es ist die Idee selbst im symbolischen
Ausdruck des Wirklichen. Ästhetisches und moralisches Interesse

drängen beide nach « Darstellung » der geistigen Idee, nach
ihrer Einführung in die Wirklichkeit. Aber beide in verschiedenem

Sinn. Die moralische Darstellung heißt Verwirklichung
in der eigentlichen Bedeutung dieses Wortes : Darstellung durch
die Wirklichkeit in ihrem Wirkungszusammenhang selbst. Die
ästhetische Darstellung heisst Verwirklichung im Sinne der
hinweisenden Bedeutsamkeit des Einzelwirkhchen, Darstellung

1176



der Idee durch das symbolkräftige Einzelne. So bedeutet das
ästhetische Werk nicht, wie das moralische, wesenhaft geknetete
und zur Harmonietaughchkeit gestaltete Realität, sondern es
bedeutet formhaltiges Symbol. Dabei ist es an sich gleichgültig,

ob dieses ästhetische Gebilde, das Kunstwerk, sich mehr
oder weniger von dem ursprünglich Gegebenen, an dem sich
die ästhetische Schau und das ästhetische Interesse entzündet
hat, entferne. Es ist aber klar, dass hier, im ästhetischen Schaffen
der Phantasie eine ganz andere Bedeutung zukommt, als innerhalb

der moralischen Arbeit, die überall an die realen Gegebenheiten

gebunden ist. So ist auch in dieser Beziehung das Kunstwerk

viel weniger als das moralische eine Umgestaltung des
Gegebenen, und kann jedenfalls viel eher eine sozusagen freie
Gestaltung ausdrucksvoller, offenbarender Symbole sein.

* *
*

Wir haben nun die tiefe Einheit und den typischen Unterschied

der beiden Haltungen hervorgehoben. Etwas anderes
als dies sozusagen in abstracto dargestellte Verhältnis meint
aber die Frage nach Vereinbarkeit oder Unvereinbarkeit beider
Einstellungen. Wenigstens kann sie etwas anderes meinen.
Zwar die sachliche Vereinbarkeit steht nicht in Frage. Zwei
Modifikationen einer einheitlichen Grundeinstellung
widersprechen sich nie; denn sie sind Eins. Und es ist klar, dass
moralisches Interesse an der Weltgestaltung und ästhetisches
Interesse an der Ausdrucksbedeutung des Gegebenen einander,
rem sachlich genommen, nicht im Wege stehen. — Nicht so
einfach stellt sich die Lösung dar, wenn wir die Einstellungen
individualpsychologisch als Einstellungen ein und desselben
Individuums denken. Dann ist jedenfalls so viel von vornherein
sicher, dass im Moment, da das Individuum irgendeinem
Gegebenen gegenübertritt, die beiden Einstellungen notwendig
miteinander konkurrieren müssen, trotz ihrer innersten Einheit.
Das Individuum wäre als moralisch und ästhetisch eingestelltes
mit sich selber im Zwiespalt, welche von beiden Stellungen es
dem Objekt gegenüber beziehen soll. Eindeutiges Verhalten ist
ihm nur möglich durch Ausschaltung der einen oder der anderen
Einstellung. Man kann nicht in einer Handlung zugleich ästhe-

1177



tisch und moralisch orientiert sein. Werden beide Einstellungen
zugleich aktiviert, so kommt ein Doppelverhalten zustande;
dieses aber bedeutet eine Konkurrenz und daher zugleich eine
beidseitige relative Lähmung der Energie und also der
Durchschlagskraft des Verhaltens. Wenn man mit dem schönen Objekt
moralisch zu tun hat, so ist immer der Konflikt zwischen
schauender Hingabe und Arbeitspflicht vorhanden. Der Konflikt

kann, durch momentane Ausschaltung oder durch Kom-
promiss, jedesmal gelöst werden, gewiss; aber er ist
vorhanden.

Anders stellt sich die Antwort auf die Vereinbarkeitsfrage,
wenn man nicht auf den einzelnen Lebensmoment, sondern
auf die Persönlichkeit als ganze sieht. Die soeben erwähnte
Unvereinbarkeit betraf nur die Aktivierung der Einstellungen
im gegebenen Moment und am gegebenen Objekt. Ihr
widerspricht nicht die Vereinbarkeit der Einstellungen als solcher
in einem Subjekt, und zwar die wirkliche widerspruchsfreie
Vereinbarkeit, nicht nur das Zusammensein. Ja diese Vereinbarkeit

nicht nur, sondern die tatsächliche Vereinigung, ist sogar
für das vollkommen geistig gedachte Individuum an und für sich
selbstverständlich. Denn das Durchdrungensein von der Idee
muss sich als ästhetische Empfänglichkeit für den symbolischen
Ausdruck dieser Idee, und muss sich andrerseits als moralisches
Interesse an der Verwirklichung der Idee manifestieren. Das
geistige Individuum wird nicht im selben Akte beiden Interessen

dienen oder nachgehen können, wenn anders es einem
von beiden mit ganzer Kraft sich hingeben will. Aber es wird
trotzdem potentiell in beiden Modifikationen leben.

Damit soll ja nicht gesagt sein, dass das geistige Individuum
zugleich Künstler und sittlicher Arbeiter sei oder sein müsse.
Künstlertum ist von ästhetischer Einstellung so verschieden
wie andrerseits moralische Arbeitspotenz von moralischer
Einstellung. Es gehört zum Künstler mehr als ästhetische
Einstellung oder ästhetische Empfänglichkeit; es gehört zu ihm
vor allem die Gestaltungsfähigkeit, die ihrerseits wiederum an
mehr als eine seelische Strukturbedingung gebunden ist. Und
moralisches Interesse oder moralische Einstellung ist noch nicht
Tüchtigkeit zu konkreter moralischer Arbeit. Niemand wird

1178



Pestalozzi sittliche Einstellung von hoher Kraft und Reinheit
absprechen wollen; aber er selber beklagt und sein Leben
beweist geradezu tragisch den Mangel jener Tüchtigkeit. Geistige
Einstellung bedarf immer, um vollkommen geistige Wirksamkeit

zu werden, einer besonderen motorischen Organisation,
die nicht in jeder, auch nicht in jeder stark geistigen Persönlichkeit,

mit ihr zugleich gegeben ist. So treffen wir starke und
reine ästhetische Empfänglichkeit ohne bedeutende
künstlerische Gestaltungskraft; wir treffen sogar Gestaltungskraft,
die dann allerdings ästhetisch mehr oder weniger bedeutungslos
ist, — ohne wesentliche Kraft ästhetischer Empfänglichkeit.
Analoges gilt für das Verhältnis moralischer Geistigkeit, als

Einstellung gemeint, und Arbeitsfähigkeit in der Realität. So
dass weder moralische Einstellung sich in hervorragender Weise
als moralische Arbeit, noch ästhetische Einstellung sich in
künstlerischer Leistung nach außen hin zu manifestieren braucht.
Wobei freilich, auch ohne solche Tüchtigkeitsleistung, die
Wirkung der geistigen Persönlichkeit trotzdem nicht nur möglich,

sondern gewiss ist, wie gerade das Beispiel Pestalozzi zeigt.
Wirkung ist eben nicht dasselbe wie Leistung.

Ist so moralische Arbeitsfähigkeit mit moralischer
Einstellung und künstlerische Leistungsfähigkeit mit ästhetischer
Geistigkeit nicht notwendig verbunden, so ist nun andererseits,
bei vorhandener ästhetischer und moralischer Empfänglichkeit,
die Leistungsfähigkeit auf dem einen wie auf dem andern Gebiet,
also die persönliche Vereinigung von Künstlerfähigkeit und
moralischer Tüchtigkeit, wenn sie auch nicht als absolut
unmöglich erscheint, doch jedenfalls nur ganz ausnahmsweise

gegeben. Das hängt damit zusammen, dass die motorische
Leistungsorganisation, die seelische Struktur, die der
Auswirkung der Lebensrichtung dient, für die moralische Arbeit
notwendigerweise eine andere ist als für die ästhetische
Gestaltung. Menschen pflegen aber, namentlich in dieser
Leistungsorganisation, einseitig begabt zu sein. So dass faktisch
die hervorragende Ausbildung der einen Organisation diejenige
der anderen mehr oder weniger ausschließt. So erklärt es sich,
dass trotz der innersten Zusammengehörigkeit ästhetischer und
moralischer Einstellung im geistigen Individuum dieser Ver-

1179



einigung nur in Ausnahmefällen eine Vereinbarkeit moralischer
und ästhetischer Leistungsfähigkeit entspricht.

Aber auch abgesehen von der Leistungsfähigkeit : auch die an
sich bestehende Zusammengehörigkeit der beiden Einstellungen
bedeutet im realen Leben noch nicht, dass sie sich in einiger
Vollkommenheit bei einer Persönlichkeit tatsächlich zusammen
finden. Denn in diesem realen Leben haben wir nicht mit
vollkommenen geistigen Persönlichkeiten zu tun. Die Regel ist
vielmehr zum mindesten eine gewisse Einseitigkeit nicht nur
der Leistungsorganisation, sondern bereits der Einstellungs-
Fähigkeit und somit der zentralen psychischen Organisation.
Das Individuum ist dann, wenn es überhaupt nennenswerte
geistige Möglichkeiten besitzt, reiner und starker Hingabe nur
in der einen oder der anderen Modifikation fähig. In seiner
Anlage ist die eine oder die andere Art möglicher Geistigkeit
sozusagen festgelegt; es fehlt oder fehlt doch relativ die ästhetische

Empfänglichkeit oder dann die Möglichkeit zu sittlicher
Einstellung. Dass jede der beiden Einseitigkeiten als geistige
Unvollkommenheit aufzufassen ist, ließe sich sehr wohl zeigen,
wenn auch die Unvollkommenheit nicht etwa irgendwie dem
Individuum zur Last gelegt werden dürfte. Wir wollen uns
darauf nicht weiter einlassen, sondern nur die Erfahrungstatsache

selber in Erinnerung bringen.
Sicher hat diese Tatsache der sehr häufig vorkommenden

ästhetischen oder moralischen Vereinseitung wesentlich Anlass
zu der Meinung gegeben, dass beide Einstellungen sich an sich

nicht vertragen. Wir unsererseits begreifen nun, dass die
Ausschießlichkeit der einen gegen die andere, wo sie vorkommt,
nicht in der Sache selbst noch notwendig im Individuum,
sondern lediglich in der Vereinseitigung und also im Grunde
in der relativen Geistesschwäche des Individuums begründet
ist. Da aber die Individuen fast regelmäßig an dieser
Vereinseitigung leiden, so können auch ganze kulturelle Richtungen
oder Epochen an ihr leiden. Denn schließlich sind es die
Individuen, vor allem die geistigen Individuen, die einer Epoche
das kulturelle Gepräge geben, wenn auch die Individuen ihrerseits,

gerade in ihrer typischen und sich summierenden
Einseitigkeit, wiederum durch die kulturellen Prämissen mit-

1180



bedingt sind. Es scheinen Wellen so oder so bestimmter
Einseitigkeit durch die Geschichte der Menschheit zu gehen,
Wellen von überindividueller Bedeutung, deren Berge und
Täler aber doch durch einzelne repräsentative Persönlichkeiten
nicht nur sozusagen markiert, sondern in ihrer vollen
Auswirkung auch direkt geschaffen sind. Daraus, nicht aus einem
an sich bestehenden Gegensatz der beiden Geistesmodifikationen,

erklärt sich das in der Tat nicht seltene Zusammentreffen
starker sittlicher Kulturströmungen mit einem relativen
Tiefstand ästhetischer Kraft, und umgekehrt. Man dürfte übrigens
daneben auch nicht die in der Geschichte ebenfalls realisierte
andere Möglichkeit übersehen : diejenige des Zusammentreffens
ästhetischer und moralischer Höhepunkte.

Aber mit der möglichen Vereinseitigung ist der Anschein
der Gegensätzlichkeit ästhetischen und moralischen
Grundverhaltens noch nicht restlos erklärt. Die Relativität menschlicher

Geistigkeit geht eben noch viel weiter als jene
Vereinseitigung sie sehen lässt. Tatsächlich findet sich geistige
Einstellung, auch innerhalb dieser oder jener Einseitigkeit, niemals
als vollkommene. Die Subjektivität lässt sich auch prinzipiell
niemals restlos überwinden. Die Hingabe an die Idee ist
niemals rein, sie ist immer irgendwie getrübt. Alle Trübungen
aber kommen so zustande, dass das Individuum unvermerkt in
seiner geistigen Richtung auch noch subjektive Zwecke verfolgt,
und so, wenigstens relativ, jener Subjektivität frönt, die ja
eigentlich hätte aufgehoben sein sollen.

Es ist nicht möglich, hier eine auch nur annähernd
vollständige Ubersicht der möglichen Trübungen oder Kompromisse

zu geben, dieses geistig-ungeistigen Versteckenspiels, das
die Menschen untereinander und mit sich selber treiben und
das nicht minder kompromisshaft ist, wenn es unbewusst vor
sich geht oder wenn die Prädestination dazu bereits in der
Anlage gegeben ist, über die das Individuum nicht hinauskann.
Es hat keiner die Möglichkeit, ganz ungeistig, noch die Kraft,
ganz geistig zu sein. So ist die Signatur des allgemein menschlichen

Verhaltens der Kompromiss, der je nachdem als geistig
infizierte Subjektivität oder als subjektiv getrübte Geistigkeit
zu bezeichnen wäre.

1181



So treffen wir, um nur einige Andeutungen übrigens
allbekannter Dinge dieser Art zu geben, auf der moralischen Seite
statt rein sittlicher Einstellung neurotische und eben insofern
subjektiv getrübte Zerrformen, wie asketische oder rigoristische,
kurz fanatische Morahtät, oder wir treffen jenen stupiden,
taktlosen, im schlimmen Sinne schulmeisterlichen Moralismus, der
geeignet ist, feinere Geister überhaupt in Opposition gegen die
damit sich identifizierende offizielle Moralität zu treiben. Zur
echten sittlichen Einstellung gehört vor allem der Wille zur
Gemeinschaft, also auch die reine Liebe zum Einzelnen als dem
möglichen Gliede der Gemeinschaft, und somit die Achtung,
und in der Behandlung der Takt, der immer das Zeichen des

Respektes vor den ideellen Möglichkeiten der Realität ist. Wo
diese Merkmale fehlen, da offenbart sich die Verunreinigung,
in den angeführten Beispielen speziell die subjektive
Behauptungssucht, die ja überhaupt dem moralischen Charakter naheliegt,

die Rechthaberei, der subjektive Vollkommenheitswahn,
das Strebertum, die Intoleranz, die immer aus der
Selbstbetonung fliesst, — und wie die Subjektivitäten alle heißen.
Es soll in all diesen Zerrformen nicht das Vorhandensein des

sittlichen Geistes geleugnet werden. Aber in der sittlichen
Tendenz sucht zugleich das Individuum, als Subjekt, sich
durchzusetzen. Das tägliche Leben ist voll von Beispielen.
Von der anderen Hauptform der möglichen Trübung, nämlich
der erotischen Sentimentalisierung des moralischen Verhaltens,
ganz zu schweigen.

Wir kennen analoge und aus derselben Quelle stammende
Trübungen aber auch auf der ästhetischen Seite. Wir kennen
den Ästhetizismus, die Parallele zum Moralismus; wir kennen
die genüsslerische Sentimentalisierung der Kunst durch
Ausübende wie Empfangende — Kitsch von beiden Seiten. Wir
wissen, dass für viele eine unechte ästhetische Einstellung
Gelegenheit und Vorwand ist zur Flucht vor der sittlich bedeutsamen

Arbeit, oder dass sie der Befriedigung infantiler Phan-
tastik und Weltscheu dient, oder dass sie aus Mutlosigkeit und
Resignation stammt, oder aus der Eitelkeit, der eine desorientierte

Mode entgegenkommt, eine Zeitströmung, die krankhaft
nach billigen Erlösungs- oder doch Betäubungsmöglichkeiten

1182



ausschaut, weil sie für die wahren Erlösungsmöglichkeiten zu
schwach ist.

Genug dieser Andeutungen! Sie sollten nur vorbereiten,
was über den Schein der absoluten Gegensätzlichkeit
moralischer und ästhetischer Einstellung noch zu sagen ist. Wenn
dieser Schein schon durch die relative Vereinseitigung beider
Richtungen in den realen Individuen und Epochen teilweise
erklärt war, so muss er noch verständlicher werden angesichts
der Tatsache, dass wir es faktisch kaum je mit reinen Einstellungen,

wenn auch einseitigen, zu tun haben, sondern mit
Karikaturen von größerer oder geringerer Trübung. Denn in diesen
Karikaturen wird sich die Verschiedenheit der beiden Einstellungen

leicht, ja fast notwendig, zur ausschließlichen, ja
feindseligen Gegensätzlichkeit verzerren. Alle Trübungen sind dem
Hervortreten der Subjektivität zu verdanken, und die Subjektivität

ist immer das, was Individuen und individuelles Verhalten
trennt. Je stärker die Einstellungen von subjektiven Elementen
durchsetzt sind, desto mehr muss ihre innere Einheit gestört
sein, desto mehr haben sie an der Gegensätzlichkeit aller
individuellen, subjektiven Interessen Anteil. Diese persönlichen
Interessen, also die Individuen oder auch Individuengruppen
in ihrer subjektiven Bedingtheit, sind es, welche den Zwiespalt
in die an sich zusammengehörigen Modifikationen der Geistigkeit

hineintragen. Wenn der moralische Typus zum utilitaristischen

Bürger und der ästhetische Typus zum sentimentalen
Ästheten verzerrt ist, oder wenn dem rücksichtslosen «

Realpolitiker» der infantile Träumer gegenübersteht — wie sollen
sie sich da noch verstehen können? — Ästhetische und moralische

Einstellung verstehen sich nur, sofern sie beide
Auswirkung reiner Geistigkeit sind.

Dann aber verstehen sie sich. Denn es brennt in ihnen
dasselbe Feuer. Es ist dieselbe Hingabe, die sie eint. Sie sind
Ausstrahlungen desselben Geistes, derselben tiefen Verbundenheit

des Wirklichen mit dem Ewigen. Es ist dieselbe
Grundstimmung, die im ästhetischen Schauen wie im moralischen
Tun sich auswirkt: Pietas.

BASEL PAUL HÄBERLIN

1183


	Über moralische und ästhethische Lebensrichtung

