Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 26 (1923-1924)

Heft: 16

Artikel: Briefwechsel Jakob Burckhardts
Autor: Meyer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BRIEFWECHSEL JAKOB BURCKHARDTS
BRIEFE UND GEDICHTE AN DIE BRUDER SCHAUENBURG 1)

Jugendbriefe, in 1hrer Klarheit und Dynamik eminent burck-
hardtisch, der glilhende Idealismus, der spiter ganz nach imnen
schlug, und der das Geheimnis der noch immer wachsenden
Bedeutung Burkhardts ist, flammt hier noch oft sichtbar auf
als schwirmerische Freundschaft, begeistert, iiberschwinglich.
Fiir den, der nicht in jeder Zeile burckhardtscher Prosa fiihlt,
wie das ungeheuere Material an Wissen ganz von mnen durch-
glitht und von Willen erfiillt war, ist das vielleicht iiberraschend;
fiir die anderen aber trostlich, denn es lost Burckhardts Ge-
stalt aus der Isolierung, in der wir sie zu sehen fast schon
gewohnt waren. Von Historie, und von objektiven Dingen
iiberhaupt st nirgends die Rede, ziemlich viel dagegen von
Politik. Das Ganze als persénliches Dokument duflerst wichtig,
liebenswiirdig, und amiisant zu lesen.

Weniger spannend, doch ebenso wichtig:

BRIEFWECHSEL JAKOB BURCKHARDTS
MIT DEM FREIBURGER HISTORIKER HEINRICH SCHREIBER 2)

" Diese Briefe geben die Entwicklung des Gelehrten Burck-
ardt.

Als Gymnasiast exzerpiert er fiir den Freiburger Forscher
auf Basler Archiven Handschriften, daraus entwickelt sich emne
wissenschaftliche Korrespondenz, und allmahlich eine Freund-
schaft. Die nur-wissenschaftlichen Briefstellen sind hier weg-
gelassen, menschlich ist Burckhardts Verhiltnis zu Schreiber
anfinglich das des ehrfurchtsvollen Schiilers zu einer bejahrten
und berithmten Kapazitit, spater wiegt des Jiingeren grofiere
Personlichkeit den Unterschied der Jahre auf, doch bleibt der
Ton bei aller Herzlichkeit gemessen und sachlich. Den Hénden
Schreibers, der selber vom katholischen Priester zum Historiker
gediehen war, hat das Schicksal die entscheidende Weichen-
stellung in der Lebensbahn Burckhardts anvertraut, durch
semen Einfluss bog er aus den Geleisen der viterlichen Theo-

1) Herausgegeben von Dr. Julius Schwabe, Basel 1923, Benno Schwabe & Co., Basel.
?) Herausgegeben von Gustav Miindel, Basel 1924, Benno Schwabe & Co., Verlag Sonder-
druck aus der Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertum, Band XXII, Heft 1.

945



logie in die Geschichte und Kunstgeschichte ab. Die erste Auf-
lage der Zeit Konstantins des Grofien (Basel, 1853) hat Jakob
Burckhardt Herrn Professor Dr. Heinrich Schreiber zu Freiburg
im Breisgau in ehrerbietiger Dankbarkeit gewidmet.

Beide Binde sind sorgfiltig eingeleitet mit Angaben iiber die
Briefempfinger und iiber deren Verhilinis zu Burckhardt. Bei
beiden wire man iibrigens fiir ein Verzeichnis der vorkommen-
den Eigennamen dankbar.

* *
*

Besonders aufschlussreich sind die Briefe an die Briider
Schauenburg fiir die Stellung ihres Verfassers zum vormirz-
lichen deutschen Liberalismus, und zur zeitgenossischen Politik
iiberhaupt; hieriiber seien bei dieser Gelegenheit emige Be-
merkungen angeschlossen.

Im Friihjahr 1919, zur Ratezeit, las ich in Miinchen Burck-
hardts Weltgeschichtliche Betrachtungen, nicht zum erstenmal;
aber das Buch war plétzlich ganz neu, und der ddmonische
Eindruck jener Lektiire haftet unausloschlich. War das wirklich
in den achtziger Jahren geschrieben? Das schien unméglich.
Jedes Wort war brennend aktuell, das Ganze eme blendend
helle, in ihrer strengen, scheinbar kiihlen Formung umso un-
heimlichere Apokalypse dieser Zeit, wie wenn irgend ein sehr
hoher Staatsmann aus undurchdringlicher Verborgenheit tiglich
die Geschichte der Gegenwart aufzeichnete, in geheimer Schrift,
ein Wissender fiir Eingewethte. Er spricht vom Aufstand der
Bagauda und von igyptischer Unterdriickten-Psychologie, iiber
entlegene und obskure Ereignisse, ganz sachlich, doch das
alles 1st nur Maske, er will sich nicht mit den momentanen
Machthabern brouillieren; die Wenigen, denen die Vorlesung
gilt, merken schon selber, dass nicht von alten Dingen die Rede
ist, sondern was da unter fremden Decknamen auftritt, geschieht
heute und hier. Dass dem so war, bezeugt emer, der unter
thnen safl und Nietzsche hief.

Wire eme solche Haltung nicht irgendwie burckhardtisch?
Markwart glaubt seinen Helden gegen den Vorwurf poli-
tischer Feigheit verteidigen zu miissen: aber Burckhardt be-
saf} wohl wirklich nicht, was man so politischen Mut nennt; und

946



ganz_gewiss kemen politischen Ehrgeiz. Angstlich vermied er
emn Eingreifen in die aktuelle Geschichte: « Ohnehin lebe ich
des Glaubens, dass die viri doctissimi die Politik sollen beiseite
liegen lassen, sie stiften nie was Gescheidtes darin», heifit es
an Schreiber. Er war sich wohl bewusst, dass das Wissen des
Historikers die primitive Stoflkraft seines Trigers lihmt, es
enthiillt thm vorzeitig alle gefahrllchen Folgen eines Tuns, in
das sich allein der geborene Politiker in wohltitiger Blindheit
mit jenem elementaren Nachdruck stiirzen kann, der die Biirg-
schaft des Erfolges ist. Burckhardt durchschaute das Wesen
der Politik viel zu tief, um hier noch Parteien ernst zu nehmen:
wenn um Ideen gekimpft wiirde, aber diese sind ja nur die
Kéder, die Reklame-Schlagworte der Parteien; es 1st gut und
notig, dass es immer wieder Idealisten gibt, die naiv genug sind,
daran zu glauben, diese férdern dann oft wirklich die Idee, zum
Erstaunen und Arger derjenigen, die sie gepachtet hatten, sie
sind die vorziiglichsten Objekte der Historie, die eigentlich
tragischen Gestalten; aber selber zu ihnen gehoren kann der
Historiker nicht. Er sieht in der das Jahr 1848 vorbereitenden
deutschen Freiheitsbewegung «“von unten heraufdréingend
einige wenige reine Geister und daneben Millionen von un-
sauberen». Er schreibt an Schauenburg, der sich politisch als
Liberaler betitigt,: « Siche einmal um Dich, liebster Ete, und
erkenne die Advokatenelte]kelt die Rabuhsterel, den Ultra-~
montanismus, die kommunistische Raubsucht, den Pébelgrimm
u.a. lendenzen, die sich zusammen 1m Stillen oder schon
halblaut gegen die Regierung riisten! — Gewinne es iiber Dich,
und tilge in Dir den letzten Funken von unnétiger Opposition;
beschrinke Dich rein, ja dngstlich auf den wirklichen Be-
schwerdepunkt. Denn furchtbar wird das Erwachen der ehr-
lichen Leute sein, welche in Erwigung einzelner wirklicher
und grofler Ubelstinde mit der Opposition in halb unbewusste
Sympathie gerieten und dann plétzlich inne werden, wer ihre
Komplizitit in Anspruch nimmt.» «Eine Explosion der un-
sauberen Geister wird und muss erfolgen.» Worte, die sich
unsere Amateur-Kommunisten, jene edeldenkenden verirrten
Biirger, sozialistischen Studenten, Pfarrer, Griitlianer und dergl.
sollen gesagt sein lassen: diese Erfahrung konnte Burckhardt

947



freilich noch nicht machen, dass diese Geister meistens zu
einem ¢« Erwachen» nicht mehr fihig sind.

Tout savoir, c’est tout pardonner: das wire besonders fiir
das Gewissen des Historikers ein sanftes, und naheliegendes
Ruhekissen: in Wahrheit ist es ein Standpunkt fiir Gotter und
e Apercu fiir salonphilosophierende Damen: ethisch-eleganter
Schluss emer Médisance, und grazise Uberleitung zu einer
Indiskretion; Jacob Burckhardts Standpunkt war es nicht; fiir
diese niedere Art Objektivitit wusste er schon wieder viel zu
viel, und auflerdem war er eine zu lebendige Persénlichkeit, um
sich jenseits aller Parteinahmen zu stellen. Eben weil er hinter
die Dinge sah und innerlich frei iiber seinem immensen Wissen
stand, nahm er im Herzen leidenschaftlich Partei. « Untergehen
kénnen wir alle; ich aber will mir wenigstens das Interesse aus-
suchen, fiir welches ich untergehen soll.»

Klingt nicht in diesen Worten das « medium te mundi posui ut
circumspiceres» des Pico della Mirandola? Freilich nicht sieg-
haft morgenfroh, aber als stolze Devise eines minnlichen Hu-
manismus, der auf fast verlorenem Posten in stoischer Grofle
ausharrt und kiampft, wenn er schon nicht mehr die Freiheit
genieflen kann, aufzubrechen wohin er will, so wahrt er sich
wenigstens die hohe Freiheit, sein Leben einzusetzen zur Ver-
teidigung emes selbstgewihlten Zieles. Und dieses Ideal heif3t:
die Bildung Alteuropas. Ein Asthetenvergniigen, werden viele
finden, Burckhardt empfand es als innerste Berufung. Durch
Vererbung, oder Erziehung und Studium, gleichviel woher,
fiithlte er emn ungeheures Erbe in seine Hinde gelegt, wihrend
er rund um sich im Lirm des Fortschritts mit prophetisch hell-
horigen Sinnen ein Zerbréseln und Briichigwerden des allge-
meinen Kulturzusammenhanges wahrnahm, ganz im Geheimen.
Er war wie einer, der an seinen ahnungslosen Freunden die
Anzeichen eines nahen Todes sieht, aber schweigt, um ihnen
die letzte Freude nicht zu vergillen. Das was allgemeiner
Kulturbesitz sein sollte, von der grofien Schicht der Gebildeten,
der Kulturtriger, getragen, sah Burckhardt als herrenloses Cut
dem Verderben preisgegeben, und so nahm er die Last auf seine
eigenen Schultern: weil er die Kulturkontinuitit, auf die alles
ankommt, gefahrdet sieht, muss er, vielleicht aus emer Art sehr

948



hohen und sublimierten Angstgefiihls diese Dinge sagen, die
Kulturzusammenhiange der Vergangenheit aussprechen, ans
Licht ziehen, noch einmal im Wort objektivieren, um wenigstens
auf diese Weise ihre entschwindende Realitit festzunageln. Mit
visiondrem Blick sieht er die Vorboten des sozialen jiingsten
Tages vor der Tiire. Von semer Italienreise schreibt er: « In
Gotts Namen! Andem kann ich’s doch nicht, und ehe die
allgemeine Barbarei (denn anderes sehe ich zunachst nicht vor)
herembricht, will ich noch ein rechtes Auge voll aristokratischer
Bildungsschwelgerer zu mir nehmen, um dereinst, wenn die
soziale Revolution sich emnen Augenblick ausgetobt hat, bei
der unvermeidlichen Restauration titig sein zu kénnen. — Thr
werdet sehen, welche sauberen Geister in den niachsten zwanzig
Jahren aus dem Boden steigen werden! Was jetzt vor dem
Vorhang herumhiipft, die kommunistischen Dichter und Maler
und dergl., sind blo3 die Bajazzi, welche das Publikum vor-
laufig disponieren. Ihr alle wisst noch nicht, was Volk ist, und
wie leicht das Volk i barbarischen Pébel umschliagt. Thr wisst
nicht, welche Tyrannei iiber den Geist ausgeiibt werden wird,
unter dem Vorwand, dass die Bildung eine geheime Verbiindete
des Kapitals sei, das man vernichten miisse. Ganz nirrisch
kommen mir diejenigen vor, welche verhoffen, durch ihre Philo-
sopheme die Bewegung leiten und im rechten Gleis erhalten zu
kénnen. Sie sind die feuillants (= die Gemaifligten, Konsti-
tutionellen der Revolution 1792) der bevorstehenden Bewegung;
letztere aber wird sich so gut wie die franzésische Revolution
in Gestalt eines Naturereignisses entwickeln, und alles an sich
ziechen, was die Natur Hollisches in sich hat. Ich méchte diese
Zeiten nicht mehr erleben, wenn ich nicht dazu verpflichtet
wire; denn ich will retten helfen, soviel meines schwachen
Ortes ist.»

Das 1st vielleicht der hochste Beweis von Burckhardts Grofle :
dass er dem Gorgonenhaupt der Zukunft so offen ms Auge
sehen konnte, ohne zu verstemem. Dass er nicht, wie Spengler,
im morphologisch-Deskriptiven stecken blieb, sondern, im
klaren Bewusstsemn der wahrscheinlichen Hoffnungslosigkeit
seines Kampfes, und des im letzten Grund nur gleichnishaften
Wertes jener Kulturformen, um die er kimpfte, trotz allem

949



seinem aktiven Idealismus, in ziher und getreuer Ausdauer
hochhielt.

Den Namen Spengler in diesem Zusammenhang ZU nennen,
ist unvermeidlich. «Von der Zukunft hoffe ich gar nichts;
moglich, dass uns noch em paar halb und halb ertrigliche Jahr-
zehnte vergonnt sind, so ein Genre rémischer Kaiserzeiten. Ich
bin nimlich der Meimnung, dass Demokraten und Proletariat,
auch wenn sie noch die wiitendsten Versuche machen, einem
immer schroffer werdenden Despotismus definitiv werden
weichen miissen, sintemal dieses liebenswiirdige Jahrhundert
zu allem eher angetan ist, als zur wahren Demokratie. Nihere
Ausfithrung hiervon méchte unliebsam klingen. Einen wahren
gesellschaftlichen Organismus kniipft man in dieses alternde
Europa nicht mehr hinein; desgleichen ist seit anno 1789 ver-
scherzt worden.» Das 1st 1849 geschrieben. Spengler weify
wohl, warum er Burckhardt im ersten Band beschweigt, oder
vielmehr mit einer schnodderigen Bemerkung abtut; auch hier
mochte nihere Ausfithrung unliebsam klingen. Um freilich
wie Spengler mit hanebiichenem Applomb Zukunft wahr-
zusagen, oder Vergangenheit mechanistisch als abschnurrendes
Uhrwerk unterbrochen von « Zufillen» zu deuten, dazu war
Burckhardt denn doch zu kultiviert; und — als grofler Kiinstler
— zu sehr in die Schicksals-Tiefen der Geschichte elngedrungen
Spengler gefdllt sich m Untergangsprophezeiungen, mn emem
ins Sachliche transponierten Weltschmerz, der denn auch die
verwandten Saiten des Publikums ms Schwingen brachte, wie
die Auflagenzahl beweist, um so mehr, als er daber nur kon-
statierte, und vom Einzelnen nichts forderte. Er wiihlt letzten
Endes in den Gedidrmen derselben Sentimentalitit, die russische
Romane als Laxativ verschlingen: wie schon ist es doch, sich
sozial oder sonstwie riithren zu lassen und sich, iibergossen von
Abendréte, im Spiegel zu betrachten, ohne zu eigener Anstren-
gung sich verpflichtet zu sehen. Beides, Russenschwirmerei
und Spengler, wire Burckhardt wohl als Verrat an eben dieser
« Kultur Alteuropas» erschienen, der er sich einzig verpflichtet
fithlte: wohl war auch sein Weltbild ein tief pessimistisches und
fatalistisches, aber seine Energie und sein freier und titiger
Wille stand dariiber. Sein Pessimismus lief thn nicht in -

950



dolente Passivitit versinken, sondern trieb ithn zu rastloser
Arbeit zur Rettung der hochsten Kulturgiiter an, und den
Weg dazu sah er in der Vervollkommnung seiner selbst: wenn
jeder sein Bestes tut, selber gut und ehrlich zu sein und die in
thm ruhenden Fihigkeiten zu entwickeln, so muss es dem
Ganzen notwendig gut ergehen; nur durch rastlose Arbeit
jedes Emzelnen an sich selber und in semem nichsten
Pflichtenkreis wird das Allgemeine geférdert, nicht durch
Phrasen und Wichtigtuereien mit Weltverbesserung, denen em
greifbares Objekt fehlt, und die dem Einzelnen meist nur zum
willkommenen Vorwand dienen, zur unscheinbareren, stillen
Erziehungsarbeit an sich selber keine Zeit zu haben oder Miss-
erfolge auf duflere « uniiberwindliche Hindernisse » abzuwilzen.
« Der Enthusiasmus in politischen Dingen» — heif}t es an
Kinkel — « wird eingetheilt in einen bequemen und einen un-
bequemen. Der Enthusiasmus ist ein bequemer, solange er
nur in abstracto, d. h. in Biichern gepredigt wird; unbequem
wird er aber, sobald sich der Enthusiast mit groflartigem Aufruf
an Einzelne wendet und diese Ungliicklichen zu bekehren sucht
— — — Die Unbequemlichkeit kann sich bis zum Ubelbefinden
steigern, wenn ein ganzer grofler Chor von Begeisterten auf
einen einzigen Unbegeisterten losrednert und selbfgen, wie ge-
wohnlich zu geschehen pflegt, des Verrathes an den heiligsten
Giitern der Menschheit beziichtigt.» Und, ebenfalls an Kinkel:
« Eine Biirgerkrone verdient Jeder, der irgendeine falsche Be-
geisterung, die den Leuten en masse aufgeschwatzt worden ist,
mit Spott oder mit Ernst griindlich zu Nichte zu machen sucht.
Freilich gehort dazu eine lichelnd groflartige Gesinnung, denn
der Ostracismus des Philisteriums wird nicht ausbleiben.» —
Man staunt, dass das mit diesem Nachdruck schon vor der
gegenwirtigen Epoche gesagt werden konnte. — Alle diese
Menschheitsbegliickungen, und die verwandten Fretheits- und
Verfassungskimpfe waren Burckhardt zu tiefst verdichtig,
verachtlich und ldcherlich. Der Einzelne kann seme Tiichtig-
keit in jeder Art von #uflerer Organisation bewihren, und em
Schuft bleibt em Schuft, ob er konservativ oder fortschrittlich
stimmt. Aller Aufwand an Kraft und Idealismus, der auf die

Verinderung dieser dufleren Dinge und Organisationen ver-

951



wendet wird, schien Burckhardt vergeudet, mit blofler
Kulissenschieberei unfruchtbar vertan, nicht nur das: er entzieht
die Kraft der einzig wirksamen Stelle, an der sie hitte fruchtbar
werden koénnen, und lenkt Gewissen und Aufmerksamkeit des
Einzelnen nach auflen. Der Historiker sah zudem klar den
prinzipiellen Fluch, der aller Illegitimitit von vornherein un-
weigerlich anhaftet: die Unbestindigkeit. Wenn emmal die
einzig gewachsene, organisch gewordene Form, sei es Staats-
form oder sonst kulturelle Lebensform, in Scherben liegt, ist
unter allen neuen Formen, die man an ihre Stelle setzen kann,
eme so gut und emleuchtend wie die andere, — und keine
zwingend. Durch revolutionire Akte wird die Kontmuitit
abgeschnitten, an Stelle des Instinktiven, Selbstverstéindlichen,
Begriindeten, tritt ein Neues, verstandesmifig Gewolltes, ein
wurzellos blofl Tatsiachliches, das nicht mehr auf der breiten
Grundlage eines sicheren Gefiihles und ritualen Rechtes,
sondern auf den schwankenden Stiitzen des Raisonnements
ruht, so dass es von jedem Wechsel der Meinungen in seinen
Grundlagen erschiittert und in semer Existenz bedroht wird.
« Fast samtlichen europiischen Vélkern ist das, was man
historischen Boden nennt, unter den Fiiflen weggezogen worden.
— Die vollige Negation, die zu Ende des vorigen (XVIII.) Jahr-
hunderts in Staat, Kirche, Kunst und Leben eintrat, hat solch
eine Menge von objektivem Bewusstsein mn alle einigermaflen
regsamen Kopfe hineingeworfen (bei den besseren: entwickelt),
dass an eine Herstellung der alten Unmiindigkeit gar nicht mehr
zu denken 1st. Wie jetzt die Kunst thre Naivetit verloren hat,
und die Style aller Zeiten objektiv vor sich nebeneinander liegen
sieht, so ist es auch im Staat; das eigentiimliche Interesse an
den Besonderheiten seines Staates hat bei dem Einzelnen emem
wihlerischen, bewussten Idealismus Platz machen miissen.»
Diesen Zustand nimmt Burckhardt als historisches Faktum ohne
Lob und Tadel hin, aber er betrachtet ihn mit tiefer Sorge,
und mit offenem Hohn begegnet er denen, die glauben, damit
sei die Welt besser und kliiger geworden. Die Freundschaft
mit Kinkel erkaltet, weil Kinkel in Burckhardts Augen als Revo-
lutiondr einfach lacherlich wird. Fiir thn war eine Staatsform
so gut wie die andere, denn sie ist thm ja nur der duflere Rahmen

952



fiir das Leben des Einzelnen, auf den ithm alles ankommt, als
Form ist sie dem Historiker natiirlich interessant, aber nicht
wertbetont, und mit einer gewissen Ratlosigkeit betrachtet er
die Leute, die sich dafiir ereifern koénnen. Republik oder
Monarchie, das scheint Burckhardt héchst gleichgiiltig: die
Staatsgewalt ist ohnehin nur ein notwendiges Ubel, nur die
Organisation der menschlichen Unzulinglichkeit, also etwas,
was die letzten Griinde gar nicht beriithrt. Unter Idealmenschen
wire ein Staat iiberhaupt nicht nétig, da tite von sich aus jeder
das Rechte, und unter den bestehenden Verhaltnissen ist die Re-
gierung die beste, die der hsheren Personlichkeit die Moglichkeit
zur Entfaltung und leitenden Titigkeit geben und die blofle
Machtgier der anderen unten halten kann, das ist aber unter
monarchischen und republikanischen Formen gleicherweise
moglich — und schwierig. Fiir seine Person ist Burckhardt ein
vollkommener Republikaner, der aus eigenem Antrieb im Sinn
des Ganzen sein Bestes tut, aber darum weif} er auch, wieviel
dazu gehort, und dass die Republik die aristokratischste Staats-
form ist. Er trennt scharf zwischen der Republik, die er selbst
lebt, und dem Geschre: iiber Freiheit, das Deckmantel fiir
Streber und Wichtigtuer ist, die damit Willkiir und in-alles-
Dreinreden meinen. « Das Wort Freiheit klingt schon und
rund, aber nur der sollte dariiber mitreden, der die Sklaverei
unter der Briillmasse, Volk genannt, mit Augen angesehen und
in biirgerlichen Unruhen duldend und zuschauend mitgelebt
hat. Es gibt nichts Kliglicheres unter der Sonne als eine Regie-
rung, welcher jeder Intrigantenclub die executive Gewalt unterm
Hintern wegstehlen kann und die dann vor dem ,Liberalismus’
der Schwiinge, Knoten und Dorfmagnaten zittern muss. Ich
weill zu viel Geschichte, um von diesem Massendespotismus
etwas anderes zu erwarten als eine kiinftige Gewaltherrschaft. »
Wie eine Brandréte steht die Zukunft am Himmel, «in dem an-
genehmen zwanzigsten Jahrhundert wird die Autoritit wieder
ithr Haupt erheben, und ein schreckliches Haupt. Endlich ein-
mal wird das Provisorisch-Erkliren von allem und jeglichem.
dies Recht a priori zu jeder beliebigen Neuerung, das Privi-
legium jeder Kupiditit, sein Ende und seinen Boden finden».
— « Glaub mir, das politische Volk, an welches gewisse Leute

953



prahlend appellieren, existiert, wenigstens in Deutschland und
m der Schweiz, noch nicht; statt seiner ist eine Masse vorhanden,
m der eme Menge herrlicher Keime und Charaktere schlum-
mern, die aber als Masse in den Hinden jedes Schuftes wire
und sich dann als Bestie gerieren wiirde.» Freiwillige, stille,
angestrengte Mitarbeit des Einzelnen, jedes Einzelnen an seinem
Platz, darin sah Burckhardt das einzige Heil. Und er durfte
sie fordern, weil er gegen sich selbst am strengsten war, und
den héchsten Mafistiben zu geniigen suchte. Die unermiidliche
Arbeit an der Vollendung seier Personlichkeit, die ithm, wie
jedem Kiinstler, hochste Pflicht zum Wohl des Ganzen war,
gab 1thm das Recht zu diesen Auflerungen von aristokratischer
Hirte, er war sich bewusst, von den andern nicht mehr zu ver-
langen, als was er selber von sich verlangte. Klar durchschaute
er, was uns seither immer offenbarer geworden ist: dass unser
ganzer Schul- und Bildungs-Betrieb, der sich so wichtig macht,
auf diesem wesentlichsten Gebiet iiberhaupt nichts leistet: er
ist nach auflen gerichtet, auf Effekt. Er vermittelt Wissen,
Material und Diinkel, aber keine Gesichtspunkte, und keme
Erziehung zur Selbsterziehung.

An Kinkel: « O diese verfluchte universelle Bildung, die man
alle Tage in den Himmel erheben hort! Sie ist’s, die dem grofien
Haufen alle paar Wochen eine neue Mode von Begeisterung
aufsalzt, die tagtiiglich ein ganzes Gehiuse von conventionellen
Anschauungen, d. h. Tiduschungen rund herum um uns auf-
baut.» — « Davon dass es noch méglich wire, dass ein Mensch
sich rein aus semen eigenen Antrieben heraus bildete, davon
1st lingst keine Rede mehr.» — « Heut zu Tage strémen einem
Jeden, er sel so dumm wie er wolle, soviele einzelne Funken
der Bildung zZu, dass er sich eben mit Haut und Haaren fiir ge-~
bildet hilt. Vor Zeiten war jeder ein Esel auf seine Faust, und
lie} die Welt in Frieden; jetzt dagegen hilt man sich fiir ge-
bildet, flickt eine Weltanschauung zusammen und predigt auf
die Nebenmenschen los.» An Schauenburg: « Hermann, dies
ist ein langes Thema, die Ausbreitung der Bildung und die
Abnahme des Eigenartigen, des Wollens und Kénnens; woriiber
diese Welt noch einmal in dem héochsteigenen Mist 1hres
Philisteriums ersticken und verfaulen wird.» Mit welcher

954



Malice hitte wohl Burckhardt (derselbe Burckhardt, der die
wundervollen &ffentlichen Vortrige gehalten hat) jene Ver-
anstaltungen begriifit, die mit Hochschultiteln hochstapeln und
Bildungsklistiere an diejenigen verabreichen, denen besagte
Bildung auf normalem Weg eben nicht beizubringen ist! Es
ist nicht Feigheit, wenn Burckhardt jedes Eingreifen in dieses
duflerliche Getriebe meidet, ja wenn er einmal, weil thm der
Ekel an die Kehle steigt, geradezu nach dem Siiden entflieht;
er schreibt an Hermann Schauenburg, er sei « ganz im Stillen,
aber komplett mit dieser heillosen Zeit iiberworfen », « mit dem
jetzigen Zustand aller Dinge mnerlich brouilliert, ohne irgend-
einen besonderen Verdruss, ganz allmihlich hat der Tropfen
den Stemn ausgehohlt». — Er entweicht «in den schénen
faulen Siiden, der der Geschichte abgestorben 1st und als stilles,
wunderbares Grabmonument mich Modernititsmiiden mit
semem altertiimlichen Schauer erfrischen soll». Burckhardts
ganzes Leben ist eine solche Flucht aus der Modernitit, aber
kemme Flucht in Resignation, sondern in Arbeit. Aus Pflicht-
gefiihl seiner inneren Berufung gegeniiber meidet er, was ithm
das Innere stért. Und «vielleicht schickt mir unser Herrgott
ein barmherziges Fieberchen, das dem unruhigen Kopf ein Ende
macht — gut, ich habe auch nichts dagegen, vogue la galére!
auch wenn es Charons Nachen ist.» Das diirfte als jugendlich-
sentimentaler Weltschmerz gedeutet- werden, wenn nicht am
Ende dieses Lebens die dunkle Bitte stiinde: « Nur nicht noch
ein Menschenleben.» Diese Todbereitschaft war gewiss der
unausgesprochene Grund jener strahlenden Heiterkeit und
Hohe, die wir in Burckhardts Schriften immer von neuem be-
wundern, nur weil thm immer gegenwirtig war, wie sehr alles
Vergingliche nur Gleichnis ist, darum konnte er diese verging-
lichen Leistungen der Kulturen so sehr lieben und als Bliiten
des Menschentums bewundern, obwohl sein Verstand -ihre
Hinfilligkeit offen sah. Sich selbst als vergingliche Person
wethte er jenen verginglichen Zielen, die thm edel schienen,
weil er innerlich iiber semem Verstand und iiber semmem em-
pirischen Dasein stand; ein viel tieferer Idealismus, der eigent-
lich gar nicht auf irgendein ideales Programm gerichtet war,
sondern einfach ganz klare, edle, ziellose Vitalitit ist, beniitzt

955



diesen Verstand nur als Mittel; er ist stark genug, alle Kritik
und Erkenntnis des messerscharfen Intellektes zu ertragen, als
warmer, giitiger Hintergrund leuchtet er durch die kristallenen,
aristokratisch harten Sitze, in denen Burckhardt seiner Zeit
das Urteil spricht: nur wer in sich selber ein Hoheres beleidigt
weil},kann so reden, und nur wer mnerlich zu sich selber und
zu allen Einzelheiten Distanz hilt, kann noch die schlimmsten
Urteile m burckhardtischen Humor kleiden.

Denkt man an alle jene unklaren Vermischungen von Idealis-
mus und Opportunitit, wie sie die Welt verpesten, jene un-
zihligen Programme und Geschichtsklitterungen begeisterter
Wirrkspfe, bei denen man nie weifl, wo die Inspiration auf-
hort und das Geschift, bzw. die Diplomatie anfingt, so genieflen
wir Burckhardts Schriften wie einen frischen Trunk. Ein tiefer
Idealismus lisst die Quellen dieses Verstandes sprudeln, er-
leuchtet ihn, aber er triibt thn nicht und vermischt sich nicht
mit 1thm, wir freuen uns dieser ethisch zu tiefst anstindigen
und wasserklaren Ehrlichkeit eines hohen und sauberen Geistes,
wie er etwa noch die Schriften des vielverkannten Macchiavelli
durchleuchtet.

Wie konnte man sich Jakob Burckhardt als eifrigen Fort-
schrittsmann, verwickelt in Parteiquisquilien denken! Fast
mit Grauen werden wir gewahr, wie die Maske eines Erzbasler
Professors, die dieser Mann auf Erden trug, vor unseren Augen
erlischt, und wie sich statt ihrer ein Schatten zu didmonischer
Groéfle aufreckt. Vor dem Schritt des stillen Mannes, der leise
durchs Leben, und ohne Aufhebens hinunter ging, erbeben
auf einmal die unteren Gewélbe. Erlauchte Schatten gehen
thm zum Gruf} entgegen als einem der ganz groflen Wissenden
maestro di color che sanno —; und an ihrer Spitze schreitet
emer, der auch nicht selber vor Ilion gekdmpft hatte, sondern
im Leben blind und hilflos der Fiithrung eines Kindes anvertraut
war: nun aber trigt er das nackte Schwert in Handen.

*

Das Druckenlassen von Briefen, sofern es nicht nur der
darin enthaltenen Tatsachen wegen geschleht, st stets emn
Wagnis, eine rechte Seelenwigung. Notwendigerweise ent-

956



halten Briefe viel sachlich fiir uns durchaus Gleichgiiltiges, und
da muss sich denn zeigen, ob die Personlichkeit des Verfassers
bedeutend genug ist, unsere Teilnahme auch fiir alle diese Dinge
zu wecken, die uns als solche nichts angehen, und die eben
einzig dadurch interessant werden, dass sie sich auf den Schrei-
benden beziehen. Nur wenn der Verfasser wichtiger ist als die
Gegenstinde, von denen er schreibt, wichst die Versffent-
lichung von Briefen iiber emne blofle Tatsachensammlung und
Indiskretion hinaus zum Document humain. Bei Jakob Burck-
hardt ist das zweifellos der Fall, und so kommt uns jede neue
Briefsammlung zu neuer Bereicherung und neuer Freude.

Sehr viel fraglicher ist dies angesichts der Spanischen Reise-
briefe eines anderen Kunstgelehrten: Carl Justi) Man liest sie,
weil sie allerhand aus obskuren Gegenden Spaniens berichten,
doch auch das, ohne recht farbig und anschaulich zu sein. Im
saueren Schweifle seines Angesichtes bereist der Bonner Pro-
fessor Spanien unter dem Gesichtspunkt des Alles-gesehen-
haben-Miissens, seufzend, aber eisern pflichtgetreu nimmt er
die Reisestrapazen langer Eisenbahn- und Postkutschenfahrten
auf sich; als Schreckgespenst lauert am Horizont der Semester-
anfang, der Wiederbeginn der Vorlesungs-Tretmiihle. Dieser
prinzipielle Mangel an Humor hat etwas unendlich Tristes:
man glaubt herauszufiihlen, dass es dem Gelehrten geradezu
als Pflichtverletzung, als Allotria-Treiben erschienen wire, seine
Arbeit mit Heiterkeit und Freude zu tun. Diese Stimmung
schligt manchmal direkt in Klemlichkeit um, so wenn er nach-
triglich bei irgendeiner Differenz mit emnem Kollegen bereut,
diesen Jahre vorher in Spanien auf Dinge aufmerksam ge-
macht zu haben, die dieser allein nicht gefunden hatte : Klemig-
keiten, querelles allemandes, die aber eben doch typisch sind
und die bei einem Jakob Burckhardt ganz undenkbar wiren.
Spanien ist fiir Justi Arbeitsgebiet wie etwa Kropfe fiir einen
Mediziner, er liebt es nicht, von der Hohe seines Preuflentums
verachtet er im Grunde seines Herzens alles Ubrige, sein Patrio-
tismus 1st thm ein Kifig, eine Schranke, wihrend er fiir Burck-

1) Verlag Friedrich Cohn, Bonn, 1923.

957.



hardt der feste Grund und Boden war, aus dem der Baum in
den freien Ather wuchs. Die AuBlerungen himischer Freude
iiber die Explosion des englischen Arsenals von Woolwich, 1883,
sind schlechterdings peinlich, weil sie zeigen, wie wenig Histo-
riker, das heifit wie wenig ein iiber dem Einzelnen Stehender
dieser Kunsthistoriker geweSen sein muss, unbeschadet seiner
immensen Sachkenntnis. Es ist nicht Jedermann gegeben, sein
Wesentlichstes in Briefen auszusprechen; das beweist noch
lange nicht, dass ein Wesentliches nicht vorhanden wire, doch
sollte man in solchen Fillen Briefe nicht herausgeben.

BRIEFE VON BARTHELEMY MENN

Nach den Gelehrten noch ein Maler: Barthélemy Menn
(Barthélemy Menn, Choix de lettres, Neujahrsblatt der Ziircher
Kunstgesellschaft 1924). Der Lehrer Hodlers, aber nicht nur
als solcher bedeutend, erweist sich auch in diesen Briefen als
erstaunlich klarer und strenger Geist, der nie im blofl Hand-
werklichen der Malerei stecken bleibt, sondern iiberall in die
letzten seelischen Griinde durchdringt. Man ist iiberrascht,
aus dem Jahr 1835 ein so entschiedenes und begriindetes Be-
kenntnis zu den Florentiner Primitiven zu horen: «... Je trouve
que ce sont eux qui ont le mieux compris le caractére des
Ecritures Saimtes; partout il y a un air de sainteté vraie et sentie
née de la persuasion, qui satisfait beaucoup ...»; er fiihlt sich
von der altertiimlich-fremdartigen Form zuerst abgestoflen, und
findet die laute Bewunderung anderer Beschauer affektiert, und
das wohl mit Recht, er selber geht aber immer wieder vor diese
Bilder, und immer tiefer dringt er in sie ein, bis er die «barba-
rische» Form als richtig, als fiir den geistigen Inhalt notwendig
erkennt. Diese hohen Gesichtspunkte liegen hochst treffenden
Apercus zugrunde, die schon in den Dreifligerjahren den Bruch
in der europiischen Kultur grell beleuchten: ¢ Je suis de plus en
plus convaincu que le paysage est le genre de notre époque
sans fol, sans unité par conséquent, ou la grande peinture
n'existe que par la science ...» Dieser Landschaft liegen
allerdings noch starke Formtraditionen zugrunde, noch ist die
Malerei nicht in platten Naturalismus verfallen: « Rappelez-
vous que la nature n’est qu'un dictionnaire », notiert sich ein

958



Schiiler als Ausspruch Menns. « Le naturalisme prend la plus
mauvaise partie du sujet traité, parce qu'il se restreint et qu'il
ne s occupe pas de 1'idéal dont il n’est que le support». « Con-
centrer, accentuer, établir 1'unité, voila le but auquel doivent
tendre ces changements de la nature par 1’artiste et cela déter-
mine aussi son pouvoir.» Das alles ist im Sinne Ingres ge-
sprochen, dessen grofle Lehrerpersonlichkeit gleich im ersten
Brief sehr fein gezeichnet wird: « ... tout le monde jusqu’aux
plus anciens de 1’atelier, tremble devant M. Ingres; on le cramt
beaucoup. En sorte que ses corrections font beaucoup d’effet
Il est d "une sensibilité extréme, ’autre jour il nousdit «Messieurs’
nous devons regretter, tous tant que nous sommes, de n’étr
pas & Rome dans ce moment; vous savez sans doute qu’on
trouvé tous les os de Raphael, on a pu les voir, les toucher et 1l
pleurait en disant cela». Dieser Weichheit der Empfindung
bei dieser hochsten Strenge der Form ist das Geheimnis der
Grofle Ingres, das ihn iiber die kalten Klassizisten im Sinne
Davids hoch hinaushebt, und ihn fiir unsere Gegenwart von
neuem wegweisend erscheinen lisst. Und die Grofle und Ge-
schlossenheit der franzésischen Malerei hat immer darauf be-
ruht, dass solche Lehrer getreue und verstindnisvolle Schiiler
fanden, die ihre Nachfolge aufnahmen und ohne absichtlich
eitle Subjektivismen nur im Wesentlichen ihre Sonderart durch-
setzten, so dass die Tradition in bestindigem Fluss erhalten
blieb, ohne abzureiflen. Eine sehr erfreuliche und anregende
Publikation, fiir die wir Daniel Baud-Bovy, dem verdienstlichen
Herausgeber, zu groflem Dank verpflichtet sind.

a

PETER MEYER

959



	Briefwechsel Jakob Burckhardts

