
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 15

Artikel: Von Bodmer zu Borchardt : um die neue Dichtungssprache

Autor: Nadler, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON BODMER ZU BORCHARDT:
UM DIE NEUE DICHTUNGSSPRACHE

Aus allen Schöpfungen, die wir gewohnheitsmäßig der
Romantik zuschreiben, wirkt keine so tagesfrisch und mit
steigendem Einfluss weiter wie die Umbildung der
gemeindeutschen Literatursprache aus den Beständen der
mittelalterlichen Dichtung und dem Reichtum der lebendigen
Volkssprachen. Haben wir es hier in Wahrheit mit einer
romantischen Schöpfung zu tun? Und sind wir uns über die Bedeutung

dieses gewaltigen Vorganges so klar, wie es das bewusste
Miterleben der zeitgenössischen Dichtung verlangt? Vielleicht
verkennt man gerade in der Schweiz, weil man den richtigen
Sehwinkel nicht findet, was sich da abgespielt hat, was sich
vorbereitet und welch eigentümliche Kräfte gerade des Schweizer

Sprachgefühles seit hundertfünfzig Jahren am Werke sind.
Der unvermeidliche Name muss ausgesprochen werden, ohne

dass es diesmal einer Entschuldigung bedürfte. Johann Jakob
Bodmer hat Anspruch darauf, dass man ihn endlich aus seiner
Alliteration mit Breitinger und aus seiner Antithese mit
Gottsched erlöse. Sem wahres Wesen hegt jenseits seiner
Poetik, die keineswegs unterschätzt werden soll, und jenseits
seiner Noachiden, die besser sind als ihr Ruf. Konrad Burdach,
dessen schöpferische Forschungen über die Anfänge der
deutschen Schriftsprache und den Ursprung der modernen
deutschen Bildung den ostmitteldeutschen Kulturkreis Böhmens
einer völlig neuen Erkenntnis erschlossen haben, darf ein
gleiches Verdienst um die Schweiz in Anspruch nehmen.
Es ist seine kleine aber bedeutungsschwere Akademieschrift:
Die Entdeckung des Minnesangs und die deutsche Sprache
(Sitzungsberichte der preußischen Akademie der Wissenschaften,
39, 1918). Zwischen beiden Sprachbereichen, dem alten
Oberdeutschlands und dem jüngeren Ostmitteldeutschlands besteht,
wie sich gleich zeigen wird, jener Zusammenhang, der eben
das Sprachproblem der Gegenwart bedingt.

Man weiß, dass die wichtigsten Sammelhandschriften aus
den Liederbeständen des Mittelalters, so sehr ihr genauer
Ursprungsort noch immer umstritten sein mag, jedenfalls am

883



Oberrhein entstanden sind. Man weiß, dass von jener Zeit
bis ins siebzehnte Jahrhundert am Oberrhein von Straßburg
bis Sankt Gallen der gelehrte Eifer einer neuen Wissenschaft
vom deutschen Schrifttum sich immer wieder um die Hebung
dieser handschriftlichen Schätze bemüht hat. Durch seine
Proben der alten schwäbischen Poesie 1748 und seine Sammlung
von Minnesängern 1758 fügte sich Bodmer in diese alamannische
Überlieferung ein, und in diesen Entdeckungen der alten
deutschen Dichtersprache mehr als einer alten deutschen
Literatur liegt Bodmers kaum heute noch voll übersehbarer
Einfluss auf die gemeindeutsche Bildung und Sprache. Bodmers
Werk mag dem nicht sonderlich schwer wiegen, der es lediglich
als den Beginn der modernen deutschen Philologie wertet, als
das erste Fieberchen also jener Kinderkrankheit, die wir heute
glücklich überstanden haben, wenn wir auch mitten in unseren
männlichen Taten das Spielzeug jener großväterlichen Kinderzeit

noch immer nicht ganz entbehren können. Denn so weit
haben wir es noch nicht gebracht, wenn auch dem Fortschritt
keine Grenzen gesetzt sind, dass wir ohne das richtige Lesen
des echten Wortlautes auskämen. Doch Bodmers Werk ist
mehr und weniger als der Anfang deutscher Philologie. Denn
um die Jahre, da Goethe geboren wurde und Herder die Dichtung

des ursprünglichen Menschen zu umwerben begann,
leitete Bodmer mit seiner Entdeckung der mittelalterlichen
Lyrik in vollstem Bewusstsein aus der alten oberdeutschen
Dichtungssprache neue Ausdruckswerte in die ehemals
ostmitteldeutsche, zum Gemeindeutsch gewordene Arbeitssprache.
Die Wissenschaft hat noch kaum damit begonnen, diese
ungeheure sprachliche Umwälzung, die von Bodmers Werk
ausging, nach ihren einzelnen Tatsachen durch das ganze
neunzehnte Jahrhundert hin zu verfolgen. Und so lässt sich der
sprachwandelnde Vorgang nur in groben Zügen umreißen.
Seit der Mitte des achtzehnten Jahrhunderts setzen, in der
Hauptsache von Bodmer ausgelöst, zwei gleichgerichtete
Bewegungen ein, die sich von Jahrzehnt zu Jahrzehnt verstärkten
und in unserer Gegenwart gewiss noch nicht ihre volle Schwungkraft

erreicht haben : aus dem alten deutschen Schrifttum
Oberdeutschlands und aus allen deutschen Mundarten quillt

884



neues sprachliches Leben auf und steigt im Stamm der
gemeindeutschen Literatursprache bis zu den letzten Zweigen auf.
Seit Goethe und vor allem seit der Romantik beginnt Bodmers
Umwertung sowohl des Gemeindeutsch wie der altdeutschen
Dichtersprache volle Früchte zu tragen. Die Vorgänge auf den
beiden gegensätzlichen Außenseiten bedürfen kaum eines
Wortes. Beginnt man hier geschichtliche Vorwürfe in die
Sprache des jeweiligen Zeitbereiches zurückzufornen und
zwar keineswegs nur aus Gründen der Kostümtreue, so wird
auf der andern Seite die Mundart in großen Räumen neue
Dichtungssprache. Beider Vorgänge finden ihr eigentliches
Spielfeld während des neunzehnten Jahrhunderts am fränkischen
und alamannischen Rhein und im gesamten Räume des
bayrischen Volkes. Am deutlichsten werden sie auf Schweizerboden
bei Usteri und Henne, bei Fröhlich und Wyss, bei Bitzius und
der grundsätzlichen Mundartdichtung. Viel tiefer geht der
Sprachwandel dort, wo er nicht so augenscheinlich in Archaismen
und Mundartliteratur sichtbar wird, indem der ganze Satzbau
von neuem geschmeidig wird, indem er aus der Minnesängersprache

und dem Volkshede mit Burdachs Worten « eindrucksvolle

Vorbilder lieferte für die personifizierende Kraft des
artikellosen Substantivum Appellativum, für einen freieren
Gebrauch des Kasus wie des Partizips, für eine von den Fesseln
der regulierten Gemeinsprache erlöste Wortstellung, für eine
Satzfolge, die nicht der logischen Ordnung, sondern nach alter
germanischer Weise mehr gefühlsmäßig plastisch dem
Bedürfnis der lebendigen Anschauung gehorcht. »

Es handelt sich also um keine « romantische » Schöpfung,
sondern um eine mächtige oberdeutsche, von Bodmer
ausgelöste Bewegung aus den ureigensten oberdeutschen Beständen,

es müsste denn sein, wir wollten auch Bodmer, tunlichst
mit Stimmenmehrheit, zum Romantiker ernennen. Aber was
bedeutet diese Bewegung, wenn es uns erlaubt ist, geschichtliche

Vorgänge mit dem gleichen Recht zu « deuten » wie den
Einzelnen? Und wie steht es überhaupt mit dem wechselseitigen

Verhältnis zwischen Sprache und Geist in den wandelbaren

Formen ihres geschichtlichen Ablaufes? Sie gleichen
jenen zwei Königskindern : sie konnten zusammen nicht kommen.

885



Unberührt bleibt hier die Frage, wie Geist und Sprache aus
einander leben. Es geht darum, wie sich der Rhythmus ihrer
geschichtlichen Entwicklung ins WechselVerhältnis setzt. Sie
standen von je und stehen notwendig zu einander in dauernder
Spannung. Denn sie entwickeln sich mit unverhältnismäßig
verschiedener Schnelligkeit. Die Sprache ist schwerfälliger,
der Geist flüssiger; die Sprache sucht zu beharren, der Geist
drängt vorwärts; die Sprache schreitet nur zögernd fort, der
Geist unternehmend und in Sprüngen. Der Geist von heute
spricht die Sprache von gestern, die geistige Enkelgeneration
nicht selten noch die Sprache der Großväter. Die Sprache ist
hinter dem Geist zurück, wenn dieser vorwärtshastet und sie
hat den Geist überholt, wenn dieser, wie nicht selten, zur Seele
längst begrabener Generationen sich zurückwendet. Ein
geistiges Ereignis vermag in wenig Monaten, ja Wochen, ein ganzes,
großes Volk zu durchdringen und alle einzelnen in einem
Sinne denken zu machen. Sprachliche Neuschöpfungen
— nicht Einzelheiten, sondern neue sprachliche Organismen —
vermögen die gesellschaftlichen, ständischen, religiösen,
landschaftlichen Schranken, die der Geist im Sturme nimmt, oft
gar nicht zu brechen oder sie dringen erst mit der inneren
Umwandlung eines Volkes durch. Das soll besagen: ein Volk wird
unvergleichlich schneller geistig anders als es seine Zunge
auf neue Ereignisse umzulehren vermag. Wie oft hat ein neuer
Geist eher in einer fremden Sprache gesprochen, als dass er die
Geduld hatte, das Nachkommen der eigenen abzuwarten.
Will man ermessen, was das heißt, so lese man etwa
nebeneinander die deutschen und die lateinischen Schriften von
Brant, Zwingli, Watt. Im jungen Latein dieser Zeit erscheinen
Geist und Sprache dieser Männer ebenmäßig modern, in den
deutschen Schriften hadert der moderne Geist mit der
großväterlichen Sprache. Schon das mag andeuten, worauf eine
neue Wertung Bodmers hinausmöchte. Diesmal drängte es
einen, der das Vorgefühl eines neu heranwehenden Geistes
hatte, die Ahnung eines kommenden jungen Geschlechtes,
dem werdenden Leben noch vor der Geburt die heimelige
Wiege der Sprache zu rüsten.

Indessen, die nahende Ankunft Klopstocks und Goethes

886



und Herders ist noch kein Gesichtspunkt, hoch genug, um die
Reichweite von Bodmers Werk voll zu erfassen. Man weiß, dass
das Mittelhochdeutsche eine Dichtersprache war, geschult und
ausgereift an großen poetischen Schöpfungen. Noch immer
wirkte die Jugend des deutschen Volkes frisch genug fort,
dass es, eben wie jugendliche Völker, zuerst die Sprache der
Dichtung formte vor der Prosa des reifenden Alters. Es mag
veraltet sein, in Herders Anschauungen zu denken, doch sie
bezeichnen hier, worauf es ankommt. Die kunstvolle Prosa
des deutschen Mittelalters war jedenfalls jünger und hat sich
bei aller Selbständigkeit ihres Bildungsganges zumal in der
Mystik unter förderndem Vortritt der Dichtersprache
geformt. Und diese deutsche Kunstsprache des Mittelalters war
die feinste Sprache der lyrisch erregten Seele und des
darstellenden, plastischen epischen Berichtes. Es war die Sprache
des klassisch geschulten Oberdeutschlands, eine Sprache, in
der die antike, arabische, romanische Bildung sich vergeistigt
hatte. Gegensätzlich verlief der sprachliche Vorgang in
Ostmitteldeutschland seit dem späten vierzehnten Jahrhundert.
Das Ostmitteldeutsche, die Vorform des späteren Gemeindeutsch,

war semer ursprünglichen Anlage, seinem ganzen Wesen
nach eine Arbeitssprache, war Prosa, als Prosa entwickelt,
wenn auch eine Kunstprosa von feinster stilistischer
Durchbildung, eine Prosa von logisch architektonischem Gefüge.
Diese ostmitteldeutsche, im wesentlichen böhmische Arbeitssprache

wurde Gemeindeutsch und zwar abermals, nicht
zuletzt, durch ein großes Prosawerk, durch Luthers Bibel. In
langem Wandel wurde diese von kühler Sachlichkeit erzogene
Arbeitssprache nicht eigentlich Dichtungssprache, sondern zur
Dichtersprache « adaptiert », notdürftig eingerichtet. Das heißt,
die modernen deutschen Dichter des siebzehnten und frühen
achtzehnten Jahrhunderts schrieben das logisch wundervoll
gegliederte Kanzleideutsch ihrer Großväter und Urgroßväter,
eine Arbeitssprache, gleich vorzüglich zur Sachprosa wie
organisch ungeeignet zur Dichtungssprache. Und so begab sich
denn das unerhörte Schauspiel, dass seit dem späten vierzehnten
Jahrhundert, da sich die Verschiebung der politischen Vormacht
von Oberdeutschland nach Ostdeutschland anbahnte, da die

887



Kunstüberlieferung Oberdeutschlands abriss und eine völlig
neue Bildung sich in Ostdeutschland aufbaute, gleichzeitig
auch die alte oberdeutsche Kunstsprache mit ihren vollkommen-
nen lyrischen, epischen, dramatischen Ausdrucksmitteln im Ohr
der gesamten Nation verstummte und dafür eine junge
ostdeutsche Mundart ohne selbstgewachsene Kunstwerte, eine
sachliche Bedarfsprosa gemeindeutsche Sprache wurde und
die Bestände der oberdeutschen Dichtungssprache wieder
« Mundart ».

Auf solchem Hintergrunde erscheint nun Bodmers Werk
als der erste Ruck des oberdeutschen Rückschlages gegen das

prosaische Gemeindeutsch ostmitteldeutscher Herkunft;
beginnendes Wiedererwachen der altdeutschen Dichtersprache
gegenüber der starren Regelmäßigkeit der ostdeutschen
Arbeitssprache. Auch kein Wunder, dass sich diese Bewegung
mit dem hartnäckigen Willen der alamannischen Mundarten,
wieder Schriftsprache zu werden, paarte. Denn aus dem
Alamannischen ist so gut wie nichts in die gemeindeutsche Schriftprosa

eingegangen. Und dieser gewaltige sprachliche Vorgang,
der das geschichtliche Schriftdeutsch auslaugt und mit
altdeutschen wie mundartlichen Beständen durchsetzt, der das
Prosadeutsch über Goethe hinaus zu einer neuen Dichtersprache

umbildet, wuchs und wuchs das ganze neunzehnte
Jahrhundert hindurch. Unverkennbar stehen wir heute mitten
in einer kaum übersehbaren sprachlichen Umbildung. Welch
ein Wunder auch, wenn das brodelnde Chaos einer neuen Welt
nur in Staat und allgemeiner Bildung aufbräche, die Sprache
aber unberührt ließe. Wir sind der unbescheidenen Meinung,
dass man hierzulande den ganzen Vorgang verkennt, wenn man
ihm die kalte Schulter zeigt, des Glaubens, es ginge lediglich
um Dorf-, Dialekt- und Dilettantendichtung. Nein, es geht,
da die Epoche im Ablaufen ist, die seit dem späten vierzehnten
Jahrhundert in Ostdeutschland einsetzte, die in Goethe gipfelte
und zugleich ihre Krisis hatte, es geht um die Sprache der
Dichtung und Bildung jener neuen Epoche, die über uns
heraufzieht. Und der Wille zum mundartlichen Schrifttum
ist nur Teilereignis dieser allgemeinen sprachlichen Umwälzung.
Der Zeugen und Anzeichen sind genug, dass sich ein ungefährer

888



Eindruck gewinnen lässt, wohin die Kräfte drängen. Man kann
volles Verständnis haben für den Wert und die umbildende
Gewalt der individuellen Sprachschöpfung und doch aus der
Neologie des Kreises um Stefan George lediglich das Bewusst-
sem anerkennen, dass die Dichtung einer neuen Epoche ohne

neue Sprache nicht möglich ist. So stark der Einzelne
sprachbildende Vorgänge zu beeinflussen vermag, Sprachschöpfung
ist heiligste Sache, unübertragbares Recht der Gemeinschaft,
und der Einzelne kann nicht mehr sein als em treuer Diener
am Wort, der errät und zum erstenmal ausspricht, was da werden
will. Rudolf Borchardts deutscher Dante dagegen scheint
uns unter dem Wendekreise des großen sprachlichen
Geschehens dieser Zeit zu liegen. Wie oft schon waren innerer
Zwang und innere Not, ein fremdes Werk in eine noch nicht
vorhandene Sprache umzubilden, Anlass, wenn auch nicht
Ursache, diese Sprache schaffen zu helfen. Alle neuen Epochen
unseres sprachlichen Daseins setzten in Dolmetschern von
geistigen Werken des Weltbesitzes em. «Hölle» und «Fegefeuer»,
bereits abgeschlossen, obwohl erst nur in bevorzugten Händen,
geben vollen Aufschluss darüber, dass die von Bodmer
ausgelöste, von der Romantik aufgegriffene, durchs ganze
neunzehnte Jahrhundert anschwellende und aus immer neuen
Quellen gespeiste Bewegung mit Borchardts Werk einem ersten
Gipfelpunkt zustrebt. Das Deutsch dieses Dante ist weder
Neologie noch Archaismus, es ist ebensowenig individuelle
Sprachschöpfung. Borchardt geht weder vom modernen
Gemeindeutsch aus, noch von der Sprache des Mittelalters.
Er verfährt wie ein Meister des Lebens, der einen gestockten
Lebensvorgang wieder zum Fließen zu bringen vermag.
Zwischen der alten oberdeutschen Dichtersprache und der
neuen ostdeutschen Gemeinsprache hat es, da jene verlosch
und diese aus ganz neuem Bereiche aufwuchs, keine organischen
Ubergänge gegeben. Diese organischen Ubergänge stellte
Borchardt her, erweckte zwischen beiden Sprachen eine
schlagende Ader und ließ nun durch diese Ader einen neuen
Lebensvorgang kreisen, der das schöpferische Blut zwischen
beiden Sprachen hin und wider trägt. Er hat nicht gemacht,
sondern werden lassen. Man wird, wenn Borchardts Dichtung

889



einmal allgemein zugänglich ist, erkennen, dass der beglückende
Neugewinn, das sprachliche Ereignis, die Meisterschaft der
Vollendung nicht im erneuerten Lautbestande, nicht in den
wiedergehobenen Wortschätzen hegt, sondern ähnlich wie bei
Bodmers sprachumbildendem Einfluss, im Satzbau und in der
Satzfolge. Mag noch so viel an dieser Leistung auf bewusstes
Studium zurückgehen, bewundernswert bleibt der fast naturhafte

Instinkt, mit dem Borchardt herauswitterte, worauf es
ankommt. Zielbewusster konnte gar nicht die Situation erfasst
werden, in der sich schon Bodmer zwischen Mittelhochdeutsch
und Neuhochdeutsch befand, und sachlicher konnte der
sprachbildende Vorgang gar nicht fortgeführt werden als es
durch Borchardt geschah. Er hat den Bereich des artikellosen
Hauptwortes erweitert und die personifizierende Kraft dieses
Sprachgliedes zu voller Wirkung gesteigert. Er hat dem Partizip
und dem freieren Gebrauch des Kasus unerhört neue und feine
Eindrücke abgewonnen. Das Größte wohl erzielte er durch
seinen Mut und seine Geschicklichkeit in jenem Bereiche,
wo der Deutsche andern Sprachen gegenüber am schwächsten
ist und am stärksten gebunden war, in der Wortstellung. Hier
ist die Fülle, die Freiheit und bewegliche Anmut der
griechischen, der eindringliche rednerische Klang der römischen
Wortfolge fast ohne Rückstand dem ehedem so starren Gefüge
der deutschen Sprache gewonnen worden. Die Folge der
Sätze gar ist rein logischen Baugesetzen entzogen und frei den
Bedürfnissen der Stimmung, der Anschauung, des Rhythmus
anheimgegeben. Zum erstenmal seit Bodmer vor mehr als
150 Jahren das neugestaltende, sprachschöpferische Vorbild der
mittelalterlichen Dichtung wieder erweckte und mit erstaunlicher

Klarheit die Möglichkeiten erwog und bezeichnete,
die sich daraus für eine neue und echte Dichtersprache ergaben,
hat Borchardt in seinem deutschen Dante bis in die letzte
Partikel hinein und bis zur letzten Feinheit des Satzbaues eine
solche Dichtersprache zum Wirken gebracht.

Wenn auch zunächst nur angedeutet werden sollte, wie
modern und lebendig dieser für uns scheinbar erledigte Bodmer
ist, der mit Herder das Schicksal teilt, nicht in geformten Werken,

sondern, was mehr ist, durch nachquellende Gedanken

890



wie aus Brunnentiefe fortzuleben und fortzuschaffen, so wirft
es auf beide vermeintlich einander so disparate Werke wie das
Bodmers und das Borchardts aufhellendes Licht, wenn Bod-
mers Geist in der unmittelbarsten Gegenwart irgendwie wirksam

erscheint und Borchardt als Wunscherfüller eines
hundertfünfzigjährigen Kunstverlangens sich offenbart. Wobei zwischen
Bodmer und Borchardt kein mechanisches Abfolgeverhältnis
gedacht ist, sondern jener Strom des Lebens, der wohl über
Absätze stürzt und sich an Klippen staut, der aber nirgends
sich in umgrenzte Abschnitte teilen lässt.

Was also ist im Spiele? Wir meinen, dass die entweihte
Sprache, in der sich die Orgien unseres Zeitalters austobten,
in der das Vermächtnis großer Schöpfer jener Epoche unrettbar
verlischt, von einer neuen Dichtersprache, die unsere älteste ist,
abgelöst wird. Wir sprechen nicht von dem, was sein oder
werden sollte oder gar was etwa den Dichtern unserer Zeit
abverlangt werden möchte. Wir sprachen von einem geschichtlichen

Vorgange, der seit Bodmer läuft und wächst und
anschwillt. Und wenn wir über Bodmer und Borchardt hinweg
das Ziel dieses Vorganges zu visieren suchten, so geschah es
des Wissens halber, nicht aber zu untauglichem Versuch, irgend-
wen sonst noch auf dieses Ziel in Bewegung zu setzen. Denn
dem, was einmal als werdend erkannt ist, kann man beruhigt
zusehen, wie es wird, ohne den geschmacklosen Versuch zu
machen, es zum Werden anzufeuern. Die erste große Epoche
der deutschen Kulturgememschaft, die mit den Staufern zu
Ende ging, hatte ihre eigentümliche Dichtersprache. Die zweite
große Epoche, die seit dem späten vierzehnten Jahrhundert in
Böhmen aufzusteigen begann, die Epoche der deutschen
Staatsschöpfung, der Kirchenbewegung, der deutschen Philosophie
und Wissenschaft hatte die ihr organische Sachprosasprache
und Goethe hat ihr lediglich abgewonnen, was ihr ein Einzelner
abzugewinnen vermochte. Ist diese Epoche zu Ende, und kein
Schrecken ihres Unterganges darf uns die Erinnerung an sie

verfälschen, und erleben wir eben die ersten Bildungsschmerzen
einer neuen Epoche, so wird sie auch ihre eigene Sprache haben.
Wie sich die Dinge heute darstellen, scheint sich der Geist der
Gotik und der Geist des Klassizismus in dieser neuen kommen-

891



den Bildung zu einem neuen Dritten verschmelzen zu wollen.
Als Zeugnis dafür dürfen wir die Sprachschöpfung anrufen,
die mit Bodmer einsetzt, die im Klassizismus und in der
Romantik die ostdeutsche Sachprosa dichterisch färbte, und die
in unseren Tagen, wofür Borchardts Werk spricht, sich ziel-
bewusst entfaltet. Ein Volk und eine Sprache, die leben wollen,
dürfen sich an keinen Kanon verlieren. Das Beste darüber steht
dort, wo Fichte in semen Reden von den Völkern toter und den
Völkern lebendiger Sprachen handelt.

JOSEF NADLER

0 03 ES

BISMARCKS KONFLIKT MIT DER SCHWEIZ
UND DIE INTERNATIONALE ARBEITERKONFERENZ

1889-1890

(Schluss)

Die Gegensätze bestanden also tatsächlich in fast
unverminderter Schärfe weiter : nach wie vor war Bismarck der
Uberzeugung, Versprechungen und Maßregeln von unbestimmter
und unberechneter Tragweite bedeuteten in der Situation, wie
sie durch die Streike des Vorjahrs vorbereitet waren, dazu
unmittelbar vor den Reichstagswahlen, eine Gefahr. Um die
Ungeduld des Kaisers aber einigermaßen zu befriedigen, gab
er den beiden schließlich vereinbarten Entwürfen eine
Wilhelms II. Charakter und seinem Verlangen nach schwunghaftem
Ausdruck entsprechende Form. Freilich erklärte er bei der
Vorlegung, dass er sie lediglich aus Gehorsam gemacht habe,
und er bat dringend, von Veröffentlichungen dieser Art
Abstand zu nehmen, jedenfalls die Wahlen vorübergehen zu lassen,
ehe die Arbeiterfrage öffentlich berührt werde. Statt die
Konzepte aber, wie der Kanzler anriet, in das brennende Kaminfeuer

zu werfen, unterzeichnete sie der Kaiser, und da die
entstandenen Divergenzen überdies durch eine Reihe von
Äußerungen Bismarcks und anderer natürlich bereits in die
Öffentlichkeit gedrungen waren, entstand der mächtige Eindruck
eines Sieges Wilhelms II. über seinen vornehmsten Berater:

892


	Von Bodmer zu Borchardt : um die neue Dichtungssprache

