
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 13

Artikel: Wider Johann Jakob Bachofen

Autor: Howald, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIDER JOHANN JAKOB BACHOFEN

Propheten legen von jeher Wert darauf, Ihre Vorgänger
gehabt zu haben; dass aber um einen solchen geradezu ein
Wettlauf der Messiasse stattfindet, dies möchte wohl nicht zu
häufig der Fall sein. Dies beneidenswerte Los ist J.J. Bachofen

zuteil geworden: Neben Ludwig Klages, der mit Recht
sein eigentlicher Entdecker genannt wird, tritt Hugo von
Hofmannsthal, der in seinen Neuen deutschen Beiträgen eine lange
zitatengeschwängerte Partie aus dem Mutterrecht zum Abdruck
bringt, tritt Oswald Spengler, der, wie man weiß, besonders in
kleinerem Kreise über Mommsen zu lächeln und Bachofen zu
preisen pflegt, wie denn auch der kritische Begleiter seines
Werkes, Manfred Schröter, eine zierliche Auswahl aus der
GräberSymbolik im Verlage Beck hat erscheinen lassen und in
diesen Tagen Das lyrische Volk in der Haessel'schen Sammlung
„Die Schweiz im deutschen Geistesleben" neu herausgibt. Und
vor sie alle hin wird sich zu gegebener Zeit C. A. Bernoulli mit
einem wohlbeleibten Buche stellen, das uns die längst schmerzlich

vermissten Aufklärungen über Bachofens irdischen Wandel
und seine himmlische Vollendung bringen wird. Nun sind die
genannten ehrenwerten Männer alle keine Historiker — außer
Spengler, der aber auch nur so tut —, sondern Psychologen oder
Kulturpropagatoren oder irgend etwas Derartiges. Darum versteht
man leicht, wie dankbar sie sind, in Bachofen einen Historiker zu
finden, der ihre Erkenntnisse von den Triebfedern des menschlichen

Daseins und seinen geschichtlichen Szenen ausschmückt;
dabei klammern sich die einen, nennen wir sie die bewussten
Erotiker, mehr ans Mutterrecht und seine Sippe, die andern, die
unbewussten, mehr an die GräberSymbolik ; Oswald Spengler aber
hat Freude, dass, dank Bachofen, sein System für Gebiete des Altertums

stimmt, wo er's nicht zu hoffen gewagt hätte. Kein Wunder
also, dass die Dankbarkeit so gut wie der Selbsterhaltungstrieb
sie alle nötigt, Bachofen als einen ganz großen Gelehrten (dies
Wort muss natürlich so wie so von jeder Erdenschwere befreit
sein) hinzustellen, während die Fachwissenschaft ihrerseits mit
— unübertrieben — absolutem Stillschweigen von einem Manne
dieses Namens überhaupt nichts weiß. Dieser letztere Um-

757



stand würde mich nun freilich nicht einen Augenblick lang
hindern, entschlossen auf die Seite Bachofens zu treten, denn,
wiewohl ich mich keineswegs aus den Grenzen meiner Wissenschaft

heraus bewegen will, so sind mir jene Spukgeister der
Gegenwart doch tausendfach näher und lieber, ich empfinde
sie als unendlich mehr Fleisch von meinem Fleisch denn die

gesamte communis opinio des Faches, diesen Würgengel alles
Lebendigen. Es wäre auch an und für sich gar nicht
ausgeschlossen, dass ein bedeutender Forscher infolge des
Widerstandes der wissenschaftlichen Modeströmungen seiner Zeit
bei weitem nicht den Erfolg erzielte, den er verdiente. Ja in
Zeiten innerster Neuorientierung, wie sie jetzt die
Geisteswissenschaften erleben, die Altertumswissenschaft sicher zu
erwarten hat, ließe es sich sogar denken, dass man plötzlich
einen Vorläufer entdeckte, der den Zeitgenossen unbekannt
geblieben wäre. So wollen Bachofens Verehrer den Tatbestand
auch in seinem Falle angesehen wissen; sie wünschen, dass
nunmehr das Unrecht wieder gut gemacht werde, und ihm ein
Platz eingeräumt werde in der Geschichte der Wissenschaft,
auf seinem Spezialgebiet aber, dem religionsgeschichtlich-
mythologischen, ein Ehrenplatz neben oder vielmehr vor, weit
vor Creutzer, Welcker, C. 0. Müller und den anderen.

Das wäre für uns Altertumsmenschen eine wichtige und
für eine weitere geistig interessierte Welt eine kuriose Sache.
Diese hätte nicht nur aus bisher nicht beachteten Büchern
Belehrung über einige alte Dinge zu holen, sondern diese Dinge
selber nähmen einen geheimnisvoll zauberischen Reiz an; eine
schwüle Luft legte sich breit und atemraubend rings um die
hellenische Helle und Heiterkeit, und gar seltsam anmutende
Üppigkeit lockte zur Antike, deren edle Einfalt und stille Größe
dabei nicht mehr recht gedeihen will. Es lohnt sich also wohl,
den Fall Bachofen einmal schärfer anzupacken, anzupacken
mit der Unverfrorenheit und dem Psychologismus unserer
Tage, der auch vor dem Gelehrten nicht respektvoll Halt macht
und sich von der wissenschaftlichen Gebärde nicht blenden
lässt, da er wohl weiß, wie vielfältige Verkleidungen der Lebenstrieb

anzunehmen imstande ist. Hast du, J. J. Bachofen, so
wollen wir ihn fragen, hast du nur der Erkenntnis gedient, hast

758



du nur mit unermüdlicher Forscherfreude herausbringen
wollen, wie es in alten Zeiten um den menschlichen Glauben
und die menschliche Gesellschaft bestellt war, oder hast du,
dir selber unbewusst, eigenes Erlebnis zu einem gewaltigen
historischen Roman gestaltet? Zuerst warst du allerdings sicher
ein Wissenschaftler wie Tausende, als du im Einklang mit
deinem römisch-rechtlichen Lehrstuhl die Fachgenossen mit
hübschen Untersuchungen aus deinem Fachgebiet zufrieden
stelltest. Aber später wurdest du ein anderer. Du selber schiebst
die Verantwortung auf eine Italienreise, die du vor deinem
30. Lebensjahr unternommen hattest und seit der du die
Materialien zu deinen großen Werken gesammelt haben willst.
Äußerlich mag das stimmen, ob auch innerlich, das hat sich
zu zeigen. Auf alle Fälle schufst du von deinem 44. Lebensjahr
an in raschester Folge sozusagen Jahr für Jahr deine Bücher,
die trotz ihres großen Umfanges eine überreiche Stoffülle fast

zum Bersten bringt, die aber alle von einer einzigen, mit
fanatischer Konsequenz verfolgten imposanten Idee zusammengehalten

sind. Diese Idee ist die Lehre von jener
voreuropäischen, also asiatischen Kultur, die, primitiv und vegetativ,
auf Frau und Mutter basiert, chaotisch-orgiastische Züge mit
hieratischen vereinigt, neben selbstvergessener Wollust reiche
Tugenden aufweist, wie kriegerische Tüchtigkeit und
ritterlichen Sinn der männlichen Jugend, aufopferungsvolle Tapferkeit

zumal in der Verteidigung des heimischen Bodens, die
Anhänglichkeit an die vaterländische Sitte und das Herkommen
usw. (Tanaquil, S. 348). Die Fruchtbarkeit des Mutterbegriffes
reicht über das Individuum hinaus, so weit, dass Tod und Leben
in eins zusammenfallen: Aufgehen in die mütterliche Erde ist
sowohl Leben als Sterben. Von diesen Anschauungen ragen
die Reste, eigentlich alles dominierend, ins Hellenische und
Europäische hinein, in unverdorbenen Landschaften, in der
Gräbersymbolik, in den Mysterien und im Pythagoreismus ;

diese späten Dinge « führen zwar in die Anschauungen von dem
jenseitigen Leben tellurische Gedanken einer tiefern,
materiellen Kultur ein » (Die Unsterblichkeitslehre der orphischen
Theologie, S. 23), aber immerhin «tritt dem Abfall von dem
uranischen Gedanken das Bestreben des Mysteriums nach einer

759



glänzenden Erneuerung desselben entgegen » (ebenda S. 37)
und « das Wesen des Pythagoreismus liegt in der Bekämpfung
des Hellenismus » (Matterrecht, S. XVI). In der Umklammerung

dieser asiatischen Kultur geht das bisschen Hellenentum
auch wirklich fast zugrunde, aber auch sonst legen zahllose
Phänomene mitten im Griechentum drin, die man sonst harmlos

hingenommen, durch irgendwelche symbolischen
Verknüpfungen mit der gynäkokratischen Grundidee Zeugnis ab
für die Zähigkeit und Unzerstörbarkeit jener Anschauungen.

Selbstverständlich, so sagen Bachofens Gönner, ist ein solches
Allesuntereinenhutbringen übertrieben. Wäre das alles, so
dürften auch seine Gegner ihm daraus kaum einen Vorwurf
machen: Die genialste Idee pflegt in statu nascendi unbotmäßig

zu sein. Zuerst schien es auch, als ob die ethnographische
Forschung, vor allem der Angelsachsen, bei wilden Völkern die
Zustände, die Bachofen für die Vorzeit erschlossen, bis zu einem

gewissen Grade als jetzt existierend anerkennen müsste; erst
neuerdings werden, wie ich höre, auch gegen diese Befunde
ernsthafte Zweifel laut. Aber trotzdem darf nicht geleugnet
werden, dass die Gynäkokratie eine blendende Idee ist; sie
scheint in psychische Zustände hineinzuleuchten, wie sie erst
lange nach Bachofen die moderne Religionswissenschaft zu
erkennen allmählich gelernt hat, sie scheint ein Vorläufer jener
psychologisch vertiefteren Auffassung des menschlichen Geisteslebens

zu sein, wie sie sich jetzt in den Geisteswissenschaften
durchsetzt. Gerade auf römischem Gebiet schiene Bachofens
ablehnende Haltung gegen Mommsen und seine Schule einen
innerwissenschaftlichen Gegensatz zu verraten, bei dem der
Endsieg sich bereits Bachofen zuneigte. Wie wir jetzt anfangen
zu erkennen, dass Mommsens Auffassung des römischen
Staates viel zu juristisch, gleichsam eine kodifizierte war, dass

er zu wenig das lebendige Werden der Staatsanschauungen
empfand und widergab, so lässt sich das noch in erhöhtem
Maße von der Religionsauffassung sagen, die Mommsenschüler,
vor allem Georg Wissowa, bis vor kurzem beherrschten : Papier
anstatt Leben, Recht anstatt Glauben. Wie ganz anders lebendig
und unheimlich ist in Bachofens Tanaquilhuch dies selbe römische

Volk mit seinen Reminiszenzen an heimliche Lüste und

760



orgiastische Üppigkeit. Ist dies Leben echtes Leben, d. h.
einmal gewesenes Leben, dann tut ihr recht daran, diesen Mann
auf ein Piedestal zu stellen. Ob es das aber wirklich ist? Dies
zu entscheiden, hilft nur eins — wir müssen die Arbeitsweise
Bachofens unter die Lupe nehmen.

Seine Materialien sind ungeheuer: Die ganze Weite der
antiken Literatur ist offenbar von ihm exzerpiert worden;
Abgelegenstes und Spätestes entging ihm nicht; auch die Kunst-
denkmäler sind ihm reichlich vertraut. Seine Stellung zu diesen

seinen Zeugnissen ist aber eine völlig unkritische: Spätes wie
Frühes, Originales wie Abgegriffenes, das durch ein paar
Dutzend Hände hindurchgegangen ist, von gescheiten Autoren
Stammendes wie solches von ganz inferioren — alles dient ihm
ohne irgendeinen Unterschied. Jener Kritizismus, den wir als
Erbe der Aufklärungszeit in die Altertumswissenschaft erhalten
haben und den in seiner Zeit Niebuhr, Mommsen und Lobeck
fast allzu meisterhaft wie ein Florett handhabten — Bachofen
weiß von ihm nichts. Das scheidet ihn nun freilich sofort auch

von den modernsten Vertretern der Altertumswissenschaft,
denn diesen Kritizismus preiszugeben sind wir nicht im
mindesten geneigt, wir wollen ihn nur entrationahsieren. Bachofen
aber weiß nicht nur nichts von ihm, er verfolgt « die sog.
kritische Sichtung des gegebenen Materials » sogar mit wildem
Hass; er ist sich seines unkritischen Vorgehens ganz bewusst,
denn ihm ist es ein « falscher Gedanke, als drehe sich die
Erforschung vergangener Zeiten um die Ermittelung der
faktischen, nicht um die der geistigen Wahrheit, um die Empirie
der Ereignisse, nicht um jene der in der Uberlieferung
enthaltenen Zeitgedanken» (Tanaquil, S.LI). Was er treibt, ist
eine Art von historischer Naturforschung, « die die übereinander
gelagerten Schichten der allmählich in die Erscheinung
getretenen Geistesarten erkennt, jeder die ihr zugehörenden Reste
anweist, die Genesis der Ideen zeigt und, alle Stufen der
Wirklichkeit durchschreitend, unsern Geist zum Anblick dessen

führt, was er in der Sukzession der Zeiten gewesen, aber heute
nicht mehr ist » (ebenda S. LV).

Natürlich weiß jeder Religionsforscher, dass gescheite,
sorgfältig überlegende Schriftsteller, die für andere Dinge uns voll-

761



gültige Gewährsmänner wären, für religiöse Fragen gar keine
zuverlässigen Quellen sind; Bachofen treibt aber die Sache auf
die Spitze: Ihm sind die Spätesten, Suspektesten, diejenigen,
die wir für das frühere Altertum überhaupt nicht mehr um Rat
fragen, gerade am allerwillkommensten. So nimmt er im
Mutterrecht seinen Ausgangspunkt von einem vorhomerischen
Mythos, den er aber mit einer Stelle des Bischofs Eustathios
von Thessalonice (12. Jahrhundert) für seine Zwecke zurechtmacht.

Ja überhaupt die Byzantiner sind seine Lieblinge. «

Unähnlich den Vertretern der heutigen Kritik lässt sich der
gelehrte Byzantiner durch das Anormale, das ihm die Sage zu
enthalten scheint, zu keiner Verdächtigung, noch weniger zu
einer Änderung des Uberlieferten verleiten. Diese prüfungslose,

gläubige Unterordnung unter die Tradition, oft als
gedankenloses Nachschreiben getadelt, bildet die beste
Bürgschaft der Zuverlässigkeit selbst später Berichte » (Mutterrecht,
S. VII). «Wo es der Verdrehungen, Anzweifelungen,
Negationen bedarf, da wird die Fälschung stets auf Seite des
Forschers, nicht auf jener der Quellen und Uberlieferungen, auf
welche Unverstand, Leichtsinn, eitle Selbstvergötterung so

gerne die eigene Schuld abwälzen, zu suchen sein » (ebenda
S. XII). Bei diesem Anlass entfährt ihm das tiefe Wort: « Mit
den Zeiten wechseln die Probabilitäten. » Darum muss er auch
einen ganz neuen Weg der Forschung gehen; er erkennt dies
in seiner Selbstbiographie (S. 360 in der Zeitschrift für vergleichende

Rechtswissenschaft 34) : « Es gibt zwei Wege zu jeder
Erkenntnis, den weitern, langsamem, mühsamem verständiger
Kombination und den kürzern, der mit der Kraft und der
Schnelligkeit der Elektrizität durchschritten wird, den Weg
der Phantasie, welche von dem Anblick und der unmittelbaren
Berührung der alten Reste angeregt, ohne Mittelglieder das

Wahre wie mit einem Schlage erfasst. An Leben und Farbe
ist das auf dem zweiten Wege Erworbene den Verstandesprodukten

mächtig überlegen. »

Diese Formulierungen scheinen wiederum modernen
geisteswissenschaftlichen Tendenzen sehr nahe zu stehen, denn
Abkehr vom rein Tatsächlichen zum Wesentlichen, von der Freude
am Nichtwissenswerten zur Deutung, zur Schau und Intuition

762



ist uns eine vertraute Forderung. Aber peinlich ist dabei
folgende Feststellung: Eine große Anzahl der Bachofenschen
Intuitionen sind durch die seitherige Forschung nicht bestätigt,
sondern widerlegt worden. Die einwandfrei vorgenommenen
Untersuchungen über die frühen Beziehungen von Orient und
Okzident, über das altgriechische Mysterienwesen, über den
Pythagoreismus, aber auch über Roms Vorgeschichte, über die
Lokalisierung der griechischen Sagen (die Bachofen alle gläubig
hinnimmt) usw. haben zu Ergebnissen geführt, vor denen Bachofens

elektrische Erfassungen fluchtartig das Feld räumen
müssen. Merkwürdig aber ist die Tatsache, dass je jünger,
sekundärer, abgeleiteter die Zeugnisse werden, sie dadurch,
dass sie den Gedankengängen Bachofens nahe stehen, um so
mehr verblüffen, ja sich zum Teil geradezu mit ihnen decken.
Wenn sich die Intuition, wie sie bei ihm es tut, mit Vorliebe
an diese klammert, kann es herauskommen, dass « man glaubt,
einen ganz speziellen Gegenstand der Kunst-Archäologie unter
den Händen zu haben, und man sich zuletzt inmitten einer
wahren Universaldoktrin findet » (Selbstbiographie S. 358). Ja,
tatsächlich so und nicht anders ist es; tatsächlich scheinen
alle diese dubiosen und späten Zeugnisse, so wie sie Bachofen
auswählt und gruppiert, Dokumente einer großen religiösen
Verschwörung zu sein.

So verblüffend diese Feststellung auf den ersten Blick sein

mag — sie gerade wird uns deutlich machen, was für einem
Phänomen man gegenübersteht. Plötzlich wird es einem be-
wusst, dass Bachofen selber nur ein Fortsetzer des antiken
rehgionshistorischen Synkretismus ist. Ich spreche absichtlich
von religionshistorischem Synkretismus, denn ich meine nicht
jene nur allzu populäre Angleichung der Religionen aneinander;
nein, wovon ich spreche, das ist die seit dem dritten vorchristlichen

Jahrhundert einsetzende, bald zum Range einer Koine
sich erhebende Gleichheit der Anschauungen über Entstehen,
Wachstum und Wesen der Religion. In diesen Kreisen
entstand die Verehrung für Asien, dort ist der Gegensatz Ost—West
zu Hause: Bachofen ist Asianer als Nachfolger dieser Leute.
Von dorther kam in die Mysterien die ganz tolle Symbolik mit
Astrologie und Zauberei, von dorther die schwüle Bordelluft,

763



dorther die Abneigung gegen das Hellenentum, das mit vollem
Recht als Gegensatz zu diesen dunkeln Machenschaften gefühlt
wurde. So verbreitet sind diese Anschauungen, dass der
einfältigste Vergilscholiast, wo ihn seine Handschrift im Stiche
ließ, aus eigener Seelentiefe in diesem Geiste weiter kommentieren

konnte, dass der bornierteste Kirchenvater in diesem
Stile seine Apologie oder seine Polemik schreiben konnte. Und
gerade das sind die Bevorzugten Bachofens. Aber nicht nur
bei solchen Tröpfen, sondern mit Recht findet er seinen Gegensatz

Asien—Europa auch in gewissen Werken der hohen
Literatur der Antike, vor allem in Vergils Aeneis (Mutterrecht, Seite
XXI), da Vergil in stärkstem Maße von solchen religiösen Ideen
infiziert war. So begreiflich hier die Verwandtschaft mit Bachofen

ist, so erzwungen und aus Zeugnissen konstruiert, denen
der ernsthafte Forscher überhaupt kein Auge mehr schenkt, ist
sie bei älteren Schöpfungen, so wenn wir z. B. in Orests Schicksalen

« das Bild der Erschütterungen und Kämpfe erkennen
sollen, aus welchen die Erhebung des Vatertums über das
chthonische Mutterprinzip hervorgegangen ist» (ebenda Seite
XXVII) oder die Phäakensage für den Mysteriengedanken der
pelasgisch-chthonischen Religionsstufe ansehen und darüber
« staunen sollen, bei Homer diesem Gedankenkreis aus der
vorhellenischen Zeit der chthonisch-mütterlichen Mysterienkulte

zu begegnen» (ebenda S. 312/13).
Der beginnende Hellenismus ist die Grenze: mit ihm

beginnt der Bachofianismus, oder, anders gesagt, Bachofen ist
ein romantischer Spätasianer. Es ist demnach ein unheilvoller
circulus vitiosus, wenn jene zu Anfang genannten Kreise zu
Bachofen als einem Historiker greifen: Mögen nun seine
Anschauungen religionspsychologisch richtig oder falsch sein —
sicher weist er deren Existenz nicht in der Geschichte der
primitiven Völker und Zeiten nach, sondern vielmehr fühlt er
sich als ein Kongenialer zu Darstellungsformen pseudowissenschaftlicher

Natur hingezogen, die in einem bestimmten und
zwar relativ späten Zeitpunkt der Geschichte auftauchten und
sich in steigendem Maße allgemeinster Geltung erfreuten.
Trotzdem sind es unerfreuliche Erscheinungen. Ihre Motive
sind verständlich; es ist die Opposition nicht nur gegen Ratio-

764



nalismus und Positivismus, sondern gegen die Entwicklung der
griechischen Philosophie überhaupt, die ihrer religiösen Stoßkraft

verlustig ging und zur Wissenschaft wurde. Es ist also,

wenn es das gibt, religiöse Wissenschaft oder auch durch
Rücksichten auf die Wissenschaft eingeschränkte Religion, eine
Quasireligion, die auf der einen Seite, der wirklich religiösen,
sich nicht mehr entwickeln kann, und darum auf der andern
geile Schosse treibt nach einem konstruierten Schema religiöser
Symbolik und Begriffsbildung, aber innerhalb desselben üppig
und maßlos.

Das also ist das große Missverständnis auch der Bachofenverehrer,

dass sie diese dekadenten Kulturschösslinge für primitive

halten. Der feingebildete Professor J. J. Bachofen, dessen
Seele irgendwie unter dem Schutte der Wissenschaft verschüttet
war, erfuhr in der Mitte seines Lebens eine jener großen
Wandlungen, « eine Zeit des Uberganges », nennt er sie selber
(Selbstbiographie S. 374), « wie sie jedem strebenden Wesen
aufbehalten sind». Es kam auch ihm die Zeit, «in welcher der
Gelehrte seme Studien über ihr Verhältnis zu den höchsten
Dingen ernstlich zur Rede stellt ». « Damit erwachte der
Wunsch in ihm, ja es machte sich ein dringendes Bedürfnis
geltend, dem ewigen Gehalt der Dinge doch wenigstens um
ein Kleines näher zu treten». Statt dass er aber den Mut und
die Sicherheit zum Glauben und zur Religion aufbringt — er
nennt es anders : « Ich weiß nur zu sehr, wie große Gefahr ich
damals lief; ich hätte auf metaphysische Abwege geraten und
die rechte Leuchte für immer aus den Augen verlieren können»
— statt dass er ein frommer Basler wird, verliert er sich doch
auch, und zwar verliert er sich, wie Spengler so überwältigend
treffend von ihm sagt (I, 2. Aufl., S.37): «in den Wolkenregionen

eines Altertums, das lediglich ein Spiegelbild seiner
philologisch geregelten Empfindsamkeit ist». Spengler sagt dies
nicht von ihm allein, sondern unter andern auch von Nietzsche.
Vor dieser Parallele habe ich mich bis jetzt ängstlich
ferngehalten, — jetzt geht es nicht mehr. Wie Nietzsche seine
keimenden Herreninstinkte, die seiner Schwäche abgelistete
Brutalität und Grausamkeit in die sklavenhaltenden, agon-
freudigen Hellenen projiziert, so verlegt Bachofen seine nicht

765



mehr zu unterdrückenden Sehnsüchte in die Zeiten des Altertums,

die seinen Bedürfnissen sich anzupassen willens waren,
scheinbar in die ganz primitiven, tatsächlich in die ganz späten
und dekadenten.

Ja freilich eine Sehnsucht treibt ihn; es ist eine große und
starke Leidenschaft in ihm. Gerade das ist es ja, was ihm eine
menschliche Überlegenheit über seine Vorgänger gibt, die, in
vielem zwar kritischer, doch auch den Grundstock ihrer
religionsgeschichtlichen Anschauungen aus jenen spätantiken
Spekulationen bezogen, über die Creutzer, Schelling usw. Darum
ist er mehr als jene fanatisch, geschlossen, zielstrebig,
eingeschworen auf seine Grundthese, die « als durchaus gesichertes
Besitztum unserer wissenschaftlichen Geschichtskenntnis
unerschüttert» (Mutterrecht, S. 420) bleiben wird. Es schiebt
sich ihm aber, damit er zu dieser Einheitlichkeit gelangen kann,
eine einzelne Seite dieser Betrachtungsweise in den Mittelpunkt:

die sexuelle. Das Urmutterprinzip, die Empfängnis
und der Geburtsakt der Frau, ihr buhlerisches Wesen — achtet
man einmal darauf, so wird man staunen, mit welch unerschöpflicher,

nur geringe Variationen aufweisender Eloquenz Bachofen

immer und immer wieder auf sie zurückkommt. Alles
Männliche ist sekundär, das Phalhsche ist « nicht das ursprüngliche,

es geht schon aus dem Dunkel des Mutterschoßes ans
Licht hervor». Dies alles ist ihm aber nicht nur wissenschaftliche

Erkenntnis geworden, er kann seine Bewunderung, seine
Begeisterung für die Weiberkultur nicht unterdrücken,
hingegen wollen anerkennende Worte für die hellenische Vaterkultur

nur mühsam über seine Lippen. Die gynäkokratische
Kultur ist religiös wie keine andere — nachdem er vorher
gesagt: « Es gibt nur einen mächtigen Hebel aller Zivilisation,
die Religion » —, « dafür bürgt die innere Anlage der
weiblichen Natur, jenes tiefe, ahnungsreiche Götterbewusstsein,
das, mit dem Gefühl der Liebe sich verschmelzend, der Frau,
zumal der Mutter, eine in den wildesten Zeiten am mächtigsten
wirkende religiöse Weihe leiht»; «das gynäkokratische Weltalter

ist die Poesie der Geschichte, es ist mit seinen Gestalten,
Taten, Erschütterungen der Dichtung gebildeter, aber schwächlicher

Zeiten unerreichbar» (alles aus Mutterrecht, S. XIII), ja

766



erst darin «enthüllt sich ihm etwas von dem göttlichen, ewigen
Gehalt der menschlichen Gedanken » (Selbstbiographie S.375).
Denn, im Grunde genommen, sind wir durch das Vaterschaftsunwesen

auf Irrwege gekommen, « ohne Rückkehr zu der alten
einfachen Seelenfrische und Gesundheit wird nicht einmal
eine Ahnung von der Größe jener alten Zeit und Denkweise
möglich sein, da das Menschengeschlecht noch nicht, wie
heutzutage, aus der Harmonie mit der Schöpfung und dem äußer-
weltlichen Schöpfer gewichen war Ich sehe mehr und mehr,
dass ein Gesetz alles regiert und dass der ursprüngliche Mensch
gleichsam mit der Regelmäßigkeit des tierischen Instinktes
sein irdisches Leben angelegt und geregelt hat Es ist eine
wahre Naturforschung, was ich jetzt treibe. »

So erschrak Johann Jakob Bachofen auf der Akme seines
Lebens wie weiland « Rom, die Aphroditestadt, ob der langen
Vernachlässigung der Mutter und seiner ausschließlichen Hingabe

an das Prinzip des väterlichen Imperiums ». Jetzt
trieb ihn sein Dämon zu jenen Spekulationen, Ausflüssen
wohltemperierten Aberglaubens, über die Geschlechter und ihre
Symbole, über Zusammenhang von kosmischen Erscheinungen,
Tag und Nacht, links und rechts mit Mann und Weib, über
den Zusammenhang von Sumpfvegetation und unehelicher
Geburt (Antiquarische Briefe I); jetzt sah er in den Grabsteinen
Phallen, die die Erde aus ihrem Schoß emporgesandt
(Selbstbiographie^. 359), jetzt musste er jene perverse Schilderung des
Amazonentums kreieren, die ein Vorläufer von Otto Weiningers
Expektorationen über das Dirnentum sein könnte (Mutterrecht,

S. XXIV). So tun wir wohl nicht unrecht, in dieser
Wandlung J. J. Bachofens eine zweite Pubertät zu sehen, die
ihn über den Haufen warf und notzüchtigte. Der Begriff des
andern Geschlechtes nahm für ihn unheimlich schauerliche
und zugleich lockende Gestalt an — nicht anders als für Nietzsche

die Macht. Da dieser aber noch jung und nicht ganz an
die Wissenschaft verloren war, so gewann er die Freiheit, sich

von dem scheinwissenschaftlichen Kleide seiner Gedanken zu
befreien; erst als er nicht mehr Philologe sein wollte, sondern
Zarathustra, wurde er der große Verkünder. So scheidet ihn
der Erfolg von Bachofen.

767



Aber nicht nur der Erfolg. Die Klarheit der Sinne. Hat
Nietzsche etwa weniger in die Seelen hineingeleuchtet, weniger
als Prophète dem neuen seelendurchwühlenden Menschheitsgeist

den Weg gebahnt, als der Dunkelmann Bachofen? Das
Gegenteil ist die Wahrheit. Je mehr ein neuer Geist sich jetzt
erfüllt, um so staunender stehen wir vor jenem, der ein halbes
Jahrhundert zuvor ihn schon in sich getragen; von Bachofen
aber leiten sich nur ein paar seltsame Käuze ab, jene Märtyrer
der Satyriasis, Weininger und andere Anbeter des asiatischen
Weibes, lustvolle Gucker durch die chinesische Mauer oder
dann, mit dem mir nicht Geheuern ihres Wesens, jene modernen
Erotophilen. Sollte nicht ihnen der Gewissenhafte des Zara-
thustra — im Kapitel: Von der Wissenschaft! — zurufen:

« Ihr sitzt noch alle mit lüsternen Augen da. — Ihr freien
Seelen, wohin ist eure Freiheit? Fast, dünkt's mich, gleicht
ihr solchen, die lange schlimmen tanzenden nackten Mädchen
zusahen : eure Seelen tanzen selber »

ZÜRICH ERNST HOWALD
@ s s

TOD UND FREUNDSCHAFT IM WERKE
JEAN PAULS1)

Freundschaft und Freundesliebe — diesen Bereich der Seele
hat kein deutscher Dichter je so in allen Wundern der
Sprachgestaltung offenbart wie Jean Paul. Freundschaft ist das Herz
seiner ganzen dichterischen Gestaltenweit. Das seelentiefste
„Du", das die hohen Menschen in allen seinen Dichtungen
zu finden vermögen, ist, außer dem göttlichen, das
freundbrüderliche. Im Zentrum des Schicksalsraumes aller seiner
Romane steht eine jünglingshafte Sternenfreundschaft. Er
hatte zuerst das stereotype Bild der klassischen
Jünglingsfreundschaft ausgelöscht und an dessen Stelle eine Reihe von
lebensvollen Jünglingspaaren gestellt, in denen die Problematik
und differenzierte Empfindungsweise des unendlich vielfältig
gebrochenen und komplizierten Lebensgefühls seines
philosophischen Jahrhunderts sich aussprach. Eine Welt trennt die

*) Aus einem Jean Paul-Buch, welches im Verlag Seldwyla Zürich erscheinen wird.

768


	Wider Johann Jakob Bachofen

