Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 10

Artikel: Das Problem der religiosen Musik
Autor: Cherbuliez, A. E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einzelne in sich selbst und die Untergriinde des Seins anders
lauschen lernt und zu Entscheidungen gezwungen wird, dies
bedeutet mehr. Man braucht nicht mit Klages zu fluchen —
wenige konnten es wagen, ohne sich licherlich zu machen —,
aber man muss mit ihm segnen die Welt des kosmogonischen
Eros, die er uns von innen heraus wieder erhellt hat.
WIESBADEN HANS PRINZHORN

000

DAS PROBLEM DER RELIGIOSEN MUSIK

Jede Wissenschaft beruht zunichst auf der Erforschung von
Tatsachen und Zusammenhingen, die nur dann einen Sinn hat,
wenn sie mit der Technik eines methodisch-rationalen Er-
kennens und Denkens betrieben wird. Die Wissenschaft tritt
so in den Dienst der Erkenntnis, den einzigen, der ihrer wiirdig
ist. Das Streben nach Erkenntnis ist ein Ausfluss der uns inne-
wohnenden Uberzeugung, dass in viel hoherem Mafle, als wir
es nachweisen konnen oder bis jetzt wissen, Beziehungen tieferer
Art zwischen den Dingen, den Menschen, den Ideen bestehen.
Wir fiihlen, dass dahinter eine schopferische Kraft lebt, die
nicht von uns ausgeht, fiir die Ideen, Menschen, Dinge hoch-
stens Werkzeuge sind, die also iiber uns steht. Wesen und Ab-
sichten dieser schopferischen Kraft zu verstehen, bedeutet das
Hochstmaf} an geistiger Befriedigung, bedeutet das einzig echte
Ziel unserer gesamten individuellen und kollektiven Entwicklung.
Das Streben nach Erkenntnis ist unumgingliche Voraussetzung
hierzu.

Spielt jene schopferische Kraft bei der Bildung unserer
Weltanschauung die ausschlaggebende Rolle eines ausnahmslos
geltenden, iiber- und irrationalen, allmichtigen Grundgesetzes,
so lebt in uns der Glaube an das Géttliche, in dessen Gewalt das
Kleinste und Grofite, das Schénste und Grauenhafteste, das
Lebendige und Tote gegeben ist. Damit 1st durchaus nicht alle
Erkenntnis mit einem Schlage da. Jene Beziehungen bleiben
nach wie vor in vielen Fillen ein Ritsel, daher weiterhin ein
Gegenstand unseres Strebens nach Erkenntnis, ein Objekt der
Wissenschaft. Aber dieses Streben ist nunmehr getragen von

605



einer wundervollen, groflartigen Grundlage. Die Liicken des
Wissens sind nicht mehr Locher in einem Tuche, sondern
Maschen in einem Netz vergleichbar; das Netz wob die Kraft
des Glaubens; die Tiefe der daraus entstandenen Erkenntnis
kann die Maschen verengen.

Je mehr ein Forschungsgebiet mit Ursachen und Wirkungen
verkniipft ist, die auf das Geistige, Unsichtbare, Seelische, das
hinter der Erscheinung der Dinge Liegende, das Kiinstlerische
hinweisen, desto eher wird darin der Glaube an ein Géttliches,
das Religiose, nicht als sein Inhalt, sondern als seine tiefste
Grundlage, wegleitend und lebendig sein. Denn dies Geistige,
Unsichtbare oder Kiinstlerische gehért zum Strom irrationaler
Geheimnisse, die dem Gattlichen, das unserm Denken auch
durchaus irrational bleibt, besonders nahe stehen. Damit ist
keine Unterordnung der Kunst unter die Wissenschaft (auch
nicht das Gegenteil) behauptet. Denn, obwohl es richtig ist,
dass in keiner Kunst das Wissenschaftliche ausschlaggebend
wirkt, erscheinen in manchen Wissenschaften kiinstlerisches
Schauen und Empfinden als unentbehrlich.

Kann gar ein Bezirk einer Wissenschaft durch geistige und
materielle Mittel dem religiosen Leben und Erleben irgendwie
unmittelbaren Ausdruck geben, so wird, wem religioser Glaube
nicht Zugabe, sondern Mark des Lebens ist, von hier aus, als
dem liebenswertesten und urspriinglichsten Kernpunkt, die
Wissenschaft verstehen, befruchten, historisch und sachlich
ableiten wollen.

Die Musikwissenschaft, als Sammelausdruck fiir die iiber-
sichtliche Ordnung und rationale und seelische Durchdringung
der Welt der Tone, i1st zwiefach in dieser bevorzugten Lage.
Sie besitzt stoffliche Verbindung mit Seelischem, Irratio-
nalem; sie befasst sich mit Erschaffung und Wiedergabe von
kiinstlerischen Werten. Dazu ist ihr in der religiosen Musik
ein direkter Zugang zum menschheitumfassenden Bereich
religissen Lebens moglich.

Religiose Musik tritt in drel einander iibergeordneten Formen
auf. Als kultische Kirchenmusik eng an einen bestimmten kirch-
lichen Kult, in Text, Sprache, Form, Stil an eine kirchliche
Norm angeschlossen. Sie dient der Erhebung der Gliubigen

606



im Gottesdienst, der Erhshung der Schonheit und Eindrucks-
kraft der kultischen Handlungen, sie gehé’urt in das Gotteshaus.
Beispiel : ein gesungenes Stundengebet, ein lutherischer Abend-
mahlwechselgesang, eine liturgische Messe.

Dann als geistliche Musik, im dogmatischen und psychischen
Endzweck von weltlicher Musik unterschieden, musikalischer
Niederschlag eines religiosen Glaubensbekenntnisses. Jede
kultische Kirchenmusik ist auch geistlich, aber nicht umgekehrt.
Geistliche Musik kann im Haus, in der Offentlichkeit, nicht
nur bei religiosen, sondern auch vaterlindischen, politischen,
ja gesellschaftlichen Anlissen ausgefiihrt werden, zum Zweck
der religiosen Erbauung und Sammlung. Auf liturgische Ele-
mente des Kultes braucht sie keine Riicksicht zu nehmen; in
Textinterpretation und musikalischer Technik hat sie freien
Spielraum. Beispiele: Bachsche Kantaten, Stabat mater von
Verdi, die vier ernsten Gesdinge von Brahms, ein Anthem von
Hindel.

Religiose Musik in der allgemeinsten Form ist einzig und allein
genidhrt von der Inspiration, die religisser Glaube als solcher,
das seelische Hingegebensein an ein Géttliches, oder das innere
Sichaufschwingen zum Ewigen vermittelt. Thr Zweck und ihre
Entstehungsursache ist nicht notwendigerweise die religiose
Erbauung und der Wunsch dazu. Sie wird aus einer unentrinn-
baren inneren Notwendigkeit geboren; sie ist an keinen Kult,
keine Konfession, keine Form und Technik, keinen Text ge-
bunden; sie ist nur gebunden an den feierlich erhabenen oder
demiitig zerknirschten Zustand einer in tiefster Seele auf-
blithenden innigen Gemeinschaft mit dem Gattlichen, Kos-
mischen. Beispiele: Beethovens Dankgebet eines Genesenden an
die Gottheit aus dem Streichquartett ... ... , Adagio der neunten
Sinfonie von Bruckner, Parsifal-Vorspiel von Wagner, Sonnegeist
von Klose.

Religisse Musik ist ein Spiegel religiosen Lebens; thre Ge-
schichte ein Spiegel der Kirchengeschichte; Kirchengeschichte
ein Hauptpfeiler der Geistesgeschichte; Geistesgeschichte aber
das Wertvollste der Menschheitsgeschichte. Religiose Musik
ist wie ein in T6nen gestammeltes Tagebuch der Menschheit.
Ihre Komponenten, Musik und Religion, sind geschichtlich

607



stark gebunden. Die Summe dieser Bindung ergibt das Gegen-
wartsproblem der religissen Musik.

Genetisch schuf sich die werdende Menschheit Mittel zum
Leben des Korpers und des Geistes. Zunichst Architektur
als Mittel zum Schutz gegen das Klima. Dann Malerei und
Plastik als Schmuck der Wohnung. Heldenverehrung, Natur-
und Menschenschénes erzeugte die gehobene Sprache, die
primitive Dichtkunst. Der Dichter suchte das ganze Volk an
seinen Gedanken teilnehmen zu lassen; im gemeinsamen Ge-
sang, der rhythmischen Monodie fand er das Mittel, eine Menge
zu begeistern und hinzureilen. So entsteht als letzte der
Kiinste nach Architektur, Malerei, Plastik, die Musik. Immer
wieder wird, in diesem Sinne, im Lauf der Geschichte Musik
am spitesten von groflen allgemeinen Bewegungen ergriffen.
Das menschliche Genie erprobt seine Fortschritte zuerst am
greifbaren, formbaren Material, zuletzt an der tonend-ithe-
rischen Vibration der Materie. Bald empfanden die Menschen
den Drang, die primitiven Kiinste ihres Niitzlichkeitscharakters,
dem sie thre Entstehung verdankten, zugunsten eines vergei-
stigteren Daseinsgrundes zu entkleiden. Durch Religiositit, durh
den religisen Glauben wird die utilitaristische Kunst einem
hoheren Ziele zugefiihrt; dem Seelenleben dienstbar, wird sie
dadurch zugleich frei. Die Einzelkiinste werden so nur ver-
schiedene Formen der Kunst an sich, als eines auf Religiositit
beruhenden Mittels der Seele, zu leben, sich zu entfalten. Uber
allen leiblichen, ja menschlichen Bediirfnissen steht die Hin-
neigung zum Géttlichen. In der Kunst sucht die Seele das
Mittel, thr Leben mit dem Ubernatiirlichen zu verbinden, das
ithr eigenes Grundprinzip ist. Das ganze Altertum hat der
Kunst eine iibernatiirliche Kraft iiber Lebendiges und Totes
verlichen. Mythen und Philosopheme zeigen dies allerorten.
Von Anfang an ist Kunst mit der religiosen Idee, mit Anbetung,
Kult eng verbunden. Plastik wird symbolisch; Architektur
schafft Gotteshiuser; an ihre mit heiliger Malerei geschmiickten
Winde hallt zu Gebet gewordene Poesie; der Sprechton erhebt
sich zur Melodie; Gottesdienst wird musikalische Zeremonie.
Die sakralen Riten aller Vilker sind dem Gesang verbunden.
Musik wichst am Stabe kultischen Lebens, wird theoretisch

608



begriindet, kiinstlerisch ausgestaltet vom religissen Zen-
trum aus.

Bei der Ubersicht iiber die konkret-historische Bindung von
Musik und Religion sei nur das christliche Europa betrachtet.
Sind wichtige Formen und Stile der Musik vom religiésen
Leben beeinflusst worden?

Die Hauptergebnisse der sechzehn ersten Jahrhunderte
christlicher Musikgeschichte sind die Ausbildung der ein-
stimmigen und mehrstimmigen Vokalmusik. Die christliche
Kirche schuf eine kunstvolle Liturgie, die alle Kiinste zum
Dienst des Hochsten herbeiruft. Wesentlich ist darin der
Gesang. In den kultisch-erhabensten Augenblicken erhebt der
Priester die Stimme zu Gott. Das gesungene Wort dringt tiefer
wie das gesprochene.

Das ganze, weite Ausdrucksgebiet des einstimmigen Ge-
sanges, namentlich melodisch und rhythmisch, hat der Grego-
rianische Choral so gut wie erschopft. Er zeigt einen iiber-
raschend groflen Formenreichtum von der psalmodischen
Rezitation auf einem Ton bis zu den ausgedehntesten lyrisch-
hymnischen Eingebungen. Wie der Glaube, dem er entstammt,
ist er durchaus eine mnerliche Kunst und von grundlegender
Bedeutung fiir einstimmige und mehrstimmige Musik; viel-
leicht das Einzige in neunzehn Jahrhunderten musikalischer
F lutungen, das noch heute unverindert ist und wirkt.

Die mehrstimmige Musik ist threm urspriinglichen Zweck
und Wesen nach Polymelodie, d. h. Verbindung mehrerer selb-
stindiger melodischer Linien. Kultur und Kunst dringte
seit dem dreizehnten Jahrhundert machtvoll und gesund nach
auflen; deswegen war die Polymelodie doch keine duflerliche,
sondern eine unpersonlich-innerliche Kunst, wie alles echt
Mittelalterliche. Thre hochste Bliite war der italienischen
Kirchenmusik des sechzehnten Jahrhunderts vorbehalten, als
Vokalpolyphonie unter Ausschaltung jeder Instrumentalbeglei-
tung. Der Stil thres Hauptmeisters Palestrina stellt hochste Voll-
endung dar; neben der zyklischen Komposition des Messe-
textes wird die liturgisch nicht gebundene, trotzdem von inten-
sivstem religiosen Gehalt erfiillte Motettenform Ursprung aller
wichtigen mittelalterlichen weltlichen Musikformen; ja auch

609



der Fuge, die eine der ersten Kundgebungen des sinfonischen
Stils 1m siebzehnten Jahrhundert ist.

Die dritte grofle Phase des europiischen Kulturlebens, nach
der innerlichen des frithen, der nach auflen dringenden des
spiaten Mittelalters, ist die personliche der Renaissance. Musi-
kalisch entstand die begleitete Monodie, Ursprung der Oper,
des Oratoriums, aller dramatischen Musik, ferner der kon-
zertante Stil 1m siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert, die
grundsé'tzliche Verbindung von menschlicher Stimme mit In-
strumenten. Die melodische Linie wird langsam verdringt
durch das harmonische Bewusstsein; « horizontales» durch
« vertikales » Horen. Nérdlich der Alpen lebt ein neuer Geist auf,
ein neues Kultur- und Kunstbewusstsein: der Protestantismus.
Die Musikentwicklung wird stark von ithm beeinflusst. Der
kirchlich-konzertierende Stil in Italien geht in den Kantatenstil
iiber, und dieser spielt nun die gleiche wichtige Rolle wie vorher
der Motettenstil. Die Kantate entlehnt ihre formalen Elemente
der Oper; sie bildet eine Kette mehr oder weniger selbstiandiger,
zu einem kiinstlerischen Ganzen zusammengeschmolzener In-
strumental- und Vokalstiicke. Als Kirchenkantate ist sie am
reinsten und klarsten durchgebildet. J.S. Bachs Kantaten er-
strahlen in hochster Kunstschonheit als das protestantische
Idealkunstwerk, vollwertiges Gegenstiick zu Palestrinas Mo-
tetten. Auch zum Gregorianischen Choral entstand als Gegen-
stiick der protestantische Choral. Kraftvoll, melodisch selbst-
bewusst tritt er im Gewande herber Harmonien als etwas durch-
aus natiirlich Gewachsenes auf. Neue Formen entspringen thm:
Choralkantate, Choralmotette, Oratorium und Passion mit ein-
gelegtem Choral als Kern; in der Instrumental-, hauptsichlich
Orgelmusik 1st Verwendung und Bearbeitung von Chorilen
nunmehr ein unentbehrliches kiinstlerisches Hilfsmittel. In
allen auf dem Choral aufbauenden Formen hat wiederum Bach
Unvergingliches geschaffen.

Eine grof3 angelegte Kantate mit biblischem, heroischem
oder antikem Stoff wird zum Oratorium. Dramatisches und
lyrisch-kontemplatives vereinigen sich in thm. Hindel voll-
endet es zum monumentalen Chorwerk. Seine dramatischen
Volksoratorien sind noch heute in Anlage und Streben nach

610



héchster Kunst und Wahrheit, nach héchster Verstandlichkeit
und volkstiimlicher Ausdruckskraft vorbildlich; echtes religioses
Feuer durchbraust sie. Jesu Passion enthilt die tragischsten
Szenen christlicher Geschichte. Bach vermochte in seinen
Passionen das Oratorium in bezug auf rein religioses Erleben,
auf dramatische und lyrische Darstellung eines religiosen
Themas erstaunlich zu vertiefen. Die Vereinigung von Epos
und Drama in Form erhabenster religioser Musik ist das formale

Wunder dieser Werke.

Nach 1750 wird die Bindung zwischen Musik und Religion
schwankend. Schirfer wie je wird die christliche Weltanschau-
ung angegriffen. In der milden Form des Rationalismus droht
thr Erniichterung; die franzosische Revolution will Glauben
durch Vernunft ersetzen. DiePersonlichkeit Jesu, schlieflich die
ethische und moralische Grundlage des Christentums iiberhaupt,
wird kritisch-skeptisch betrachtet. In beiden Konfessionen
liegt die kultische Kirchenmusik darnieder. Formirrungen,
Nachlassen der religiosen Inspiration erscheinen bei den grofiten
Meistern. Die Wiener Klassiker schaffen fast keine wertvolle
brauchbare kultische Musik. Die Tonkunst entwickelt sich
abseits vom Religiﬁsen. Opemstil, dramatisch-szenische Vokal-
musik mit Instrumentalbegleitung iiberwiegt; geistliche Musik
fallt theatralischem Wesen anheim. Anfang des neunzehnten
]ahrhunderts stellt sich langsam eine Reaktion ein. Thibaut
fordert die Riickkehr zur protestantischen Vokalpolyphonie;
daraus entsteht aber die Gefahr eines pedantlschen Purismus,
i dem nicht einmal Bachs Werk Platz hitte. Ebenso strebt die
katholische Miinchen-Regensburger-Bewegung die Wieder-
herstellung der vorklassischen, rémischen und a capella-Poly-
phonie an. Eine kiinstlerisch und wissenschaftlich gleich grofie
Leistung ist die gregorianische Choralreform durch die deut-
schen, franzésischen, englischen Benediktiner; thren Abschluss
bezeichnet die kirchenmusikalische Gesetzgebung Pius’ X.
Deutsches Geistesleben, deutsche Romantik mit dem wieder-
erwachenden Verstiandnis fiir Mittelalter und religioses Leben
hat ein Hauptverdienst an dieser Wandlung Dass religiose
Musik Kern der Musik iiberhaupt sei, sprachen Hoffmann,
Schumann, Wagner wieder mutig aus.

611



Verflachte die liturgische Musik bis gegen 1860 (also ein
volles Jahrhundert), so stofit man doch auf bedeutende Einzel-
beispiele geistlicher, religiser Musik. Bei den Grofiten der
Musik war der Sinn fiir das Religiose nicht erstorben; er duflert
sich im romantischen Sinn subjektiv-freier, unkirchlicher, besser
unliturgischer. Religios-musikalischer Aufstieg und litur-
gisch-kiinstlerischer Niedergang gehen nebeneinander her. Es
ist schon eine romantisch-subjektive Stilvermischung, wie Bach
und Beethoven den streng liturgischen, wenn auch in all-
gemeiner Form das katholische Glaubensprinzip mustergiiltig
darstellenden Messetext in thren Hohen Messen vertonten. Dabel
stammt die kiinstlerisch-menschlich groflartigste (nicht religiss-
liturgisch addquateste) Darstellung dieses unzihligemal seit
Jahrhunderten komponierten Missae ordinarium vom — Prote-
stanten Bach und, wie viele sagen, Pantheisten Beethoven. Beides
sind Riesenwerke, die, als gréfite Formen der neueren Musik-
geschichte, Muster und Vorbild fiir die groflen modernen
Vokalformen wurden; beide sind die Hohepunkte religioser
Musik, erfiillt von unerschépflicher Erfindungskraft, religios-
mystischer Inbrunst, aber kirchenmusikalisch problematisch
durch thren Mischstil, der Menschenstimmen wie Orgelstimmen
behandelt, durch individuellste Tonsprache, héchste Anspan-
nung aller vokalen und instrumentalen Krifte. Wagners Parsifal,
ein unzweifelhafter Hohepunkt der religiosen Musik im neun-
zehnten Jahrhundert, versucht wieder anderes: die Synthese von
Dramatisch-Szenischem mit kultischer Handlung, mit Andacht
und Versenkung in das Géttliche. Haydns, Mozarts, Schuberts
Messen, Berlioz' und Brahms’ Requiem konnen als Beispiele
subjektiv-ehrlicher, religiss wahr empfundener, kiinstlerisch
hcchstehender, aber vielfach unkirchlicher Kunst gelten. Bruck-
ner schuf tiefe und echte religiose Musik, ebensosehr 1m rein
Instrumentalen wie in groflen Vokalformen. Das ist romantisch-
gliubige, mystisch-naive Zwiesprache eines musikalischen Ge-
nies mit seinem Gott.

Vergangenheit formt Gegenwart. Jahrhundertalte Bindung
zwischen Musik und Religion wird zum Gegenwartsproblem.
Dreifach wirkt es sich aus; im geistigen Leben des Volkes, 1n

der Musik, in der Kirche.
612



Zu den arbeitenden, vom behaglichen Lebensgenuss aus-
geschlossenen Volksschichten kommt geistiges Leben nicht von
selbst; sie miissen es, oft miithsam, aufsuchen. Fortwihrend
bestehen abstumpfende, vergrobernde Einfliisse, Erholung von
der Arbeit zur seelenlosen Zerstreuung zu erniedrigen, das Be-
diirfnis nach einfacher, tiefer, innerlich sauberer geistiger Kost
umzubiegen zum Gefallen an nervenkitzelndem, hohlen Schund
und Kitsch.

Auf nichtsportlich-hygienischem Gebiet kommen als bestes
Abwehrmittel das religiose Leben und die Kunst in Frage.
Religion soll ein Kulturfaktor sein; alle menschliche Betitigung
will sie veredeln. Sie kann das erst recht, wenn sie die Kiinste
heranzieht; damit bestitigt sie nur einen urspriinglichen, inneren
Zusammenhang. Die sozialste, leichtest verstindlichste Kunst
ist die Musik; sie beherrscht am stiarksten grofle Menschen-
mengen. lhre Darbietung ist eine jedesmalige Neuschopfung,
an der sich handelnd einzelne Glieder, unter Umstinden die
ganze Menge beteiligt. Musik als solche hangt in ithrer Wirkung
nicht von Sprache und Nationalitit ab; thre Reproduktion ist
unabhingig von Zeit und Ort des Entstehens.

In Kirche und Gottesdienst versammeln sich groflere Volks-
mengen regelmifig zum Zweck geistiger Erbauung; hier ist, so
hat man mit Recht bemerkt, fiir den Mann und die Frau des
Volkes vielfach die einzige Gelegenheit, kiinstlerische Eindriicke
zu empfangen. Eine kiinstlerische Zugabe zum religiosen Leben,
zu Kult und Andacht, kann, sinngemifle Grenzen vorausgesetzt,
weder der Kunst noch der Religion schaden. Die eine erhebt
die andere. Das kirchliche Leben ist also iiberaus geeignet,
kiinstlerische Werte breiten Volksschichten zu vermitteln.
Religiose Musik, namentlich in ihren dem Kult mehr oder
weniger eng angeschlossenen Formen, ist eines der wirksamsten
Volkserziehungsmittel, eine michtige Helferin zur Versitt-
lichung einer Volksgemeinschaft durch ihre unmittelbare Ver-
bindung mit den ethischen Werten religiésen Lebens, ein sehr
ernstes Kulturproblem, insofern Kultur die direkten Wege zur
Seele, zur inneren und adufleren Harmonie, zum Frieden und

Helfen offenhalten will.
Der Stand der religissen Musik ist aber auch wichtig in

613



bezug auf das musikalische Gesamtproblem. Ziel, Wesen und
Technik der Musik scheinen in eine unheimliche Sackgasse ge-
raten zu sein; fieberhaftes Experimentieren mit ‘Altem und
Neuem ist thre Haupttitigkeit. Nichts Sicheres hat der Schaf-
fende von heute unter den Fiilen. Die Tonalitit ist im Begniff,
sich an die Atonalit%it, die Verneinung jedes tonartlichen Ge-
fithls und Rahmens, zu verlieren. Die Dissonanz, als Wiirze
der Konsonanz, mit ihrer Zugabe der Alteration und Chromatik,
kennt keine Grenzen mehr. Kaum weifl man noch, ob sie
priméires oder sekundires Element des Musikempfindens ist.
Die jahrtausendalte Stufeneinteilung wird angefochten. Viertels-
und Drittelstonmusik ernsthaft erértert, ja aufgefithrt. Die
energetische, melodische Linienkunst und die klangsinnliche
Harmonik schweben wie zwei Fragezeichen iiber dem unruhigen,
oft ziellosen Musikschaffen der Gegenwart. Expressionismus,
Impressionismus, Futurismus, Exotik, Nationalismus, Wagner-
sches Musikdrama, Mozartsche Dialogoper, linearer Kontra-
punkt, Debussysmus — das sind Schlagworte fiir Strémungen
der zeitgensssischen Tonkunst. Suchen und Tasten 1st an sich
nicht wertlos; aber ernste, weitherzige Kenner sind oft be-
troffen vom jetzigen Chaos der Tendenzen.

Da ist es begreiflich, dass man von der religiosen Musik
Rettung, Wegweisung erhofft. Nicht nur geschichtlich, auch
sachlich ist Musik der Religion verbunden. Gemeinsam ist
vollige Immaterialitit bei grofiter psychischer Realitit. Ver-
wandt sind ethische Wirkungen, Art der Inspiration und Offen-
barung, Einstellung auf Unsichtbares. So hat die religiose
Musik fiir die Stilgeschichte der Gesamtmusik historische,
aber auch sachlich normative Giiltigkeit. Von ihr aus gesehen,
wird sich, so darf man hoffen, das dauernd Ungesunde, zeitlich
Zufillige vom Ewigkeitswerte, vom Keimkriftigen schliefllich
scheiden. Eine neue Bliite der religiosen Musik kénnte der
Tonkunst Ausweg aus schwankender Gegenwart, Zukunftsweg,
Gesundung bedeuten.

Vielleicht ist der Zerfall der Kirchenmusik im neunzehnten
Jahrhundert, den auch einzelne hervorragende Beispiele reli-
gioser Musik nicht zu kompensieren vermochten, ferner die
Weiterentwicklung der weltlichen Musik ganz abseits vom Quell

614



religiosen Lebens eine Ursache fiir den heutigen quilenden,
beunruhigenden Zustand?

Auch Religion und Kirche selber konnen sich dem Problem
der religiosen Musik gegeniiber nicht gleichgiiltig verhalten.
Kriftige religiose Bewegungen haben von jeher in der Musik,
meistens in Gesidngen, thre michtigste Verbreitungskraft ge-
funden. Aber auch héchste Kunst, vollkommenste Technik
halfen mit.

Millionen von andichtigen Seelen ergriff der Gregorianische
Choral mit seinem milden, iiberirdischen, allen Subjektivismus’
baren Ausdruck (wie es sich fiir einen Mittler zwischen Gott
und Mensch geziemt); Palestrinas erhabene Klinge mit ihrer
wunderbar flielenden Polyphonie, mit den sparsam, aber voll-
endet wirksamen Dreiklangsfolgen lieflen das katholische Ideal-
bild des Reiches Christi auf Erden in verklirter Form ent-
stehen.

Wieder andere Millionen lauschten mit tiefer Erschiitterung
dem trotzigen Gefiige der Stimmen, den gewaltigen Tonmassen
mit ihren riicksichtslos tiirmenden Orgelpunkten in Bachs, des
Protestanten, Werken. Seine harmonisch kiihnen und charakte-
ristischen Chorile, die organische Durcharbeitung und ton-
malerische Fretheit wirken als Geist vom Geist des trotzigen
Lutherliedes.

Mancher religise Gedankengang, manche kirchliche Wahr-
heit wurde erst im Gewande der Tonkunst klar und eindring-
lich verstanden. Im Reiche der Téne ist das Bekennen leichter
gemacht.

Von jeher haben daher die Kirchen Musik zur Verbreitung
und Vertiefung ihrer Glaubenssitze, ithrer Riten herangezogen,
die Entwicklung der kirchlichen Tonkunst verfolgt, ihr Wesen,
Grenzen, Tatigkeit, Stil je nach organisatorischer Fahigkeit, je
nach der Auffassung tiber die disziplinarischen Pflichten der
Gemeindeg]ieder gegeniiber der Gesamtheit festgelegt.

Ein anderer Gedankengang ist geeignet, der religisen Musik
eine eigenartige Bedeutung zu verlethen. Die Wandlungen der
kirchenmusikalischen Stile kann man in Parallele zu den Ver-
anderungen der Ansichten iiber Religion und religioses Leben
setzen.

615



Die katabatische Auffassung spricht von einem Herabneigen
der sich offenbarenden und spendenden Gottheit zum Men-
schen; die Gnade Gottes, die Erleuchtung durch die Heils-
wahrheiten, aber auch seine Strafe, sein Zorn sind ein Geschenk,
ein Gericht von oben, das er, verharrend in Gebet und Andacht,
demiitig und schauernd empfingt.

Die neuere, anabatische Deutung fordert vom Menschen,
damit er zu Gott gelange, ein Aufringen zum Ewigen, ein An-
spannen aller persénlichen Krifte, ein gewolltes und mnerlich
erarbeitetes Eintreten in die Welt des Glaubens.

Religiose Musiker und thr Werk zeigen mit iiberraschender
Deutlichkeit katabatische und anabatische Ziige. Palestrina und
Mozart sind im Wesentlichen katabatisch, ithre Kunst eine Gnade
von oben, eine Sprache aus dem Jenseits, Zuspruch und Trost,
der aus lichten Hohen zur leidenden Menschheit herabsteigt.

Beethoven und Wagner schufen anabatisch; sie strotzen und
stiirmen hinan; sie quilen und zerfurchen sich; es wetterleuchtet
und grollt in thren Werken, es staut und entlddt sich mit tita-
nischer Gewalt.

Bach und Bruckner sind Mischtypen; Anabatisches iiber-
wiegt.

Religiose Musik ist also Abbild, Folge einer personlichen
Claubenseinstellung oder einer religiosen Strémung. Koénnte
sie nicht auch Ursache einer solchen sein? Sobald sie psychische
Quintessenz einer Religionsanschauung ist, wird sie nicht nur
Kulturproblem, sondern auch Religionsproblem. War sie es
in der Vergangenheit, so kann sie es in vielleicht hcherem Aus-
maf} in Zukunft sein. Religionen sind nicht starr; werden sie,
im Strome religisser Musik gleitend, reifen, wachsen, sich
wandeln ?

Eine neue Bliite dieser Kunst scheint daher ein dreifaches
zeitgeschichtliches: ein kulturell-soziales, ein musikalisches, ein
religioses Bediirfnis. Seine Erfiillung i1st ein Menschheits-
problem. Nur das Genie wird hier entscheidende Fortschritte
erzielen. Wir andern aber haben vielfach das Vermdgen, folg-
lich die Pflicht, mitzuarbeiten.  Wir sollen helfen beim stin-
digen und allgemeinen Abwehrkampf gegen verfilschte Tiefe,
unechte Freude, Ersatzseelenleben aller Arten in der Tonkunst;

616



gegen die Verstofflichung dessen, was unstofflich seinem Wesen
nach 1st; gegen die Versinnlichung dessen, was seinem Urgrund
nach Uberwindung des Sinnlichen sein sollte. Wem es gegeben,
beteilige sich an ernster, starker, wﬁrdiger Kirchenmusik, 6ffne
seine Seele den reinen Welten religisser Kunst. Noch nie hat
es einem Genie geschadet, wenn Kleinere thm den Weg liebe-
voll bereiteten!

Vor allem aber muss das psychologische Zentrum kiinst-
lerischen Schaffens, die musikalische Inspiration erneut diesem
hohen Ziele zustreben, in Ansehen, Hiufigkeit und Intensitit
wieder aufbliihen.

Nur wenn echtes religioses Leben eine von Musik ganz er-
filllte Seele durchflutet, durchleuchtet, nur dann entsteht
religiose Musik 1m wahren Sinne. Darin i1st das Mittelalter
unserer Zeit quantitativ und qualitativ iiberlegen.

Es geniigt nicht zur Hebung der Kirchenmusik, dasstiichtige,
kontrapunktgewandte Organisten und begabte Pfarrherrn hie
und da, aus augenblicklicher Stimmung, aus Gelegenheits-
griinden kirchenmusikalisch sich betitigen; oder gar, dass
auflerhalb religioser Anschauungen lebende Musiker aus einem
noch so echten Abwechslungsbediirfnis, aus einem noch so
ernsten einmaligen Anlass zur Selbsteinkehr geistliche {Musik
schreiben.

Die religiése Inspiration als Quelle musikalischer Erfindung
kommt heute weder in der Haufigkeit, noch Reinheit ‘und
Ausschliefllichkeit vor, wie bei den groflen frommen Meistern
des Mittelalters, einem Palestrina, Schiitz, Vittoria, Eccard.
Suchet immer wieder Gott, betet um Glauben, liutert euer
Leben, euere Gedankenwelt, macht aus dem religiosen Leben
in euch nicht einen sonntiglichen Bezirk, nicht eine Extra-
kammer fiir besondere Zeiten — so tont es aus dem Grabe
versunkener Jahrhunderte, aus dem strengen Leben der Meister,
aus thren lebendigen Werken!

Dies alles bedeutet nicht Einseitigkeit oder Engherzigkeit in
menschlichen und kiinstlerischen Dingen. Das schaffende,
blithende Leben, Freude und Heiterkeit sind nicht ausgestof3en.
Kein musikalischer Stil, keine kiinstlerische Technik 1st deshalb
a priori vorgeschrieben oder fiir alle Zeiten verbannt.

617



Unsere Weltanschauung soll und muss Spuren all unserer
Kimpfe und Krisen, all dieser Anstrengungen zeigen, aus
moralischem, politischem, wirtschaftlichem Niedergang sich
aufzuschwingen zu Freiheit und Frieden.

Auch die religiose Musik einer solchen Zeit, will sie boden-
stindigem Kiinstlertum entspringen, muss in diesem Sinne
anabatisch orientiert sein; doch was ist sie ohne wahrhaft grofle
Inspiration? Jede geniale Inspiration ist aber insofern kata-
batisch, als sie eine iibernormale Leistung darstellt, also aus
einer dem Menschen iibergeordneten Sphire kommt.

Anabatische Verarbeitung einer katabatischen Inspiration
erscheint demnach die Form der Synthese, die wir vom kom-
menden Genius der religissen Musik erhoffen miissen.

Wie iiberraschend auflert sich E. T. A. Hoffmann, fiir seine
bizarre Phantastik, seine Bevorzugung der Spuk- und Geister-
welt, seine grenzenlose romantische innere und duflere Unruhe
beriichtigt und beriihmt, an einer versteckten Stelle seiner
Schriften:

,,Jhrem inneren, eigentiimlichen Wesen nach ist Musik
religioser Kultus und ihr Ursprung einzig und allein in der
Religion, in der Kirche zu suchen und zu finden. Mag die Zeit
der Erfiillung unseres Hoffens nicht mehr fern sein, und die
Musik frei und kriftig ihre Seraphschwingen regen, um aufs
neue den Flug zu dem [Jenseits zu beginnen, das ithre Heimat ist,
und von dem Trost und Heil in die unruhvolle Brust des Menschen
hinabstrahlt. »

CHUR A.E. CHERBULIEZ

618



	Das Problem der religiösen Musik

