
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 10

Artikel: Das Problem der religiösen Musik

Autor: Cherbuliez, A. E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einzelne in sich selbst und die Untergründe des Seins anders
lauschen lernt und zu Entscheidungen gezwungen wird, dies
bedeutet mehr. Man braucht nicht mit Klages zu fluchen —
wenige könnten es wagen, ohne sich lächerlich zu machen —,
aber man muss mit ihm segnen die Welt des kosmogonischen
Eros, die er uns von innen heraus wieder erhellt hat.

WIESBADEN HANS PRINZHORN

s s s

DAS PROBLEM DER RELIGIÖSEN MUSIK

Jede Wissenschaft beruht zunächst auf der Erforschung von
Tatsachen und Zusammenhängen, die nur dann einen Sinn hat,
wenn sie mit der Technik eines methodisch-rationalen
Erkennens und Denkens betrieben wird. Die Wissenschaft tritt
so in den Dienst der Erkenntnis, den einzigen, der ihrer würdig
ist. Das Streben nach Erkenntnis ist ein Ausfluss der uns
innewohnenden Uberzeugung, dass in viel höherem Maße, als wir
es nachweisen können oder bis jetzt wissen, Beziehungen tieferer
Art zwischen den Dingen, den Menschen, den Ideen bestehen.
Wir fühlen, dass dahinter eine schöpferische Kraft lebt, die
nicht von uns ausgeht, für die Ideen, Menschen, Dinge höchstens

Werkzeuge sind, die also über uns steht. Wesen und
Absichten dieser schöpferischen Kraft zu verstehen, bedeutet das

Höchstmaß an geistiger Befriedigung, bedeutet das einzig echte
Ziel unserer gesamten individuellen und kollektiven Entwicklung.
Das Streben nach Erkenntnis ist unumgängliche Voraussetzung
hierzu.

Spielt jene schöpferische Kraft bei der Bildung unserer
Weltanschauung die ausschlaggebende Rolle eines ausnahmslos
geltenden, über- und irrationalen, allmächtigen Grundgesetzes,
so lebt in uns der Glaube an das Göttliche, in dessen Gewalt das
Kleinste und Größte, das Schönste und Grauenhafteste, das

Lebendige und Tote gegeben ist. Damit ist durchaus nicht alle
Erkenntnis mit einem Schlage da. Jene Beziehungen bleiben
nach wie vor in vielen Fällen ein Rätsel, daher weiterhin ein
Gegenstand unseres Strebens nach Erkenntnis, ein Objekt der
Wissenschaft. Aber dieses Streben ist nunmehr getragen von

605



einer wundervollen, großartigen Grundlage. Die Lücken des
Wissens sind nicht mehr Löcher in einem Tuche, sondern
Maschen in einem Netz vergleichbar; das Netz wob die Kraft
des Glaubens; die Tiefe der daraus entstandenen Erkenntnis
kann die Maschen verengen.

Je mehr ein Forschungsgebiet mit Ursachen und Wirkungen
verknüpft ist, die auf das Geistige, Unsichtbare, Seelische, das
hinter der Erscheinung der Dinge Liegende, das Künstlerische
hinweisen, desto eher wird darin der Glaube an ein Göttliches,
das Religiöse, nicht als sein Inhalt, sondern als seine tiefste
Grundlage, wegleitend und lebendig sein. Denn dies Geistige,
Unsichtbare oder Künstlerische gehört zum Strom irrationaler
Geheimnisse, die dem Göttlichen, das unserm Denken auch
durchaus irrational bleibt, besonders nahe stehen. Damit ist
keine Unterordnung der Kunst unter die Wissenschaft (auch
nicht das Gegenteil) behauptet. Denn, obwohl es richtig ist,
dass in keiner Kunst das Wissenschaftliche ausschlaggebend
wirkt, erscheinen in manchen Wissenschaften künstlerisches
Schauen und Empfinden als unentbehrlich.

Kann gar ein Bezirk einer Wissenschaft durch geistige und
materielle Mittel dem religiösen Leben und Erleben irgendwie
unmittelbaren Ausdruck geben, so wird, wem religiöser Glaube
nicht Zugabe, sondern Mark des Lebens ist, von hier aus, als
dem liebenswertesten und ursprünglichsten Kernpunkt, die
Wissenschaft verstehen, befruchten, historisch und sachlich
ableiten wollen.

Die Musikwissenschaft, als Sammelausdruck für die
übersichtliche Ordnung und rationale und seelische Durchdringung
der Welt der Töne, ist zwiefach in dieser bevorzugten Lage.
Sie besitzt stoffliche Verbindung mit Seelischem, Irrationalem;

sie befasst sich mit Erschaffung und Wiedergabe von
künstlerischen Werten. Dazu ist ihr in der religiösen Musik
ein direkter Zugang zum menschheitumfassenden Bereich
religiösen Lebens möglich.

Religiöse Musik tritt in drei einander übergeordneten Formen
auf. Als kultische Kirchenmusik eng an einen bestimmten
kirchlichen Kult, in Text, Sprache, Form, Stil an eine kirchliche
Norm angeschlossen. Sie dient der Erhebung der Gläubigen

606



im Gottesdienst, der Erhöhung der Schönheit und Eindruckskraft

der kultischen Handlungen, sie gehört in das Gotteshaus.
Beispiel : ein gesungenes Stundengebet, ein lutherischer
Abendmahlwechselgesang, eine liturgische Messe.

Dann als geistliche Musik, im dogmatischen und psychischen
Endzweck von weltlicher Musik unterschieden, musikalischer
Niederschlag eines religiösen Glaubensbekenntnisses. Jede
kultische Kirchenmusik ist auch geistlich, aber nicht umgekehrt.
Geistliche Musik kann im Haus, in der Öffentlichkeit, nicht
nur bei religiösen, sondern auch vaterländischen, politischen,
ja gesellschaftlichen Anlässen ausgeführt werden, zum Zweck
der religiösen Erbauung und Sammlung. Auf liturgische
Elemente des Kultes braucht sie keine Rücksicht zu nehmen; in
Textinterpretation und musikalischer Technik hat sie freien
Spielraum. Beispiele: Bachsche Kantaten, Stabat mater von
Verdi, die vier ernsten Gesänge von Brahms, ein Anthem von
Händel.

Religiöse Musik *n der allgemeinsten Form ist einzig und allein
genährt von der Inspiration, die religiöser Glaube als solcher,
das seelische Hingegebensein an ein Göttliches, oder das innere
Sichaufschwingen zum Ewigen vermittelt. Ihr Zweck und ihre
Entstehungsursache ist nicht notwendigerweise die religiöse
Erbauung und der Wunsch dazu. Sie wird aus einer unentrinnbaren

inneren Notwendigkeit geboren; sie ist an keinen Kult,
keine Konfession, keine Form und Technik, keinen Text
gebunden; sie ist nur gebunden an den feierlich erhabenen oder
demütig zerknirschten Zustand einer in tiefster Seele
aufblühenden innigen Gemeinschaft mit dem Göttlichen,
Kosmischen. Beispiele: Beethovens Dankgebet eines Genesenden an
die Gottheit aus dem Streichquartett Adagio der neunten
Sinfonie von Bruckner, Parsifal-Vorspiel von Wagner, Sonnegeist

von Klose.
Religiöse Musik ist ein Spiegel religiösen Lebens; ihre

Geschichte ein Spiegel der Kirchengeschichte; Kirchengeschichte
ein Hauptpfeiler der Geistesgeschichte; Geistesgeschichte aber
das Wertvollste der Menschheitsgeschichte. Religiöse Musik
ist wie ein in Tönen gestammeltes Tagebuch der Menschheit.
Ihre Komponenten, Musik und Religion, sind geschichtlich

607



stark gebunden. Die Summe dieser Bindung ergibt das
Gegenwartsproblem der religiösen Musik.

Genetisch schuf sich die werdende Menschheit Mittel zum
Leben des Körpers und des Geistes. Zunächst Architektur
als Mittel zum Schutz gegen das Klima. Dann Malerei und
Plastik als Schmuck der Wohnung. Heldenverehrung, Natur-
und Menschenschönes erzeugte die gehobene Sprache, die
primitive Dichtkunst. Der Dichter suchte das ganze Volk an
seinen Gedanken teilnehmen zu lassen; im gemeinsamen
Gesang, der rhythmischen Monodie fand er das Mittel, eine Menge
zu begeistern und hinzureißen. So entsteht als letzte der
Künste nach Architektur, Malerei, Plastik, die Musik• Immer
wieder wird, in diesem Sinne, im Lauf der Geschichte Musik
am spätesten von großen allgemeinen Bewegungen ergriffen.
Das menschliche Genie erprobt seine Fortschritte zuerst am
greifbaren, formbaren Material, zuletzt an der tönend-äthe-
rischen Vibration der Materie. Bald empfanden die Menschen
den Drang, die primitiven Künste ihres Nützlichkeitscharakters,
dem sie ihre Entstehung verdankten, zugunsten eines
vergeistigteren Daseinsgrundes zu entkleiden. Durch Religiosität, durh
den religiösen Glauben wird die utilitaristische Kunst einem
höheren Ziele zugeführt; dem Seelenleben dienstbar, wird sie
dadurch zugleich frei. Die Einzelkünste werden so nur
verschiedene Formen der Kunst an sich, als eines auf Religiosität
beruhenden Mittels der Seele, zu leben, sich zu entfalten. Uber
allen leiblichen, ja menschlichen Bedürfnissen steht die
Hinneigung zum Göttlichen. In der Kunst sucht die Seele das

Mittel, ihr Leben mit dem Ubernatürlichen zu verbinden, das
ihr eigenes Grundprinzip ist. Das ganze Altertum hat der
Kunst eine übernatürliche Kraft über Lebendiges und Totes
verliehen. Mythen und Philosopheme zeigen dies allerorten.
Von Anfang an ist Kunst mit der religiösen Idee, mit Anbetung,
Kult eng verbunden. Plastik wird symbolisch; Architektur
schafft Gotteshäuser; an ihre mit heiliger Malerei geschmückten
Wände hallt zu Gebet gewordene Poesie; der Sprechton erhebt
sich zur Melodie; Gottesdienst wird musikalische Zeremonie.
Die sakralen Riten aller Völker sind dem Gesang verbunden.
Musik wächst am Stabe kultischen Lebens, wird theoretisch

608



begründet, künstlerisch ausgestaltet vom religiösen
Zentrum aus.

Bei der Ubersicht über die konkret-historische Bindung von
Musik und Religion sei nur das christliche Europa betrachtet.
Sind wichtige Formen und Stile der Musik vom religiösen
Leben beeinflusst worden?

Die Hauptergebnisse der sechzehn ersten Jahrhunderte
christlicher Musikgeschichte sind die Ausbildung der
einstimmigen und mehrstimmigen Vokalmusik. Die christliche
Kirche schuf eine kunstvolle Liturgie, die alle Künste zum
Dienst des Höchsten herbeiruft. Wesentlich ist darin der
Gesang. In den kultisch-erhabensten Augenblicken erhebt der
Priester die Stimme zu Gott. Das gesungene Wort dringt tiefer
wie das gesprochene.

Das ganze, weite Ausdrucksgebiet des einstimmigen
Gesanges, namentlich melodisch und rhythmisch, hat der
Gregorianische Choral so gut wie erschöpft. Er zeigt einen
überraschend großen Formenreichtum von der psalmodischen
Rezitation auf einem Ton bis zu den ausgedehntesten
lyrischhymnischen Eingebungen. Wie der Glaube, dem er entstammt,
ist er durchaus eine innerliche Kunst und von grundlegender
Bedeutung für einstimmige und mehrstimmige Musik;
vielleicht das Einzige in neunzehn Jahrhunderten musikalischer
Flutungen, das noch heute unverändert ist und wirkt.

Die mehrstimmige Musik ist ihrem ursprünglichen Zweck
und Wesen nach Polymelodie, d. h. Verbindung mehrerer
selbständiger melodischer Linien. Kultur und Kunst drängte
seit dem dreizehnten Jahrhundert machtvoll und gesund nach
außen; deswegen war die Polymelodie doch keine äußerliche,
sondern eine unpersönlich-innerliche Kunst, wie alles echt
Mittelalterliche. Ihre höchste Blüte war der italienischen
Kirchenmusik des sechzehnten Jahrhunderts vorbehalten, als

Vokalpolyphonie unter Ausschaltung jeder Instrumentalbegleitung.
Der Stil ihres Hauptmeisters Palestrina stellt höchste

Vollendung dar; neben der zyklischen Komposition des Messetextes

wird die liturgisch nicht gebundene, trotzdem von
intensivstem religiösen Gehalt erfüllte Motettenform Ursprung aller
wichtigen mittelalterlichen weltlichen Musikformen; ja auch

609



der Fuge, die eine der ersten Kundgebungen des sinfonischen
Stils im siebzehnten Jahrhundert ist.

Die dritte große Phase des europäischen Kulturlebens, nach
der innerlichen des frühen, der nach außen drängenden des

späten Mittelalters, ist die persönliche der Renaissance.
Musikalisch entstand die begleitete Monodie, Ursprung der Oper,
des Oratoriums, aller dramatischen Musik, ferner der
konzertante Stil im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert, die
grundsätzliche Verbindung von menschlicher Stimme mit
Instrumenten. Die melodische Linie wird langsam verdrängt
durch das harmonische Bewusstsein ; « horizontales » durch
« vertikales » Hören. Nördlich der Alpen lebt ein neuer Geist auf,
ein neues Kultur- und Kunstbewusstsein : der Protestantismus.
Die Musikentwicklung wird stark von ihm beeinflusst. Der
kirchlich-konzertierende Stil in Italien geht in den Kantatenstil
über, und dieser spielt nun die gleiche wichtige Rolle wie vorher
der Motettenstil. Die Kantate entlehnt ihre formalen Elemente
der Oper; sie bildet eine Kette mehr oder weniger selbständiger,
zu einem künstlerischen Ganzen zusammengeschmolzener
Instrumental- und Vokalstücke. Als Kirchenkantate ist sie am
reinsten und klarsten durchgebildet. J. S. Bachs Kantaten
erstrahlen in höchster Kunstschönheit als das protestantische
Idealkunstwerk, vollwertiges Gegenstück zu Palestrinas
Motetten. Auch zum Gregorianischen Choral entstand als Gegenstück

der protestantische Choral. Kraftvoll, melodisch selbst-
bewusst tritt er im Gewände herber Harmonien als etwas durchaus

natürlich Gewachsenes auf. Neue Formen entspringen ihm:
Choralkantate, Choralmotette, Oratorium und Passion mit
eingelegtem Choral als Kern; in der Instrumental-, hauptsächlich
Orgelmusik ist Verwendung und Bearbeitung von Chorälen
nunmehr ein unentbehrliches künstlerisches Hilfsmittel. In
allen auf dem Choral aufbauenden Formen hat wiederum Bach
Unvergängliches geschaffen.

Eine groß angelegte Kantate mit biblischem, heroischem
oder antikem Stoff wird zum Oratorium. Dramatisches und
lyrisch-kontemplatives vereinigen sich in ihm. Händel
vollendet es zum monumentalen Chorwerk. Seine dramatischen
Volksoratorien sind noch heute in Anlage und Streben nach

610



höchster Kunst und Wahrheit, nach höchster Verständlichkeit
und volkstümlicher Ausdruckskraft vorbildlich ; echtes religiöses
Feuer durchbraust sie. Jesu Passion enthält die tragischsten
Szenen christlicher Geschichte. Bach vermochte in seinen
Passionen das Oratorium in bezug auf rein religiöses Erleben,
auf dramatische und lyrische Darstellung eines religiösen
Themas erstaunlich zu vertiefen. Die Vereinigung von Epos
und Drama in Form erhabenster religiöser Musik ist das formale
Wunder dieser Werke.

Nach 1750 wird die Bindung zwischen Musik und Religion
schwankend. Schärfer wie je wird die christliche Weltanschauung

angegriffen. In der milden Form des Rationalismus droht
ihr Ernüchterung; die französische Revolution will Glauben
durch Vernunft ersetzen. DiePersönlichkeit Jesu, schließlich die
ethische und moralische Grundlage des Christentums überhaupt,
wird kritisch-skeptisch betrachtet. In beiden Konfessionen
liegt die kultische Kirchenmusik darnieder. Formirrungen,
Nachlassen der religiösen Inspiration erscheinen bei den größten
Meistern. Die Wiener Klassiker schaffen fast keine wertvolle
brauchbare kultische Musik. Die Tonkunst entwickelt sich
abseits vom Religiösen. Opernstil, dramatisch-szenische Vokalmusik

mit Instrumentalbegleitung überwiegt; geistliche Musik
fällt theatralischem Wesen anheim. Anfang des neunzehnten
Jahrhunderts stellt sich langsam eine Reaktion ein. Thibaut
fordert die Rückkehr zur protestantischen Vokalpolyphonie;
daraus entsteht aber die Gefahr eines pedantischen Purismus,
in dem nicht einmal Bachs Werk Platz hätte. Ebenso strebt die
katholische München-Regensburger-Bewegung die
Wiederherstellung der vorklassischen, römischen und a capella-Poly-
phonie an. Eine künstlerisch und wissenschaftlich gleich große
Leistung ist die gregorianische Choralreform durch die
deutschen, französischen, englischen Benediktiner; ihren Abschluss
bezeichnet die kirchenmusikalische Gesetzgebung Pius' X.
Deutsches Geistesleben, deutsche Romantik mit dem
wiedererwachenden Verständnis für Mittelalter und religiöses Leben
hat ein Hauptverdienst an dieser Wandlung. Dass religiöse
Musik Kern der Musik überhaupt sei, sprachen Hoffmann,
Schumann, Wagner wieder mutig aus.

611



Verflachte die liturgische Musik bis gegen 1860 (also ein
volles Jahrhundert), so stößt man doch auf bedeutende
Einzelbeispiele geistlicher, religiöser Musik. Bei den Größten der
Musik war der Sinn für das Religiöse nicht erstorben; er äußert
sich im romantischen Sinn subjektiv-freier, unkirchlicher, besser
unliturgischer. Religiös-musikalischer Aufstieg und
liturgisch-künstlerischer Niedergang gehen nebeneinander her. Es

ist schon eine romantisch-subjektive Stilvermischung, wie Bach
und Beethoven den streng liturgischen, wenn auch in
allgemeiner Form das katholische Glaubensprinzip mustergültig
darstellenden Messetext in ihren Hohen Messen vertonten. Dabei
stammt die künstlerisch-menschlich großartigste (nicht religiös-
liturgisch adäquateste) Darstellung dieses unzähligemal seit
Jahrhunderten komponierten Missae ordinarium vom —
Protestanten Bach und, wie viele sagen, Pantheisten Beethoven. Beides
sind Riesenwerke, die, als größte Formen der neueren
Musikgeschichte, Muster und Vorbild für die großen modernen
Vokalformen wurden; beide sind die Höhepunkte religiöser
Musik, erfüllt von unerschöpflicher Erfindungskraft,
religiösmystischer Inbrunst, aber kirchenmusikalisch problematisch
durch ihren Mischstil, der Menschenstimmen wie Orgeistimmen
behandelt, durch individuellste Tonsprache, höchste Anspannung

aller vokalen und instrumentalen Kräfte. Wagners Parsifal,
ein unzweifelhafter Höhepunkt der religiösen Musik im
neunzehnten Jahrhundert, versucht wieder anderes : die Synthese von
Dramatisch-Szenischem mit kultischer Handlung, mit Andacht
und Versenkung in das Göttliche. Haydns, Mozarts, Schuberts
Messen, Berlioz' und Brahms' Requiem können als Beispiele
subjektiv-ehrlicher, religiös wahr empfundener, künstlerisch
hechstehender, aber vielfach unkirchlicher Kunst gelten. Bruckner

schuf tiefe und echte religiöse Musik, ebensosehr im rein
Instrumentalen wie in großen Vokalformen. Das ist romantischgläubige,

mystisch-naive Zwiesprache eines musikalischen
Genies mit seinem Gott.

Vergangenheit formt Gegenwart. Jahrhundertalte Bindung
zwischen Musik und Religion wird zum Gegenwartsproblem.
Dreifach wirkt es sich aus; im geistigen Leben des Volkes, in
der Musik, in der Kirche.

612



Zu den arbeitenden, vom behaglichen Lebensgenuss
ausgeschlossenen Volksschichten kommt geistiges Leben nicht von
selbst; sie müssen es, oft mühsam, aufsuchen. Fortwährend
bestehen abstumpfende, vergröbernde Einflüsse, Erholung von
der Arbeit zur seelenlosen Zerstreuung zu erniedrigen, das
Bedürfnis nach einfacher, tiefer, innerlich sauberer geistiger Kost
umzubiegen zum Gefallen an nervenkitzelndem, hohlen Schund
und Kitsch.

Auf nichtsportlich-hygienischem Gebiet kommen als bestes
Abwehrmittel das religiöse Leben und die Kunst in Frage.
Religion soll ein Kulturfaktor sein; alle menschliche Betätigung
will sie veredeln. Sie kann das erst recht, wenn sie die Künste
heranzieht; damit bestätigt sie nur einen ursprünglichen, inneren
Zusammenhang. Die sozialste, leichtest verständlichste Kunst
ist die Musik; sie beherrscht am stärksten große Menschenmengen.

Ihre Darbietung ist eine jedesmalige Neuschöpfung,
an der sich handelnd einzelne Glieder, unter Umständen die

ganze Menge beteiligt. Musik als solche hängt in ihrer Wirkung
nicht von Sprache und Nationalität ab; ihre Reproduktion ist
unabhängig von Zeit und Ort des Entstehens.

In Kirche und Gottesdienst versammeln sich größere
Volksmengen regelmäßig zum Zweck geistiger Erbauung; hier ist, so
hat man mit Recht bemerkt, für den Mann und die Frau des
Volkes vielfach die einzige Gelegenheit, künstlerische Eindrücke
zu empfangen. Eine künstlerische Zugabe zum religiösen Leben,
zu Kult und Andacht, kann, sinngemäße Grenzen vorausgesetzt,
weder der Kunst noch der Religion schaden. Die eine erhebt
die andere. Das kirchliche Leben ist also überaus geeignet,
künstlerische Werte breiten Volksschichten zu vermitteln.
Religiöse Musik, namentlich in ihren dem Kult mehr oder
weniger eng angeschlossenen Formen, ist eines der wirksamsten
Volkserziehungsmittel, eine mächtige Ftelferin zur Versitt-
lichung einer Volksgemeinschaft durch ihre unmittelbare
Verbindung mit den ethischen Werten religiösen Lebens, ein sehr

ernstes Kulturproblem, insofern Kultur die direkten Wege zur
Seele, zur inneren und äußeren Harmonie, zum Frieden und
Helfen offenhalten will.

Der Stand der religiösen Musik ist aber auch wichtig in

613



bezug auf das musikalische Gesamtproblem. Ziel, Wesen und
Technik der Musik scheinen in eine unheimliche Sackgasse
geraten zu sein; fieberhaftes Experimentieren mit Altem und
Neuem ist ihre Haupttätigkeit. Nichts Sicheres hat der Schaffende

von heute unter den Füßen. Die Tonalität ist im Begriff,
sich an die Atonalität, die Verneinung jedes tonartlichen
Gefühls und Rahmens, zu verlieren. Die Dissonanz, als Würze
der Konsonanz, mit ihrer Zugabe der Alteration und Chromatik,
kennt keine Grenzen mehr. Kaum weiß man noch, ob sie

primäres oder sekundäres Element des Musikempfindens ist.
Die jahrtausendalte Stufeneinteilung wird angefochten. Viertelsund

Drittelstonmusik ernsthaft erörtert, ja aufgeführt. Die
energetische, melodische Linienkunst und die klangsinnhche
Harmonik schweben wie zwei Fragezeichen über dem unruhigen,
oft ziellosen Musikschaffen der Gegenwart. Expressionismus,
Impressionismus, Futurismus, Exotik, Nationalismus, Wagner-
sches Musikdrama, Mozartsche Dialogoper, linearer Kontrapunkt,

Debussysmus — das sind Schlagworte für Strömungen
der zeitgenössischen Tonkunst. Suchen und Tasten ist an sich
nicht wertlos; aber ernste, weitherzige Kenner sind oft
betroffen vom jetzigen Chaos der Tendenzen.

Da ist es begreiflich, dass man von der religiösen Musik
Rettung, Wegweisung erhofft. Nicht nur geschichtlich, auch
sachlich ist Musik der Religion verbunden. Gemeinsam ist
völlige Immaterialität bei größter psychischer Realität.
Verwandt sind ethische Wirkungen, Art der Inspiration und
Offenbarung, Einstellung auf Unsichtbares. So hat die religiöse
Musik für die Stilgeschichte der Gesamtmusik historische,
aber auch sachlich normative Gültigkeit. Von ihr aus gesehen,
wird sich, so darf man hoffen, das dauernd Ungesunde, zeitlich
Zufällige vom Ewigkeitswerte, vom Keimkräftigen schließlich
scheiden. Eine neue Blüte der religiösen Musik könnte der
Tonkunst Ausweg aus schwankender Gegenwart, Zukunftsweg,
Gesundung bedeuten.

Vielleicht ist der Zerfall der Kirchenmusik im neunzehnten
Jahrhundert, den auch einzelne hervorragende Beispiele
religiöser Musik nicht zu kompensieren vermochten, ferner die
Weiterentwicklung der weltlichen Musik ganz abseits vom Quell

614



religiösen Lebens eine Ursache für den heutigen quälenden,
beunruhigenden Zustand

Auch Religion und Kirche selber können sich dem Problem
der religiösen Musik gegenüber nicht gleichgültig verhalten.
Kräftige religiöse Bewegungen haben von jeher in der Musik,
meistens in Gesängen, ihre mächtigste Verbreitungskraft
gefunden. Aber auch höchste Kunst, vollkommenste Technik
halfen mit.

Millionen von andächtigen Seelen ergriff der Gregorianische
Choral mit seinem milden, überirdischen, allen Subjektivismus'
baren Ausdruck (wie es sich für einen Mittler zwischen Gott
und Mensch geziemt); Palestnnas erhabene Klänge mit ihrer
wunderbar fließenden Polyphonie, mit den sparsam, aber
vollendet wirksamen Dreiklangsfolgen ließen das katholische Idealbild

des Reiches Christi auf Erden in verklärter Form
entstehen.

Wieder andere Millionen lauschten mit tiefer Erschütterung
dem trotzigen Gefüge der Stimmen, den gewaltigen Tonmassen
mit ihren rücksichtslos türmenden Orgelpunkten in Bachs, des

Protestanten, Werken. Seine harmonisch kühnen und
charakteristischen Choräle, die organische Durcharbeitung und ton-
malensche Freiheit wirken als Geist vom Geist des trotzigen
Lutherliedes.

Mancher religiöse Gedankengang, manche kirchliche Wahrheit

wurde erst im Gewände der Tonkunst klar und eindringlich

verstanden. Im Reiche der Töne ist das Bekennen leichter
gemacht.

Von jeher haben daher die Kirchen Musik zur Verbreitung
und Vertiefung ihrer Glaubenssätze, ihrer Riten herangezogen,
die Entwicklung der kirchlichen Tonkunst verfolgt, ihr Wesen,
Grenzen, Tätigkeit, Stil je nach organisatorischer Fähigkeit, je
nach der Auffassung über die disziplinarischen Pflichten der
Gemeindeglieder gegenüber der Gesamtheit festgelegt.

Ein anderer Gedankengang ist geeignet, der religiösen Musik
eine eigenartige Bedeutung zu verleihen. Die Wandlungen der
kirchenmusikalischen Stile kann man in Parallele zu den
Veränderungen der Ansichten über Religion und religiöses Leben
setzen.

615



Die katabatische Auffassung spricht von einem Herabneigen
der sich offenbarenden und spendenden Gottheit zum
Menschen; die Gnade Gottes, die Erleuchtung durch die
Heilswahrheiten, aber auch seine Strafe, sein Zorn sind ein Geschenk,
ein Gericht von oben, das er, verharrend in Gebet und Andacht,
demütig und schauernd empfängt.

Die neuere, anabatische Deutung fordert vom Menschen,
damit er zu Gott gelange, ein Aufringen zum Ewigen, ein
Anspannen aller persönlichen Kräfte, ein gewolltes und innerlich
erarbeitetes Eintreten in die Welt des Glaubens.

Religiöse Musiker und ihr Werk zeigen mit überraschender
Deutlichkeit katabatische und anabatische Züge. Palestrina und
Mozart sind imWesentlichen katabatisch, ihre Kunst eine Gnade

von oben, eine Sprache aus dem Jenseits, Zuspruch und Trost,
der aus lichten Höhen zur leidenden Menschheit herabsteigt.

Beethoven und Wagner schufen anabatisch; sie strotzen und
stürmen hinan; sie quälen und zerfurchen sich; es wetterleuchtet
und grollt in ihren Werken, es staut und entlädt sich mit
titanischer Gewalt.

Bach und Bruckner sind Mischtypen; Anabatisches
überwiegt.

Religiöse Musik ist also Abbild, Folge einer persönlichen
Glaubenseinstellung oder einer religiösen Strömung. Könnte
sie nicht auch Ursache einer solchen sein? Sobald sie psychische
Quintessenz einer Religionsanschauung ist, wird sie nicht nur
Kulturproblem, sondern auch Rehgionsproblem. War sie es
in der Vergangenheit, so kann sie es in vielleicht höherem Ausmaß

in Zukunft sein. Religionen sind nicht starr; werden sie,
im Strome religiöser Musik gleitend, reifen, wachsen, sich
wandeln

Eine neue Blüte dieser Kunst scheint daher ein dreifaches
zeitgeschichtliches : ein kulturell-soziales, ein musikalisches, ein
religiöses Bedürfnis. Seine Erfüllung ist ein Menschheitsproblem.

Nur das Genie wird hier entscheidende Fortschritte
erzielen. Wir andern aber haben vielfach das Vermögen, folglich

die Pflicht, mitzuarbeiten. Wir sollen helfen beim
ständigen und allgemeinen Abwehrkampf gegen verfälschte Tiefe,
unechte Freude, Ersatzseelenleben aller Arten in der Tonkunst;

616



gegen die Verstofflichung dessen, was unstofflich seinem Wesen
nach ist; gegen die Versinnlichung dessen, was seinem Urgrund
nach Uberwindung des Sinnlichen sein sollte. Wem es gegeben,
beteilige sich an ernster, starker, würdiger Kirchenmusik, öffne
seine Seele den reinen Welten religiöser Kunst. Noch nie hat
es einem Genie geschadet, wenn Kleinere ihm den Weg liebevoll

bereiteten!
Vor allem aber muss das psychologische Zentrum

künstlerischen Schaffens, die musikalische Inspiration erneut diesem
hohen Ziele zustreben, in Ansehen, Häufigkeit und Intensität
wieder aufblühen.

Nur wenn echtes religiöses Leben eine von Musik ganz
erfüllte Seele durchflutet, durchleuchtet, nur dann entsteht
religiöse Musik im wahren Sinne. Darin ist das Mittelalter
unserer Zeit quantitativ und qualitativ überlegen.

Es genügt nicht zur Hebung der Kirchenmusik, dass tüchtige,
kontrapunktgewandte Organisten und begabte Pfarrherrn hie
und da, aus augenblicklicher Stimmung, aus Gelegenheitsgründen

kirchenmusikalisch sich betätigen; oder gar, dass

außerhalb religiöser Anschauungen lebende Musiker aus einem
noch so echten Abwechslungsbedürfnis, aus einem noch so
ernsten einmaligen Anlass zur Selbsteinkehr geistliche fMusik
schreiben.

Die religiöse Inspiration als Quelle musikalischer Erfindung
kommt heute weder in der Häufigkeit, noch Reinheit und
Ausschließlichkeit vor, wie bei den großen frommen Meistern
des Mittelalters, einem Palestrina, Schütz, Vittona, Eccard.
Suchet immer wieder Gott, betet um Glauben, läutert euer
Leben, euere Gedankenwelt, macht aus dem religiösen Leben
in euch nicht einen sonntäglichen Bezirk, nicht eine
Extrakammer für besondere Zeiten — so tönt es aus dem Grabe
versunkener Jahrhunderte, aus dem strengen Leben der Meister,
aus ihren lebendigen Werken!

Dies alles bedeutet nicht Einseitigkeit oder Engherzigkeit in
menschlichen und künstlerischen Dingen. Das schaffende,
blühende Leben, Freude und Heiterkeit sind nicht ausgestoßen.
Kein musikalischer Stil, keine künstlerische Technik ist deshalb

a priori vorgeschrieben oder für alle Zeiten verbannt.

617



Unsere Weltanschauung soll und muss Spuren all unserer
Kämpfe und Krisen, all dieser Anstrengungen zeigen, aus
moralischem, politischem, wirtschaftlichem Niedergang sich
aufzuschwingen zu Freiheit und Frieden.

Auch die religiöse Musik einer solchen Zeit, will sie
bodenständigem Künstlertum entspringen, muss in diesem Sinne
anabatisch orientiert sein; doch was ist sie ohne wahrhaft große
Inspiration? Jede geniale Inspiration ist aber insofern kata-
batisch, als sie eine übernormale Leistung darstellt, also aus
einer dem Menschen übergeordneten Sphäre kommt.

Anabatische Verarbeitung einer katabatischen Inspiration
erscheint demnach die Form der Synthese, die wir vom
kommenden Genius der religiösen Musik erhoffen müssen.

Wie überraschend äußert sich E. T. A. Hoffmann, für seine
bizarre Phantastik, seine Bevorzugung der Spuk- und Geisterwelt,

seine grenzenlose romantische innere und äußere Unruhe
berüchtigt und berühmt, an einer versteckten Stelle seiner
Schriften :

„Ihrem inneren, eigentümlichen Wesen nach ist Musik
religiöser Kultus und ihr Ursprung einzig und allein in der
Religion, in der Kirche zu suchen und zu finden. Mag die Zeit
der Erfüllung unseres Hoffens nicht mehr fern sein, und die
Musik frei und kräftig ihre Seraphschwingen regen, um aufs
neue den Flug zu dem Jenseits zu beginnen, das ihre Heimat ist,
und von dem Trost und Heil in die unruhvolle Brust des Menschen
hinabstrahlt. »

CHUR A. E. CHERBULIEZ

618


	Das Problem der religiösen Musik

