Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 26 (1923-1924)

Heft: 10

Artikel: Eros und wir

Autor: Prinzhorn, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EROS UND WIR

Wer das kulturphilosophische Schrifttum unserer Tage ver-
folgt, konnte bei fliichtiger Uberschau versucht sein, zu glauben,
« Eros» sei ein Modewort und -begriff geworden, wie in den
neunziger Jahren die Begriffe « Entwicklung » und « Milieu ».
Die Parallele stimmt, die Auffassung als Mode nicht. Es steckt
beide Male die Grundeinstellung fiithrender Geister darin, der
Zeitgeist jener | bis 2%, die das kulturelle Gesicht der niachsten
Generation modeln. Nur ein Grundunterschied zerbricht die
Parallele: damals hatten wissenschaftliche, teils neugebildete,
teils neufundierte Begriffe die erste Stimme. Heute umwirbt
ein inbriinstiges Fiihldenken uraltes geistiges Menschheitsgut,
das vom Wort her keiner scharfen begrifflichen Formulierung
zugéinglich 1st, sondern aus einer Aura von dichterischen und
philosophischen Ausgestaltungen vieldeutig faszinierend schim-
mert: Eros, Logos, Kosmos, Rhythmus . .. Aus einem griofleren
Zusammenhang (einer Geschichte des Eros im 19. Jahrhundert)
sollen hier nur die letzten Phasen dieser Wandlung skizziert
werden.

Hitte man 1900 vom Eros gesprochen, so wiare man leicht
lacherlich erschienen. Damals, und noch eine gute Zeitspanne
weiterhin, war die materialistisch-realistische Auffassung der
Lebensvorginge so sehr guter Ton, auch in Wissenschaft und
Kunst, dass man eher mit ernster Miene den Spielarten der
Sexualvorginge im Tierreich nachgehen konnte (Bolsches
Liebesleben der Tiere), als denjenigen seelischen Schwingungen
im Menschen, die an dem anderen Ende dieser Erlebnisskala
lokalisiert werden miissen. Die klarste und eigenartigste Neu-
bearbeitung dieser ganzen Sphire aber, die Freudsche Psycho-
analyse, fithrte dann mit offener Entschiedenheit die meisten
Seelenregungen, auch die differenziertesten, auf einen Sexus
zuriick, ohne zunichst zu beriicksichtigen, dass eine solche
Uberspannung auch die beste und richtigste Konzeption zu
Tode hetzt. Die Auffassung aller hoheren Seelenvorginge als
Sublimierung einer noch so weit gefassten Sexualitit ist eben
eine Auffassung, Anwendung eines bestimmten, zeitgebundenen
Weltbildes (das wesentlich darwinistisch-marxistisch 1st) auf

592



die Psychologie. Die wichtigsten psychologischen Funde dieses
Kreises, teils neu, teils bei Nietzsche, Schopenhauer, Dosto-
jewski und anderen ¢« entzaubernden » Psychologen dem Kenner
schon vertraut, erstickten in dem zu engen Rahmen dieser zih
behaupteten Weltanschauung. In seltsamen Gewindern er-
schienen die Motive des Handelns hier: ein Trieb pflegte
okonomische Absichten zu bekommen, an Aufwand zu sparen
und Lustpramien feinerer Art durch solche Aufwandsersparnis
sicherzustellen — in derartiger Begriffseinkleidung sollte die
Dynamik hoherer Seelenvorginge und die Entstehung von
Kulturgiitern wesenhaft giiltig ausgedriickt sein. Dabei wurde
leider, trotz wohlbegriindeten Protestes von sprachlich emp-
findlicheren Seiten, das Wort « Erotik» fiir die korperlichen
Vorginge beibehalten. Eine Situation, die fiir den am pein-
lichsten ist, der das Positive analytischer Befunde freudig an-
erkennt, aus eigner Arbeit bestitigt und das Fruchtbare davon
weiterfiihren méchte.

Die Erlebnissphire des Eros, jener Zeit um 1900 durchaus
unvertraut und wohl auch gleichgiiltig, begann dennoch eben
damals in einem Kreise aufzuleuchten: um Stefan George.
Vielleicht stammen sogar alle Keime zu solcher antikischer
Erlebnisweise zwar nicht von der Person, aber doch aus dem
Umkreis dieser ungemeinen Personlichkeit, die es vermochte,
in einer Ara unentrinnbarer Rationalisierung und Verflachung
zum mindesten als Sprachschopfer und Menschenbildner in
strenger Zucht Prigungen zu vollbringen, die aufler und iiber
der Zeit fundiert sind. Gewiss ist es kein Zufall, dass fast alle,
die seither Wesentliches zum Erosproblem zu sagen hatten,
diesem Kreise nahegestanden haben, wenn auch begreiflicher-
weise gerade selbstindige Naturen spiter eigene Wege ge-
gangen sind.

Zustinde oder Erschiitterungen, die nur mit dem weihevollen
Namen alter Gottheiten, nicht mit unserer in Definitionen zer-
kliigelten Begriffssprache gebiihrend benannt werden kionnen,
sind heute wohl allein in lebendiger Verbundenheit mit der
Antike méglich — nicht durch Wissen und Bildung, sondern
durch Schau und verwandte Artung. Von Nietzsche darf man
kaum anders sprechen als in entriickenden Worten, wenn man

593



die Fiille seiner Welt anklingen lassen will. Daher mit Recht
das stirkste Buch iiber thn (Bertram) Versuch einer Mythologie
heifit. Fast nnmmt es Wunder, dass darin nicht ein Kapitel
die Uberschrift « Eros» trigt — man wird eines Tages wohl
die tiefe Tragrk dieses in weher Einsamkeit sich heroisch iiber-
steigernden menschlichsten Weisen von dieser Lebensmitte her
darstellen miissen. Nur mochte man wiinschen, dass es von
einem geschehe, der sowohl den naiven medizinischen Realisten
als auch den indiskreten Subalternen in sich iiberwunden
hat und in der Sphire, von der er zu reden hat, Heimatsrecht
besitzt. Jedenfalls taucht tief in Nietzsches Welt bedingungs-
loser Lebensbejahung, wer irgendwie in Erosberiihrung gerit.
Und durch Nietzsche springt der Pulsschlag des antiken
Menschen auf ihn iiber mit seiner freudigen Diesseitigkeit und
seiner heldischen Hingegebenheit an sein Schicksal, die ihn
Ruhm und Untergang gleich gelassen auf sich nehmen lasst. —
Diese echte tragische Lebenshaltung mit dem heiteren Blick,
die hat uns Nietzsche als wahres Wesen des Hellenentums
wieder sehen gelehrt. Es ist ein durchaus dimonisches Lebens-
gefiihl, wie es in dhnlicher Form, verbunden mit kiihler Ge-
lassenheit, in neuerer Zeit nur Goethe auf hohem Niveau ver-
korpert — und bei thm von einem Eros zu sprechen, der sein
ganzes Wesen beschwingt und durchstrahlt, mag jederman iiber-
zeugend klingen.

Man konnte sogar weiter gehen und zweir Erscheinungs-
formen eines einzigen Eros in Goethe und Nietzsche verkorpert
finden: die Form der Fiille dort bei dem letzten klassischen
Menschen, der aus sich heraus reifen konnte —, die Form des
Mangels, der sehnenden Entbehrung, des Ringens mit dem
Gotte hier bei dem Unseligen unserer Zeit, dessen Gesichte
unser aller Schicksalsnot vorausnahmen und fiir Generationen
prigten. Was an fruchtbarer Forschung den Hintergrund fiir
dies schauende und schauernde Erlebnis schuf, das zehrt von
thm, angefangen von seinem stillen Freunde Erwin Rohde, der
uns den Seelenkult und Unsterblichkeitsglauben der Griechen
in seiner Psyche wieder zuginglich machte, bis zu L. Zieglers
Gestaltwandel der Gotter und dem Kosmogonischen Eros von
Ludwig Klages, in dem endlich auch wieder das seherische

594



Pathos und die Wucht einer unbindigen Personlichkeit etwas
von dem heiflen Atem der Seele und der schneidenden Schirfe
des Geistes verspiiren lisst, die wir an dem Schépfer Zara-
thustras lieben und fiirchten. Es unterliegt keinem Zweifel,
dass Klages am tiefsten hineingeleuchtet hat in die Untergriinde
unseres Seins und den Urquell alles schopferischen Lebens.
Aber es mag gut sein, voraus zu zeigen, dass seine Neubelebung
des Eros nicht abseitiger Eigenbrotelei entsprungen ist. Man-
chen Dichter und Denker unserer Tage hat dies Problem in
diesen Jahren ebenfalls in Wallung gebracht; denn seine Stunde
scheint gekommen zu sein.

Wir gedachten bereits zweier Kreise, in denen die Vor-
bereitung sich vollzog: des dichterischen um Stefan George
und des psychologischen um Freud. Aus jenem gingen zahl-
reiche Menschen hervor, denen die eben umrissene antikische
Seelenhaltung Wunsch und Bediirfnis wurde, zuweilen auch
Erﬁillung. Man braucht die Gefahren des Asthetentums nicht
zu gewichtig zu nehmen, sobald sich zeigt, dass Taten im
Starken dadurch nicht gehemmt werden, sondern sogar in
ungewohnlicher Zucht und Wiirde geschehen. Die Schar der
Mitlaufer, die von der leeren Gebirde lebt, beweist nicht viel
gegen die Qualitit des Urbildes. Heute ist es noch zu friih fiir
eine giiltige Geschichte dieser Kulturinsel um George. Ver-
gotterung der Nahen und Ressentiment der einst Nahen triiben
gleichermafien das Bild. Da aber das breite Publikum nie stark
in Mitleidenschaft gezogen wurde durch diesen esoterischen
Bund, sondern nur die Friichte (wie Gundolfs Shakespeare-
Ubertragung) hinzunehmen brauchte, so ist auch eine platte
Anpassung innerer Angelegenheiten an die Neugier der Menge
vermieden worden.

Von der gemessenen Haltung und den Werken dieses Kreises
aus betrachtet — kein Einwand kann hier die gewichtigen
Qualitéiten mindern e klirt sich alsbald das Bild dessen, der
den Namen des Eros am wirkungsvollsten wieder in die Zeit
geschleudert hat: Hans Bliither. Auch er einem antikischen
Lebensideal nachstrebend, voll Hohn gegen den Zeitgeist,
George wenn auch mehr nur von ferne anhiangend, an Nietzsche
im antithetischen Zuspitzen der Formulierungen geschult. Aber

595



welch ein grundlegender Unterschied: dort handelt es sich
immer um das Werk, und immer tritt der schaffende Mensch
ins Dunkel dahinter zuriick. Bei Bliiher ist es umgekehrt: nie
iiberwindet er vollig seine Privatperson, selbst wenn thm be-
deutende philosophische Erkenntnisse in iiberzeugenderSprache
gelingen. Wenn er in zwei Binden iiber Die Rolle der Erotik in
der mdnnlichen Gesellschaft schreibt, so ist es nicht viel anderes
als was er in seinen Schriften iiber die Wandervogelbewegung
mitteilt, oder es ist eine erste Zusammenfassung seiner prak-
tischen Erfahrung; und diese heifit, anders formuliert: das
Festfahren einer hochst lebendigen Jugendbewegung auf der
mann-ménnlichen Entwicklungsphase durch psychoanalytische
Fixierung dieser Phase im Bewusstsein der Beteiligten. Gerade
an diesem in seiner kulturellen Auswirkung kaum zu iiber-
schitzenden Diamonisierungsabenteuer wird man einmal das
Problem kléren konnen, inwieweit es gut ist, Wahrheiten (z. B.
die, dass eine gleichgeschlechtliche Komponente in der Sexu-
alitit jedes Menschen enthalten ist) in theoretischer Form unter
die Menschen zu bringen, oder gar sie dem Heranwachsenden
in seinen kritischen Zeiten bewusst zu machen. Man wird dann
immer wieder auf das Gewicht der fithrenden Personlichkeit
als entscheidende Instanz gelangen. Und dies griindet nun
weniger in ihrer Fihigkeit, andere zu begeistern, aufzulockern,
sie durch Hinfithrung auf ihr unbewusstes triebhaftes Sein zu
damonisieren, sondern weit mehr in der beispielmifligen,
direkt, unbewusst sich ilbertragenden, nicht rationalisierten
Fishrerschaft. Ruht doch in diesem Punkte die ganze ragi-
komédie des heutlgen Fiihrermangels, im Menschlichen wie im
Politischen: dass wir an unfruchtbarem Wissen ersticken, ohne
bis zum schlichten Sein in der Fiill: zu gelangen — dann erst
erhebt sich die werbende Gewalt echter Fiihrerschaft.

Trotz Blithers Entgleisung mit seiner Autobiographie (als
Zwetunddreifligjahriger!) muss man ithm wohl oder iibel zu-
gestehen, dass er nicht nur an unserer « Kultur® wertvolle
Kritik geiibt, sondern dariiber hinaus den Erosbegriff in einer
Form neubelebt hat, die nicht seicht ist: « Eros ist nicht Sexu-
alitit, sondern dasjenige, was der Sexualitit ihren Sinn gibt.
Sinn, nicht Zweck. Eros ist dasjenige, was allem triebhaften

596



Inhalte als lenkende Form zugrunde liegt. Eros ist etwas, was
Tiere niemals haben, sondern was allein dem Menschen eignet,
und was den einen Teil seiner Wiirde und seines Schicksals aus-
macht — Eros ist die Bejahung des Menschen, abgesehen von
seinem Wert.»

Klingt in dem letzten Satze Nietzsches kiihner Sprung
« jenseits von Gut und Bose» an, so bezieht sich der erste auf
Freuds psycho-analytische Lehre und iiberwindet sie. Wir
kénnen hier nicht in eine ausfiihrliche Errterung iiber Bliihers
«Eros» eintreten, seine Herkunft vom platonischen Eros, die
Ableitung eines ¢« Typus inversus» des Menschen, der gleich-
geschlechtlich fixiert bleibt, aber eine vollgiiltige Spielart, keine
degenerative Abart sei usf. Nur bei der Beziehung dieses Eros-
begriffes zur Sexualitit Freuds und zur « Libido» Freuds und
Jungs muss noch kurz verweilt werden, damit wenigstens im
Groben Verwandtschaft und Unterschiede deutlich werden.
Die tragenden Hauptbegriffe der Denker und Forscher, sofern
sie sich auf menschliche Verhiltnisse beziehen, nicht auf mess-
bare Objekte, spiegeln (oder enthalten gar) stets etwas vom
Wesen 1hrer Urheber, von 1hren weltanschaulichen Meinungen
und Forderungen. Daher man gut tut, sich bei der Kléirung
solcher Begriffe nicht auf Definitionen zu verlassen, sondern
auf diesen sinnsetzenden Urheber zuriickzugreifen. In bezug
auf Freud taten wir dies bereits eingangs und fanden ihn ein-
gesperrt in den Kifig jenes darwinistisch-materialistischen
Weltbildes, von dessen endgiiltiger Uberwindung unsere ganze
kulturelle Zukuntt abhingt. Dies nicht theoretisch erkannt,
sondern als unentrinnbaren Zwang, als Schicksal erlebt und in
die Tat umgesetzt zu haben, ist Jungs Verdienst, das man ver-
gebens durch Hinweise auf die Unklarheit seiner Lehre, die
Unmoglichkeit, sie in wenigen einfachen Sitzen wiederzugeben,
zu entwerten sucht. Hier kann es sich nicht um eine Dis-
kussion iiber die gesamten Anschauungen dieser Autoren
handeln, sondern nur um ihre Stellung zum Erosproblem. Jung
hat sich vom Freudschen Libidobegriff, der offen die Sexualitit
als das eigentlich Wirkende und die Theorie von der Subli-
mierung als den Schliissel zur Entstehung der Kultur betrach-
tete, allmihlich gel6st, und da thm zunichst eine von Grund auf

597



anders orientierte Begriffsbildung unméglich war, leider die
Bedeutungsvermischung von Eros und Sexus vor allem in der
adjektivischen Form « erotisch »—« sexuell » fortgesetzt. Seine
Auffassung der «Libido» als allgemeine psychische Energie,
Intensitit oder psychologischer (besser psychischer) Wert eines
Vorganges bedient sich wiederum physikalischer Parallelen und
beraubt den Begriff dadurch der lebendigen Fiille. Dieser
Schaden, in dem sich nur die ehemalige naturwissenschaftliche
Fesselung des Autors auswirkt, wird zwar ein wenig dadurch
ausgeglichen, dass bei Jung die schopferische Phantasie als
urspriingliche menschliche Anlage immer mehr zu ithrem Recht
kommt, jedoch leider ohne dass die Unanschaulichkeit des
Libidobegriffes dadurch ganz iiberwunden wiirde.

An dieser Stelle nun hat Bliither einen gliicklicheren Griff
getan: so entschieden er die Haupterkenntnis der Psycho-
analyse annimmt und ausbaut — ebenso entschieden setzt er
der biologischen Sexualitit den iiberaus anschaulichen, lebens-
vollen Erosbegriff entgegen, der nicht aus der empirischen
Naturwissenschaft stammt, sondern aus der Jugendzeit der
hochsten Kultur, die wir kennen, der griechischen. Das heif3t
also, hier 1st ein symbolschweres Wort eingeﬁihrt, das lediglich
auf den Menschen anwendbar ist, und zwar unbedingt auf seine
Erlebnisseite vorwiegend, nicht auf Verrichtungen; und das
ferner noch die Weihe und den Schauer urtiimlichster Erleb-
nisse, ja mythischer Weltentstehung in sich birgt. Die Bindung
des Eros an die Sexualitit wird freilich im Sinne der Psycho-
analyse aufrecht erhalten, nur mit der Akzentverschiebung,
dass Eros nicht Sexualitiit sei, sondern ihr erst den Sinn gebe.
Andererseits wird die religisse Abwandlung des Erotischen, bei
der einfach an die Stelle des einzelnen Menschen die « Welt»
im philosophischen Sinne als Ganzheit der Erschemungen
trete, nachdriicklich betont. Und schlieSlich wird als Gegen-
spieler der « Logos LA der Geist, namhaft gemacht, und zwar
als schopferisches ménnliches Prinzip, das fiir sich allein sofort
Erstarrung in toter Erkenntnis brichte, mit dem Eros ver-
einigt aber alles Starke und Grofle erzeugt.

Ein theologisch Geschulter, Werner Achelis, hat alsbald mit
dem psychologischen Riistzeug, das der analytisch Denkende

598



durch Umwandlung seiner biologisch orientierten Begriffe auf
eine solche Eros-Logos-Polaritit gewinnt, sich an das Problem
gewagt, Leben und Werk eines religios Schopferischen einheit-
lich darzustellen. Die Tragikomésdie aller Biographien — wie
entspringt aus dieser Privatperson eben dieses Werk? — zu
iiberwinden, ohne sich in den Schranken strenger Psycho-
analyse zu fangen: Die Deutung Augustins, Bischofs von Hippo.
Analyse seines geistigen Schaffens auf Grund seiner erotischen
Struktur. Es ist kein abgeklirtes reifes Werk, sondern ein
kecker Vorstof3 eben in dieser Richtung: Zusammenhang des
religiosen Erlebnisses mit der Eros-Verfallenheit, wobei die
Sexus-Seite gebiihrend mit anklingt, ohne als Erklarungsfaktor
iiberdehnt zu werden. Augustins Schwingen zwischen reli-
giﬁser, erotischer und biiflerisch neurotischer Ergriffenheit,
diese faszinierende Vieldeutigkeit seines ekstatisch iiberschweng-
lichen Wesens, weifl Achelis mit reichlichen Belegen aus seinen
Schriften unserm heutigen Verstindnis nahe zu bringen. Die
Dogmatik tritt zuriick, die theologische Orientierung hingegen
keineswegs, indem sie sich vielmehr einwandfreier Gewihrs-
minner wie Harnack, Gressmann mit Geschick zu bedienen
weif}. Bliihers eigener Versuch in seiner Aristie des Jesus von
Nazareth, von solcher Grundlage aus Personlichkeit und
Wirkungsgewalt des Religionsstifters aller Pragmatie zu ent-
kleiden und auf ihre gemeinschaftsbildenden Grundkrifte zu-
riickzufiihren, kann hier nicht niher herangezogen werden.
Es verdient nur betont zu werden, dass er dabel von seiner
fritheren Art der Behandlung erotischer Probleme weiter vor-
geschritten 1st zu philosophischer Betrachtungsweise.

Leider kann auch eine andre Wandlung in diesem Zusammen-
hange nicht eingehend gewiirdigt werden: Freuds Anniherung
an den platonischen Eros in seinen letzten Schriften (Jenseits
des Lustprinzips, Massenpsychologie und Ich-Analyse, Das Ich
und das Es). Es wiirde einer weitausholenden kritischen Er-
orterung iiber die Theorienbildung in der Psychoanalyse und
die Ursachen ithrer Unzulinglichkeit dazu bediirfen. Priift man
nach, welche theoretischen Klirungen Freud erreicht, wenn er,
zum Teil auf Anregungen aus seiner Umgebung weiterbauend,
geradezu vom Eros spricht, wo er frither Libido, Sexualitit,

599



Lebenstrieb und dergl. gesagt hitte, so wird freilich deutlich,
dass hier auf Grund von Analogien eine sicher falsche Identi-
fizierung vollzogen worden ist. In jenen Arbeiten, auf denen
Freud fufit, ist namlich ein Hauptzug des platonischen Eros
gar nicht zur Geltung gebracht, weil er im Denksystem der
analytischen Autoren nicht entsprechend anklingt, wie er im
psychologischen Besitzstand unserer Zeit denn nur ganz selten
bemerkbar wird: es ist der Zustand des Verfallenseins, jener
schiipferisch~ekstatische Zustand, dessen Eigenart eben nicht
mit Trieben (weder Sexual-, noch Ich-, noch Todes-, noch
Selbsterhaltungstrieben) oder mit Bediirfnissen nach Abreak-
tion von Spannungen aufzubauen ist, sondern etwas phino-
menologisch Andersartiges bleibt. Bliiher hat hier richtig ge-
sehen, und das hat thn gezwungen, eigene Wege weiterzugehen.

In seiner ganzen Tiefe erfasst und dargestellt hat diese Eigen-
art des echten erotischen Zustandes nur Klages, wie sogleich zu
zeigen sein wird, indem namlich nur er die eigene Erlebnisfiille,
wie das philosophische Riistzeug besitzt, um die Gelegenheits-
ursachen, bei denen der Eros in Erscheinung tritt, von seinem
Wesen zu unterscheiden. Er nihert sich diesen Problemen
von der entgegengesetzten Seite wie die Psychoanalyse, frei von
allen biologischen und entwicklungstheoretischen Bindungen,
vollig auf Wesensschau gestellt und auf psychologische Klirung
metaphysischer Urphinomene, nicht allgemein-empirischer
Erlebnisabliufe. An diesem Prellbock werden die Wogen
analytischer Denkweise sich brechen und wenden miissen,
wenn sie nicht ins Uferlose versickern wollen.

Inzwischen hat sich bereits, in einem jener halb esoterischen
Kreise, die den geeigneten Boden fiir solche weltanschaulichen
Wandlungen von jeher abgaben, etwas derartiges im Stillen
abgespielt: des Grafen Hermann Keyserling Darmstidter
«Schule der Weisheit» hat sich auf einer Tagung vorwiegend mit
der Psychoanalyse beschiftigt. Wie konnte in die etwas dstheti-
sierende Kulturphilosophie der Darmstidter eine solche posi-
tivistische und materialistische Ent]arvungs~Psychologie Ein-
kehr halten? — so fragt man sich zunichst erstaunt. Der rich-
tige Mittler fand sich in O. A. H. Schmitz, dem die erste frucht-
bare Verarbeitung der psychoanalytischen Erkenntnisse gelang.

600



Und zwar kniipfte er an die Gestaltung an, die Jung diesen
Erkenntnissen gegeben hat, und wusste als vielseitig erfahrener
und nuancenreicher praktischer Dichterpsychologe die schwer-
fliissige und etwas mystisch-dunkle Lehre _]ungs so auf ihre
Grundziige zu reduzieren, dass damit endlich der Willige eine
Pforte in diese Welt finden kann. Damit hat Schmitz (in seinem
Brevier fiir Einsame) fiir Jungs Geltung in Deutschland wohl
das Eis gebrochen. Denn bislang war es nicht méglich, Ferner-
stehenden den Gehalt der kompliziert und dabel sprachlich
eigenwillig aufgebauten Schriften Jungs nahezubringen. Durch
die hochst fesselnden Beziehungen aber, die Schmitz zwischen
dieser Form der Analyse und der Yoga-Lehre aufzuzeigen weif3,!)
sowie durch die geschickte Einordnung in den Strom der kultur-
pidagogischen Bemiihungen unserer Zeit hat Jung nun zu-
nichst fiir literarische Kreise seinen Ort in der Zeitgeschichte
erhalten und wird wohl auch der Fachpsychologie auf diesem
Umwege leichter eingehen. Wenigstens dem Bruchteil, der die
Psychologie der Personlichkeit ernsthaft betreibt.

Da Schmitz neuestens auch den « kosmogonischen Eros»
von Klages in das Weltbild des Darmstiadter Kreises einzu-
beziehen sucht (im letzten Bande des Leuchters), so wird das
Netz der Fiden, die dort zusammenlaufen, immer dichter, und
es mutet nur etwas unheimlich an, dass dies alles sich sollte
vereinigen lassen. — Tatséchlich klingen in der Schopferischen
Erkenninis des Grafen Keyserling Gedanken von Klages un-
verkennbar an, wie sie auch bei Spengler und Frobenius an-
klingen, die man hier wenigstens in Perspektive zeigen muss als
Forscher, deren kulturphilosophische Konzeptionen (das Schop-
ferische und Schicksalsmiflige bei Spengler, das Paideuma bei
Frobenius) an die Erlebnissphire des Eros grenzen oder sich
mindestens #hnlich entschieden dem Zwangsgedanken der
Kausalerklirung widersetzen, durch deren Missbrauch die
seelische Verwiistung des 19. Jahrhunderts vorwiegend be-

dingt ist.

1) Inzwischen ist ein eigenes Buch iiber diesen Gegenstand erschienen: Psychoanalyse und
Yoga (Verlag Reichl, Darmstadt), das die hier gegebene Charakteristik von Schmitz und seiner
Bedeutung fiir die Weiterentwicklung und vielleicht mehr noch fiir die Geltung der Analyse

bestétigt.

601



Erst vor dem Hintergrund dieser mehr oder weniger rich-
tungsverwandten Bemiihungen gewinnt das mehrfach erwihnte
letzte Werk von L. Klages: Vom kosmogonischen Eros sein volles
Relief. C. A. Bernoulli hat jiingst darauf aufmerksam gemacht,
dass Klages 1902 in seiner Schrift iiber Stefan George bereits
den Umriss jener Metaphysik angelegt hat, die in den Arbeiten
der letzten Jahre endgiiltig Gestalt gewinnt. Dazu gehort auch,
dass er seit jener Zeit Bachofens Anschauungen iiber den Ur-
zustand der menschlichen Gemeinschaft als tiefste Erkenntnisse
leidenschaftlich verfochten hat, ohne viel Verstindnis dafiir
zu finden. Im Gegenteil : sein Eintreten fiir Bachofens Pelasger
und die Mutterrechtstheorie wurde eher als Marotte eines
Eigensinnigen angesehen. Das hat sich erst in den letzten
Jahren gewandelt, und neuerdings treten ofters lokale Ent-
decker Bachofens auf, die nicht beachten, dass ber Klages das
kulturphilosophisch Wesentliche an Bachofen lingst sich
lebendig auswirkt. Wie es denn iiberhaupt immer aufs Neue
erstaunlich ist, wenn der Zufall einen Einblick in die vielver-
schlungenen Anregungsfiden vermittelt, die von primiren
schopferischen Menschen zu den Hintertiiren der vielgewandten
Makler fiihren.

Was nun den Eros, wie ihn Klages sieht, von allen anderen
Darstellungen unterscheidet, ist folgendes: schirfste Absetzung
von allen gebriauchlichen Liebesarten, als Neigung, Vereini-
gungstrieb (der mit der Mutterliebe in Beziehung gebracht
wird) Geschlechts-, Fortpflanzungs-, Verschlingungstrieb usw.
Es wurde vorhin betont, Klages betrete dieses Gebiet der Triebe
von ganz anderer Seite und bei ganz anderer Beleuchtung als
die Psychoanalyse. Das beweisen die ersten Kapitel und zumal
jenes iiber den Erosbegriff im Altertum und das andere iiber
den elementaren Eros. Keineswegs handelt es sich hier darum,
zu zeigen, inwiefern die Alten « schon» Gesichtspunkte und
Meinungen haben, die den unseren entsprechen, sondern viel-
mehr sogar darum, dass bereits damals das Urerlebnis in seiner
reinen Form getriibt wurde durch bestimmte Tendenzen des
Wollens, der Wunschbefriedigung, auch beim platonischen
Eros. Daher Klages nicht zégert, zum elementaren Eros als
einem Zustand reinen Uberschwangs im Erschauen, d. h. also

602



der Ekstase, des Rausches durchzustoflen und dessen Wesen
nun als kosmisch zu unterscheiden von dem dionysischen oder
chaotischen Rausch. Von der seherischen Gewalt, mit der
solche seelischen Zustinde — wie wir sie in der friihantiken
Dichtung erfiihlen, von den Mysterien-Religionen durch Be-
richte kennen — vor uns entrollt werden, lisst sich kein Begniff
geben. Aufler Nietzsche hat niemand in unseren Tagen aus
solchen Tiefen klare Erkenntnis heraufgeholt. Mége eine kurze
Probe das versinnlichen. Nach einer Charakterisierung des
Geschlechtstriebes und semnes Gegenbildes, der Askese, die an
Verdeutlichung des ddmonischen Untergrundes der Wollust
nichts schuldig bleibt, folgt diese Rhapsodie iiber die Gelegen-
heitsanldsse des erotischen Rausches: « Er kann sich vollenden
beim bloflen Anblick eines geliebten Wesens, und das mag ein
gleichgeschlechtliches Wesen, aber auch ein gegengeschlecht-
liches, es mag ein Tier, eine Pflanze sein; und er kann sich
nicht minder vollenden beim Riechen eines Duftes, Schmecken
eines Weines, Horen eines Klanges, Betasten eines tropfenden
Zweiges. Er kann im Wachen erwachen wie im betdubendsten
Traum. Er feiert seine Orgien unter dem Wehen der Friih-
lingsstiirme, angesichts des sternbesditen Firmamentes, 1m
Schlossenschauer, auf flammendem Bergesgrat, in tobender
Meeresbrandung, unter dem Wetterleuchten der « ersten Liebe»,
aber nicht weniger in der Umarmung des Schicksals, das seinen
Triger zermalmt. Er ist Wollust zugleich des Aufgangs und
des Unterganges, Wollust, da Sterben und Tod zur wehvoll-
seligen Wandlung wird! Im Ewigkeitsaugenblick seiner Voll-
kommenheit liegt entfesseltes Rasen oder kristallene Entriickt-
heit). So wenig gleicht er dem Zustand irgendeiner Bediirftig-
keit, dass wir, was Drang in ithm, zu kennzeichnen haben
als Drang des Uberstrémens, der strahlenden Ergieflung, des
maBlosen Sichversenkens. Nicht Bediirftigkeit ist er und Man-
gel, sondern Uberschwang quellender Fiille, goldstreuende
Flamme und weltentriichtige Schwangerschaft. Darum, worauf
sein Strahl fillt, das ergliiht in namenloser Schonheit, wohin er
den FuB setzt, da wuchert ein Bliitendickicht, und seine Um-
armung befreit aus Dingen und Menschen den eingekerkerten
Gott. Das ist die allgemeinste Beschaffenheit jenes Zustandes,

603



der in der Symbolsprache des seherischen Geistes der Vorzeit
der ,Eros Kosmogonos® heifit. »

Von diesem Urerlebnis schopferischer Ekstase aus entwirft
Klages nun das Bild einer Welt, vor dem freilich dem niichternen
Betrachter von heute der Atem stocken mag, und vor dem auch
Nietzsches Bild der dionysisch-apollinisch polarisierten Antike
verblasst. Da schieflen ausgedehnte folkloristische Kenntnisse
mit kritisch gesichtetem esoterischem Wissen und schirfster
dialektischer Prignanz zu einer Metaphysik des Lebens zu-
sammen, die gerade durch ihren kulturellen Konservativismus,
der sich den « Forderungen des Tages» hohnlachend in den
Weg stellt, die Tiefen der Seele aufriittelt. Wie er gegen Platons
Ideenlehre die Lehre von der Wirklichkeit der Bilder aufstellt
und damit endlich dem seit Goethe 6fters auftauchenden Pro-
blem der « Urbilder» oder ¢ urtiimlichen Bilder» (Burckhardt,
Jung u. a.) eine klare Gestalt verletht — oder wie er den Eros
als Eros der Ferne nachweist und von hier aus iiber das Wesen
der Ekstase, der Entselbstung, der Befreiung von den Fesseln
des Geistes, vorschreitet zur Symbolik, zum Totenkult und
Ahnendienst im Gegensatz zum christlichen Unsterblichkeits-
glauben — das 1st eine kiihne philosophische Hshenwanderung,
die nur der Schwindelfreie mitmachen kann. Aber er gewinnt
dabei eine Uberschau iiber die sonst allzu nahen zwingenden
Tatsachen des praktischen Lebens und einen Blick fiir die
wahren Proportionen des uns vertrauten Weltbildes in der Weite
kosmischer Riume, dass er manche Irrtiimer und Torheiten
nie mehr begehen kann. Neben solcher klirenden Gewalt sind
alle anderen zeitgenossischen und fritheren Auflerungen iiber
den Eros mehr oder weniger gebildete Betrachtungen von
Privatmenschen.

Eine ganz andere Frage wire die nach der Bedeutung dieses
Werkes als eine Beitrages zu den weltanschaulichen Problemen
unserer Zeit und der gegenwéirtigen Gesellschaft. Nichts bei
Klages zielt darauf ab und man tite thm daher Unrecht, zu
fragen: was soll also geschehen? Praktische Lebensweisheit
und ein Gegenstand fiir soziologische Statistik ist hier nicht
hergerichtet, so wenig wie in einer grofien Tragodie oder in der
Lebenskurve eines ddmonischen Menschen —, aber dass der

604



Einzelne in sich selbst und die Untergriinde des Seins anders
lauschen lernt und zu Entscheidungen gezwungen wird, dies
bedeutet mehr. Man braucht nicht mit Klages zu fluchen —
wenige konnten es wagen, ohne sich licherlich zu machen —,
aber man muss mit ihm segnen die Welt des kosmogonischen
Eros, die er uns von innen heraus wieder erhellt hat.
WIESBADEN HANS PRINZHORN

000

DAS PROBLEM DER RELIGIOSEN MUSIK

Jede Wissenschaft beruht zunichst auf der Erforschung von
Tatsachen und Zusammenhingen, die nur dann einen Sinn hat,
wenn sie mit der Technik eines methodisch-rationalen Er-
kennens und Denkens betrieben wird. Die Wissenschaft tritt
so in den Dienst der Erkenntnis, den einzigen, der ihrer wiirdig
ist. Das Streben nach Erkenntnis ist ein Ausfluss der uns inne-
wohnenden Uberzeugung, dass in viel hoherem Mafle, als wir
es nachweisen konnen oder bis jetzt wissen, Beziehungen tieferer
Art zwischen den Dingen, den Menschen, den Ideen bestehen.
Wir fiihlen, dass dahinter eine schopferische Kraft lebt, die
nicht von uns ausgeht, fiir die Ideen, Menschen, Dinge hoch-
stens Werkzeuge sind, die also iiber uns steht. Wesen und Ab-
sichten dieser schopferischen Kraft zu verstehen, bedeutet das
Hochstmaf} an geistiger Befriedigung, bedeutet das einzig echte
Ziel unserer gesamten individuellen und kollektiven Entwicklung.
Das Streben nach Erkenntnis ist unumgingliche Voraussetzung
hierzu.

Spielt jene schopferische Kraft bei der Bildung unserer
Weltanschauung die ausschlaggebende Rolle eines ausnahmslos
geltenden, iiber- und irrationalen, allmichtigen Grundgesetzes,
so lebt in uns der Glaube an das Géttliche, in dessen Gewalt das
Kleinste und Grofite, das Schénste und Grauenhafteste, das
Lebendige und Tote gegeben ist. Damit 1st durchaus nicht alle
Erkenntnis mit einem Schlage da. Jene Beziehungen bleiben
nach wie vor in vielen Fillen ein Ritsel, daher weiterhin ein
Gegenstand unseres Strebens nach Erkenntnis, ein Objekt der
Wissenschaft. Aber dieses Streben ist nunmehr getragen von

605



	Eros und wir

