
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 10

Artikel: Eros und wir

Autor: Prinzhorn, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EROS UND WIR

Wer das kulturphilosophische Schrifttum unserer Tage
verfolgt, könnte bei flüchtiger Uberschau versucht sein, zu glauben,
« Eros » sei ein Modewort und -begriff geworden, wie in den
neunziger Jahren die Begriffe « Entwicklung» und « Milieu».
Die Parallele stimmt, die Auffassung als Mode nicht. Es steckt
beide Male die Grundeinstellung führender Geister darin, der
Zeitgeist jener 1 bis 2%, die das kulturelle Gesicht der nächsten
Generation modeln. Nur ein Grundunterschied zerbricht die
Parallele: damals hatten wissenschaftliche, teils neugebildete,
teils neufundierte Begriffe die erste Stimme. Heute umwirbt
ein inbrünstiges Fühldenken uraltes geistiges Menschheitsgut,
das vom Wort her keiner scharfen begrifflichen Formulierung
zugänglich ist, sondern aus einer Aura von dichterischen und
philosophischen Ausgestaltungen vieldeutig faszinierend schimmert

: Eros, Logos, Kosmos, Rhythmus Aus einem größeren
Zusammenhang (einer Geschichte des Eros im 19. Jahrhundert)
sollen hier nur die letzten Phasen dieser Wandlung skizziert
werden.

Hätte man 1900 vom Eros gesprochen, so wäre man leicht
lächerlich erschienen. Damals, und noch eine gute Zeitspanne
weiterhin, war die materialistisch-realistische Auffassung der
Lebensvorgänge so sehr guter Ton, auch in Wissenschaft und
Kunst, dass man eher mit ernster Miene den Spielarten der
Sexualvorgänge im Tierreich nachgehen konnte (Bölsches
Liebesleben der Tiere), als denjenigen seelischen Schwingungen
im Menschen, die an dem anderen Ende dieser Erlebnisskala
lokalisiert werden müssen. Die klarste und eigenartigste
Neubearbeitung dieser ganzen Sphäre aber, die Freudsche Psychoanalyse,

führte dann mit offener Entschiedenheit die meisten
Seelenregungen, auch die differenziertesten, auf einen Sexus
zurück, ohne zunächst zu berücksichtigen, dass eine solche
Uberspannung auch die beste und richtigste Konzeption zu
Tode hetzt. Die Auffassung aller höheren SeelenVorgänge als

Sublimierung einer noch so weit gefassten Sexualität ist eben
eine Auffassung, Anwendung eines bestimmten, zeitgebundenen
Weltbildes (das wesentlich darwinistisch-marxistisch ist) auf

592



die Psychologie. Die wichtigsten psychologischen Funde dieses
Kreises, teils neu, teils bei Nietzsche, Schopenhauer, Dostojewski

und anderen « entzaubernden » Psychologen dem Kenner
schon vertraut, erstickten in dem zu engen Rahmen dieser zäh
behaupteten Weltanschauung. In seltsamen Gewändern
erschienen die Motive des Handelns hier: ein Trieb pflegte
ökonomische Absichten zu bekommen, an Aufwand zu sparen
und Lustprämien feinerer Art durch solche Aufwandsersparnis
sicherzustellen — in derartiger Begriffseinkleidung sollte die
Dynamik höherer Seelenvorgänge und die Entstehung von
Kulturgütern wesenhaft gültig ausgedrückt sein. Dabei wurde
leider, trotz wohlbegründeten Protestes von sprachlich
empfindlicheren Seiten, das Wort « Erotik » für die körperlichen
Vorgänge beibehalten. Eine Situation, die für den am
peinlichsten ist, der das Positive analytischer Befunde freudig
anerkennt, aus eigner Arbeit bestätigt und das Fruchtbare davon
weiterführen möchte.

Die Erlebnissphäre des Eros, jener Zeit um 1900 durchaus
unvertraut und wohl auch gleichgültig, begann dennoch eben
damals in einem Kreise aufzuleuchten: um Stefan George.
Vielleicht stammen sogar alle Keime zu solcher antikischer
Erlebnisweise zwar nicht von der Person, aber doch aus dem
Umkreis dieser ungemeinen Persönlichkeit, die es vermochte,
in einer Ära unentrinnbarer Rationalisierung und Verflachung
zum mindesten als Sprachschöpfer und Menschenbildner in
strenger Zucht Prägungen zu vollbringen, die außer und über
der Zeit fundiert sind. Gewiss ist es kein Zufall, dass fast alle,
die seither Wesentliches zum Erosproblem zu sagen hatten,
diesem Kreise nahegestanden haben, wenn auch begreiflicherweise

gerade selbständige Naturen später eigene Wege
gegangen sind.

Zustände oder Erschütterungen, die nur mit dem weihevollen
Namen alter Gottheiten, nicht mit unserer in Definitionen
zerklügelten Begriffssprache gebührend benannt werden können,
sind heute wohl allein in lebendiger Verbundenheit mit der
Antike möglich — nicht durch Wissen und Bildung, sondern
durch Schau und verwandte Artung. Von Nietzsche darf man
kaum anders sprechen als in entrückenden Worten, wenn man

593



die Fülle semer Welt anklingen lassen will. Daher mit Recht
das stärkste Buch über ihn (Bertram) Versuch einer Mythologie
heißt. Fast nimmt es Wunder, dass darin nicht ein Kapitel
die Uberschrift « Eros » trägt — man wird eines Tages wohl
die tiefe Tragik dieses in weher Einsamkeit sich heroisch
übersteigernden menschlichsten Weisen von dieser Lebensmitte her
darstellen müssen. Nur möchte man wünschen, dass es von
einem geschehe, der sowohl den naiven medizinischen Realisten
als auch den indiskreten Subalternen in sich überwunden
hat und in der Sphäre, von der er zu reden hat, Heimatsrecht
besitzt. Jedenfalls taucht tief in Nietzsches Welt bedingungsloser

Lebensbejahung, wer irgendwie in Erosberührung gerät.
Und durch Nietzsche springt der Pulsschlag des antiken
Menschen auf ihn über mit seiner freudigen Diesseitigkeit und
seiner heldischen Hingegebenheit an sein Schicksal, die ihn
Ruhm und Untergang gleich gelassen auf sich nehmen lässt. —
Diese echte tragische Lebenshaltung mit dem heiteren Blick,
die hat uns Nietzsche als wahres Wesen des Hellenentums
wieder sehen gelehrt. Es ist ein durchaus dämonisches Lebensgefühl,

wie es in ähnlicher Form, verbunden mit kühler
Gelassenheit, in neuerer Zeit nur Goethe auf hohem Niveau
verkörpert — und bei ihm von einem Eros zu sprechen, der sein

ganzes Wesen beschwingt und durchstrahlt, mag jederman
überzeugend klingen.

Man könnte sogar weiter gehen und zwei Erscheinungsformen

eines einzigen Eros in Goethe und Nietzsche verkörpert
finden: die Form der Fülle dort bei dem letzten klassischen
Menschen, der aus sich heraus reifen konnte —, die Form des

Mangels, der sehnenden Entbehrung, des Ringens mit dem
Gotte hier bei dem Unseligen unserer Zeit, dessen Gesichte
unser aller Schicksalsnot vorausnahmen und für Generationen
prägten. Was an fruchtbarer Forschung den Hintergrund für
dies schauende und schauernde Erlebnis schuf, das zehrt von
ihm, angefangen von seinem stillen Freunde Erwin Rohde, der

uns den Seelenkult und Unsterblichkeitsglauben der Griechen
in seiner Psyche wieder zugänglich machte, bis zu L. Zieglers
Gestaltwandel der Götter und dem Kosmogonischen Eros von
Ludwig Klages, in dem endlich auch wieder das seherische

594



Pathos und die Wucht einer unbändigen Persönlichkeit etwas
von dem heißen Atem der Seele und der schneidenden Schärfe
des Geistes verspüren lässt, die wir an dem Schöpfer Zara-
thustras heben und fürchten. Es unterliegt keinem Zweifel,
dass Klages am tiefsten hineingeleuchtet hat in die Untergründe
unseres Seins und den Urquell alles schöpferischen Lebens.
Aber es mag gut sein, voraus zu zeigen, dass seine Neubelebung
des Eros nicht abseitiger Eigenbrötelei entsprungen ist. Manchen

Dichter und Denker unserer Tage hat dies Problem in
diesen Jahren ebenfalls in Wallung gebracht; denn seine Stunde
scheint gekommen zu sein.

Wir gedachten bereits zweier Kreise, in denen die
Vorbereitung sich vollzog: des dichterischen um Stefan George
und des psychologischen um Freud. Aus jenem gingen
zahlreiche Menschen hervor, denen die eben umrissene antikische
Seelenhaltung Wunsch und Bedürfnis wurde, zuweilen auch
Erfüllung. Man braucht die Gefahren des Ästhetentums nicht
zu gewichtig zu nehmen, sobald sich zeigt, dass Taten im
Starken dadurch nicht gehemmt werden, sondern sogar in
ungewöhnlicher Zucht und Würde geschehen. Die Schar der
Mitläufer, die von der leeren Gebärde lebt, beweist nicht viel
gegen die Qualität des Urbildes. Heute ist es noch zu früh für
eine gültige Geschichte dieser Kulturinsel um George.
Vergötterung der Nahen und Ressentiment der einst Nahen trüben
gleichermaßen das Bild. Da aber das breite Publikum nie stark
in Mitleidenschaft gezogen wurde durch diesen esoterischen
Bund, sondern nur die Früchte (wie Gundolfs Shakespeare-
Übertragung) hinzunehmen brauchte, so ist auch eine platte
Anpassung innerer Angelegenheiten an die Neugier der Menge
vermieden worden.

Von der gemessenen Haltung und den Werken dieses Kreises
aus betrachtet — kein Einwand kann hier die gewichtigen
Qualitäten mindern —, klärt sich alsbald das Bild dessen, der
den Namen des Eros am wirkungsvollsten wieder in die Zeit
geschleudert hat: Hans Blüher. Auch er einem antikischen
Lebensideal nachstrebend, voll Hohn gegen den Zeitgeist,
George wenn auch mehr nur von ferne anhängend, an Nietzsche
im antithetischen Zuspitzen der Formulierungen geschult. Aber

595



welch ein grundlegender Unterschied: dort handelt es sich
immer um das Werk, und immer tritt der schaffende Mensch
ins Dunkel dahinter zurück. Bei Blüher ist es umgekehrt: nie
überwindet er völlig seine Privatperson, selbst wenn ihm
bedeutende philosophische Erkenntnisse in überzeugenderSprache
gelingen. Wenn er in zwei Bänden über Die Rolle der Erotik in
der männlichen Gesellschaft schreibt, so ist es nicht viel anderes
als was er in seinen Schriften über die Wandervogelbewegung
mitteilt, oder es ist eine erste Zusammenfassung seiner
praktischen Erfahrung; und diese heißt, anders formuliert: das
Festfahren einer höchst lebendigen Jugendbewegung auf der
mann-männlichen Entwicklungsphase durch psychoanalytische
Fixierung dieser Phase im Bewusstsein der Beteiligten. Gerade
an diesem in seiner kulturellen Auswirkung kaum zu
überschätzenden Dämonisierungsabenteuer wird man einmal das
Problem klären können, inwieweit es gut ist, Wahrheiten (z. B.
die, dass eine gleichgeschlechtliche Komponente in der Sexualität

jedes Menschen enthalten ist) in theoretischer Form unter
die Menschen zu bringen, oder gar sie dem Heranwachsenden
in seinen kritischen Zeiten bewusst zu machen. Man wird dann
immer wieder auf das Gewicht der führenden Persönlichkeit
als entscheidende Instanz gelangen. Und dies gründet nun
weniger in ihrer Fähigkeit, andere zu begeistern, aufzulockern,
sie durch Hinführung auf ihr unbewusstes triebhaftes Sein zu
dämonisieren, sondern weit mehr in der beispielmäßigen,
direkt, unbewusst sich übertragenden, nicht rationalisierten
Führerschaft. Ruht doch in diesem Punkte die ganze
Tragikomödie des heutigen Führermangels, im Menschlichen wie im
Politischen : dass wir an unfruchtbarem Wissen ersticken, ohne
bis zum schlichten Sein in der Füll 2 zu gelangen — dann erst
erhebt sich die werbende Gewalt echter Führerschaft.

Trotz Blühers Entgleisung mit seiner Autobiographie (als
Zweiunddreißigjähriger!) muss man ihm wohl oder übel
zugestehen, dass er nicht nur an unserer « Kultur > wertvolle
Kritik geübt, sondern darüber hinaus den Erosbegriff in einer
Form neubelebt hat, die nicht seicht ist: « Eros ist nicht Sexualität,

sondern dasjenige, was der Sexualität ihren Sinn gibt.
Sinn, nicht Zweck. Eros ist dasjenige, was allem triebhaften

596



Inhalte als lenkende Form zugrunde liegt. Eros ist etwas, was
Tiere niemals haben, sondern was allem dem Menschen eignet,
und was den einen Teil seiner Würde und seines Schicksals
ausmacht — Eros ist die Bejahung des Menschen, abgesehen von
seinem Wert.»

Klingt in dem letzten Satze Nietzsches kühner Sprung
« jenseits von Gut und Böse » an, so bezieht sich der erste auf
Freuds psycho-analytische Lehre und überwindet sie. Wir
können hier nicht in eine ausführliche Erörterung über Blühers
«Eros» eintreten, seine Herkunft vom platonischen Eros, die
Ableitung eines « Typus inversus» des Menschen, der
gleichgeschlechtlich fixiert bleibt, aber eine vollgültige Spielart, keine
degenerative Abart sei usf. Nur bei der Beziehung dieses
Erosbegriffes zur Sexualität Freuds und zur « Libido » Freuds und
Jungs muss noch kurz verweilt werden, damit wenigstens im
Groben Verwandtschaft und Unterschiede deutlich werden.
Die tragenden Hauptbegriffe der Denker und Forscher, sofern
sie sich auf menschliche Verhältnisse beziehen, nicht auf messbare

Objekte, spiegeln (oder enthalten gar) stets etwas vom
Wesen ihrer Urheber, von ihren weltanschaulichen Meinungen
und Forderungen. Daher man gut tut, sich bei der Klärung
solcher Begriffe nicht auf Definitionen zu verlassen, sondern
auf diesen sinnsetzenden Urheber zurückzugreifen. In bezug
auf Freud taten wir dies bereits eingangs und fanden ihn
eingesperrt in den Käfig jenes darwinistisch-materialistischen
Weltbildes, von dessen endgültiger Uberwindung unsere ganze
kulturelle Zukunft abhängt. Dies nicht theoretisch erkannt,
sondern als unentrinnbaren Zwang, als Schicksal erlebt und in
die Tat umgesetzt zu haben, ist Jungs Verdienst, das man
vergebens durch Hinweise auf die Unklarheit seiner Lehre, die
Unmöglichkeit, sie in wenigen einfachen Sätzen wiederzugeben,
zu entwerten sucht. Hier kann es sich nicht um eine
Diskussion über die gesamten Anschauungen dieser Autoren
handeln, sondern nur um ihre Stellung zum Erosproblem. Jung
hat sich vom Freudschen Libidobegriff, der offen die Sexualität
als das eigentlich Wirkende und die Theorie von der Subli-
mierung als den Schlüssel zur Entstehung der Kultur betrachtete,

allmählich gelöst, und da ihm zunächst eine von Grund auf

597



anders orientierte Begriffsbildung unmöglich war, leider die
Bedeutungsvermischung von Eros und Sexus vor allem in der
adjektivischen Form « erotisch »—«sexuell» fortgesetzt. Seine
Auffassung der « Libido » als allgemeine psychische Energie,
Intensität oder psychologischer (besser psychischer) Wert eines
Vorganges bedient sich wiederum physikalischer Parallelen und
beraubt den Begriff dadurch der lebendigen Fülle. Dieser
Schaden, in dem sich nur die ehemalige naturwissenschaftliche
Fesselung des Autors auswirkt, wird zwar ein wenig dadurch
ausgeglichen, dass bei Jung die schöpferische Phantasie als

ursprüngliche menschliche Anlage immer mehr zu ihrem Recht
kommt, jedoch leider ohne dass die Unanschaulichkeit des

Libidobegriffes dadurch ganz überwunden würde.
An dieser Stelle nun hat Blüher einen glücklicheren Griff

getan: so entschieden er die Haupterkenntnis der Psychoanalyse

annimmt und ausbaut — ebenso entschieden setzt er
der biologischen Sexualität den überaus anschaulichen, lebensvollen

Erosbegriff entgegen, der nicht aus der empirischen
Naturwissenschaft stammt, sondern aus der Jugendzeit der
höchsten Kultur, die wir kennen, der griechischen. Das heißt
also, hier ist ein symbolschweres Wort eingeführt, das lediglich
auf den Menschen anwendbar ist, und zwar unbedingt auf seine
Erlebnisseite vorwiegend, nicht auf Verrichtungen; und das

ferner noch die Weihe und den Schauer urtümlichster Erlebnisse,

ja mythischer Weltentstehung in sich birgt. Die Bindung
des Eros an die Sexualität wird freilich im Sinne der Psychoanalyse

aufrecht erhalten, nur mit der Akzentverschiebung,
dass Eros nicht Sexualität sei, sondern ihr erst den Sinn gebe.
Andererseits wird die religiöse Abwandlung des Erotischen, bei
der einfach an die Stelle des einzelnen Menschen die « Welt »

im philosophischen Sinne als Ganzheit der Erscheinungen
trete, nachdrücklich betont. Und schließlich wird als Gegenspieler

der « Logos », der Geist, namhaft gemacht, und zwar
als schöpferisches männliches Prinzip, das für sich allein sofort
Erstarrung in toter Erkenntnis brächte, mit dem Eros
vereinigt aber alles Starke und Große erzeugt.

Ein theologisch Geschulter, Werner Achelis, hat alsbald mit
dem psychologischen Rüstzeug, das der analytisch Denkende

598



durch Umwandlung seiner biologisch orientierten Begriffe auf
eine solche Eros-Logos-Polarität gewinnt, sich an das Problem
gewagt, Leben und Werk eines religiös Schöpferischen einheitlich

darzustellen. Die Tragikomödie aller Biographien — wie
entspringt aus dieser Privatperson eben dieses Werk? — zu
überwinden, ohne sich in den Schranken strenger Psychoanalyse

zu fangen: Die Deutung Augustins, Bischofs von Hippo.
Analyse seines geistigen Schaffens auf Grund seiner erotischen
Struktur. Es ist kein abgeklärtes reifes Werk, sondern ein
kecker Vorstoß eben in dieser Richtung: Zusammenhang des

religiösen Erlebnisses mit der Eros-Verfallenheit, wobei die
Sexus-Seite gebührend mit anklingt, ohne als Erklärungsfaktor
überdehnt zu werden. Augustins Schwingen zwischen
religiöser, erotischer und büßerisch neurotischer Ergriffenheit,
diese faszinierende Vieldeutigkeit seines ekstatisch überschwenglichen

Wesens, weiß Achelis mit reichlichen Belegen aus seinen
Schriften unserm heutigen Verständnis nahe zu bringen. Die
Dogmatik tritt zurück, die theologische Orientierung hingegen
keineswegs, indem sie sich vielmehr einwandfreier Gewährsmänner

wie Harnack, Gressmann mit Geschick zu bedienen
weiß. Blühers eigener Versuch in seiner Aristie des Jesus von
Nazareth, von solcher Grundlage aus Persönlichkeit und
Wirkungsgewalt des Rehgionsstifters aller Pragmatie zu
entkleiden und auf ihre gemeinschaftsbildenden Grundkräfte
zurückzuführen, kann hier nicht näher herangezogen werden.
Es verdient nur betont zu werden, dass er dabei von seiner
früheren Art der Behandlung erotischer Probleme weiter
vorgeschritten ist zu philosophischer Betrachtungsweise.

Leider kann auch eine andre Wandlung in diesem Zusammenhange

nicht eingehend gewürdigt werden: Freuds Annäherung
an den platonischen Eros in seinen letzten Schriften (Jenseits
des Lustprinzips, Massenpsychologie und Ich-Analyse, Das Ich
und das Es). Es würde einer weitausholenden kritischen
Erörterung über die Theorienbildung in der Psychoanalyse und
die Ursachen ihrer Unzulänglichkeit dazu bedürfen. Prüft man
nach, welche theoretischen Klärungen Freud erreicht, wenn er,
zum Teil auf Anregungen aus seiner Umgebung weiterbauend,
geradezu vom Eros spricht, wo er früher Libido, Sexualität,

599



Lebenstrieb und dergl. gesagt hätte, so wird freilich deutlich,
dass hier auf Grund von Analogien eine sicher falsche
Identifizierung vollzogen worden ist. In jenen Arbeiten, auf denen
Freud fußt, ist nämlich ein Hauptzug des platonischen Eros

gar nicht zur Geltung gebracht, weil er im Denksystem der
analytischen Autoren nicht entsprechend anklingt, wie er im
psychologischen Besitzstand unserer Zeit denn nur ganz selten
bemerkbar wird: es ist der Zustand des Verfallenseins, jener
schöpferisch-ekstatische Zustand, dessen Eigenart eben nicht
mit Trieben (weder Sexual-, noch Ich-, noch Todes-, noch
Selbsterhaltungstrieben) oder mit Bedürfnissen nach Abreak-
tion von Spannungen aufzubauen ist, sondern etwas
phänomenologisch Andersartiges bleibt. Blüher hat hier richtig
gesehen, und das hat ihn gezwungen, eigene Wege weiterzugehen.

In seiner ganzen Tiefe erfasst und dargestellt hat diese Eigenart

des echten erotischen Zustandes nur Klages, wie sogleich zu
zeigen sein wird, indem nämlich nur er die eigene Erlebnisfülle,
wie das philosophische Rüstzeug besitzt, um die Gelegenheitsursachen,

bei denen der Eros in Erscheinung tritt, von seinem
Wesen zu unterscheiden. Er nähert sich diesen Problemen
von der entgegengesetzten Seite wie die Psychoanalyse, frei von
allen biologischen und entwicklungstheoretischen Bindungen,
völlig auf Wesensschau gestellt und auf psychologische Klärung
metaphysischer Urphänomene, nicht allgemein-empirischer
Erlebnisabläufe. An diesem Prellbock werden die Wogen
analytischer Denkweise sich brechen und wenden müssen,
wenn sie nicht ins Uferlose versickern wollen.

Inzwischen hat sich bereits, in einem jener halb esoterischen
Kreise, die den geeigneten Boden für solche weltanschaulichen
Wandlungen von jeher abgaben, etwas derartiges im Stillen
abgespielt : des Grafen Hermann Keyserling Darmstädter
«Schule der Weisheit» hat sich auf einer Tagung vorwiegend mit
der Psychoanalyse beschäftigt. Wie konnte in die etwas ästheti-
sierende Kulturphilosophie der Darmstädter eine solche
positivistische und materialistische Entlarvungs-Psychologie
Einkehr halten? — so fragt man sich zunächst erstaunt. Der richtige

Mittler fand sich in 0. A. H. Schmitz, dem die erste fruchtbare

Verarbeitung der psychoanalytischen Erkenntnisse gelang.

600



Und zwar knüpfte er an die Gestaltung an, die Jung diesen
Erkenntnissen gegeben hat, und wusste als vielseitig erfahrener
und nuancenreicher praktischer Dichterpsychologe die schwerflüssige

und etwas mystisch-dunkle Lehre Jungs so auf ihre
Grundzüge zu reduzieren, dass damit endlich der Willige eine
Pforte in diese Welt finden kann. Damit hat Schmitz (in seinem
Brevier für Einsame) für Jungs Geltung in Deutschland wohl
das Eis gebrochen. Denn bislang war es nicht möglich,
Fernerstehenden den Gehalt der kompliziert und dabei sprachlich
eigenwillig aufgebauten Schriften Jungs nahezubringen. Durch
die höchst fesselnden Beziehungen aber, die Schmitz zwischen
dieser Form der Analyse und derYoga-Lehre aufzuzeigen weiß,1)
sowie durch die geschickte Einordnung in den Strom der
kulturpädagogischen Bemühungen unserer Zeit hat Jung nun
zunächst für literarische Kreise seinen Ort in der Zeitgeschichte
erhalten und wird wohl auch der Fachpsychologie auf diesem
Umwege leichter eingehen. Wenigstens dem Bruchteil, der die
Psychologie der Persönlichkeit ernsthaft betreibt.

Da Schmitz neuestens auch den « kosmogonischen Eros »

von Klages in das Weltbild des Darmstädter Kreises einzu-
beziehen sucht (im letzten Bande des Leuchters), so wird das
Netz der Fäden, die dort zusammenlaufen, immer dichter, und
es mutet nur etwas unheimlich an, dass dies alles sich sollte
vereinigen lassen. — Tatsächlich klingen in der Schöpferischen
Erkenntnis des Grafen Keyserling Gedanken von Klages
unverkennbar an, wie sie auch bei Spengler und Frobenius
anklingen, die man hier wenigstens in Perspektive zeigen muss als

Forscher, deren kulturphilosophische Konzeptionen (das
Schöpferische und Schicksalsmäßige bei Spengler, das Paideuma bei
Frobenius) an die Erlebnissphäre des Eros grenzen oder sich
mindestens ähnlich entschieden dem Zwangsgedanken der
Kausalerklärung widersetzen, durch deren Missbrauch die
seelische Verwüstung des 19. Jahrhunderts vorwiegend
bedingt ist.

') Inzwischen ist ein eigenes Buch über diesen Gegenstand erschienen: Psychoanalyse und
Yoga (Verlag Reichl, Darmstadt), das die hier gegebene Charakteristik von Schmitz und seiner
Bedeutung für die Weiterentwicklung und vielleicht mehr noch für die Geltung der Analyse
bestätigt.

601



Erst vor dem Hintergrund dieser mehr oder weniger
richtungsverwandten Bemühungen gewinnt das mehrfach erwähnte
letzte Werk von L. Klages: Vom hpsmogonischen Eros sein volles
Relief. C. A. Bernoulli hat jüngst darauf aufmerksam gemacht,
dass Klages 1902 in seiner Schrift über Stefan George bereits
den Umriss jener Metaphysik angelegt hat, die in den Arbeiten
der letzten Jahre endgültig Gestalt gewinnt. Dazu gehört auch,
dass er seit jener Zeit Bachofens Anschauungen über den
Urzustand der menschlichen Gemeinschaft als tiefste Erkenntnisse
leidenschaftlich verfochten hat, ohne viel Verständnis dafür
zu finden. Im Gegenteil: sein Eintreten für Bachofens Pelasger
und die Mutterrechtstheorie wurde eher als Marotte eines
Eigensinnigen angesehen. Das hat sich erst in den letzten
Jahren gewandelt, und neuerdings treten öfters lokale
Entdecker Bachofens auf, die nicht beachten, dass bei Klages das

kulturphilosophisch Wesentliche an Bachofen längst sich
lebendig auswirkt. Wie es denn überhaupt immer aufs Neue
erstaunlich ist, wenn der Zufall einen Einblick in die
vielverschlungenen Anregungsfäden vermittelt, die von primären
schöpferischen Menschen zu den Hintertüren der vielgewandten
Makler führen.

Was nun den Eros, wie ihn Klages sieht, von allen anderen
Darstellungen unterscheidet, ist folgendes : schärfste Absetzung
von allen gebräuchlichen Liebesarten, als Neigung,
Vereinigungstrieb (der mit der Mutterliebe in Beziehung gebracht
wird) Geschlechts-, Fortpflanzungs-, Verschlingungstrieb usw.
Es wurde vorhin betont, Klages betrete dieses Gebiet der Triebe
von ganz anderer Seite und bei ganz anderer Beleuchtung als
die Psychoanalyse. Das beweisen die ersten Kapitel und zumal
jenes über den Erosbegriff im Altertum und das andere über
den elementaren Eros. Keineswegs handelt es sich hier darum,
zu zeigen, inwiefern die Alten « schon » Gesichtspunkte und
Meinungen haben, die den unseren entsprechen, sondern
vielmehr sogar darum, dass bereits damals das Urerlebnis in seiner
reinen Form getrübt wurde durch bestimmte Tendenzen des

Wollens, der Wunschbefriedigung, auch beim platonischen
Eros. Daher Klages nicht zögert, zum elementaren Eros als
einem Zustand reinen Überschwangs im Erschauen, d. h. also

602



der Ekstase, des Rausches durchzustoßen und dessen Wesen

nun als kosmisch zu unterscheiden von dem dionysischen oder
chaotischen Rausch. Von der seherischen Gewalt, mit der
solche seelischen Zustände — wie wir sie in der frühantiken
Dichtung erfühlen, von den Mysterien-Religionen durch
Berichte kennen — vor uns entrollt werden, lässt sich kein Begriff
geben. Außer Nietzsche hat niemand in unseren Tagen aus
solchen Tiefen klare Erkenntnis heraufgeholt. Möge eine kurze
Probe das versinnlichen. Nach einer Charakterisierung des
Geschlechtstriebes und seines Gegenbildes, der Askese, die an
Verdeutlichung des dämonischen Untergrundes der Wollust
nichts schuldig bleibt, folgt diese Rhapsodie über die
Gelegenheitsanlässe des erotischen Rausches : « Er kann sich vollenden
beim bloßen Anblick eines geliebten Wesens, und das mag ein
gleichgeschlechtliches Wesen, aber auch ein gegengeschlechtliches,

es mag ein Tier, eine Pflanze sein; und er kann sich
nicht minder vollenden beim Riechen eines Duftes, Schmecken
eines Weines, Hören eines Klanges, Betasten eines tropfenden
Zweiges. Er kann im Wachen erwachen wie im betäubendsten
Traum. Er feiert seine Orgien unter dem Wehen der
Frühlingsstürme, angesichts des sternbesäten Firmamentes, im
Schlossenschauer, auf flammendem Bergesgrat, in tobender
Meeresbrandung, unter dem Wetterleuchten der« ersten Liebe»,
aber nicht weniger in der Umarmung des Schicksals, das seinen

Träger zermalmt. Er ist Wollust zugleich des Aufgangs und
des Unterganges, Wollust, da Sterben und Tod zur wehvoll-
seligen Wandlung wird! Im Ewigkeitsaugenblick seiner
Vollkommenheit liegt entfesseltes Rasen oder kristallene Entrücktheit).

So wenig gleicht er dem Zustand irgendeiner Bedürftigkeit,

dass wir, was Drang in ihm, zu kennzeichnen haben
als Drang des Überströmens, der strahlenden Ergießung, des
maßlosen Sichversenkens. Nicht Bedürftigkeit ist er und Mangel,

sondern Uberschwang quellender Fülle, goldstreuende
Flamme und weltenträchtige Schwangerschaft. Darum, worauf
sein Strahl fällt, das erglüht in namenloser Schönheit, wohin er
den Fuß setzt, da wuchert ein Blütendickicht, und seine
Umarmung befreit aus Dingen und Menschen den eingekerkerten
Gott. Das ist die allgemeinste Beschaffenheit jenes Zustandes,

603



der in der Symbolsprache des seherischen Geistes der Vorzeit
der ,Eros Kosmogonos' heißt.»

Von diesem Urerlebnis schöpferischer Ekstase aus entwirft
Klages nun das Bild einer Welt, vor dem freilich dem nüchternen
Betrachter von heute der Atem stocken mag, und vor dem auch
Nietzsches Bild der dionysisch-apollinisch polarisierten Antike
verblasst. Da schießen ausgedehnte folkloristische Kenntnisse
mit kritisch gesichtetem esoterischem Wissen und schärfster
dialektischer Prägnanz zu einer Metaphysik des Lebens
zusammen, die gerade durch ihren kulturellen Konservativismus,
der sich den « Forderungen des Tages » hohnlachend in den
Weg stellt, die Tiefen der Seele aufrüttelt. Wie er gegen Piatons
Ideenlehre die Lehre von der Wirklichkeit der Bilder aufstellt
und damit endlich dem seit Goethe öfters auftauchenden
Problem der « Urbilder » oder « urtümlichen Bilder » (Burckhardt,
Jung u. a.) eine klare Gestalt verleiht — oder wie er den Eros
als Eros der Ferne nachweist und von hier aus über das Wesen
der Ekstase, der Entselbstung, der Befreiung von den Fesseln
des Geistes, vorschreitet zur Symbolik, zum Totenkult und
Ahnendienst im Gegensatz zum christlichen Unsterblichkeitsglauben

— das ist eine kühne philosophische Höhenwanderung,
die nur der Schwindelfreie mitmachen kann. Aber er gewinnt
dabei eine Uberschau über die sonst allzu nahen zwängenden
Tatsachen des praktischen Lebens und einen Blick für die
wahren Proportionen des uns vertrauten Weltbildes in der Weite
kosmischer Räume, dass er manche Irrtümer und Torheiten
nie mehr begehen kann. Neben solcher klärenden Gewalt sind
alle anderen zeitgenössischen und früheren Äußerungen über
den Eros mehr oder weniger gebildete Betrachtungen von
Privatmenschen.

Eine ganz andere Frage wäre die nach der Bedeutung dieses
Werkes als eine Beitrages zu den weltanschaulichen Problemen
unserer Zeit und der gegenwärtigen Gesellschaft. Nichts bei
Klages zielt darauf ab und man täte ihm daher Unrecht, zu
fragen: was soll also geschehen? Praktische Lebensweisheit
und ein Gegenstand für soziologische Statistik ist hier nicht
hergerichtet, so wenig wie in einer großen Tragödie oder in der
Lebenskurve eines dämonischen Menschen —, aber dass der

604



Einzelne in sich selbst und die Untergründe des Seins anders
lauschen lernt und zu Entscheidungen gezwungen wird, dies
bedeutet mehr. Man braucht nicht mit Klages zu fluchen —
wenige könnten es wagen, ohne sich lächerlich zu machen —,
aber man muss mit ihm segnen die Welt des kosmogonischen
Eros, die er uns von innen heraus wieder erhellt hat.

WIESBADEN HANS PRINZHORN

s s s

DAS PROBLEM DER RELIGIÖSEN MUSIK

Jede Wissenschaft beruht zunächst auf der Erforschung von
Tatsachen und Zusammenhängen, die nur dann einen Sinn hat,
wenn sie mit der Technik eines methodisch-rationalen
Erkennens und Denkens betrieben wird. Die Wissenschaft tritt
so in den Dienst der Erkenntnis, den einzigen, der ihrer würdig
ist. Das Streben nach Erkenntnis ist ein Ausfluss der uns
innewohnenden Uberzeugung, dass in viel höherem Maße, als wir
es nachweisen können oder bis jetzt wissen, Beziehungen tieferer
Art zwischen den Dingen, den Menschen, den Ideen bestehen.
Wir fühlen, dass dahinter eine schöpferische Kraft lebt, die
nicht von uns ausgeht, für die Ideen, Menschen, Dinge höchstens

Werkzeuge sind, die also über uns steht. Wesen und
Absichten dieser schöpferischen Kraft zu verstehen, bedeutet das

Höchstmaß an geistiger Befriedigung, bedeutet das einzig echte
Ziel unserer gesamten individuellen und kollektiven Entwicklung.
Das Streben nach Erkenntnis ist unumgängliche Voraussetzung
hierzu.

Spielt jene schöpferische Kraft bei der Bildung unserer
Weltanschauung die ausschlaggebende Rolle eines ausnahmslos
geltenden, über- und irrationalen, allmächtigen Grundgesetzes,
so lebt in uns der Glaube an das Göttliche, in dessen Gewalt das
Kleinste und Größte, das Schönste und Grauenhafteste, das

Lebendige und Tote gegeben ist. Damit ist durchaus nicht alle
Erkenntnis mit einem Schlage da. Jene Beziehungen bleiben
nach wie vor in vielen Fällen ein Rätsel, daher weiterhin ein
Gegenstand unseres Strebens nach Erkenntnis, ein Objekt der
Wissenschaft. Aber dieses Streben ist nunmehr getragen von

605


	Eros und wir

