Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 10

Artikel: Von europaischen Geiste in der modernen franzdsischen Literatur
Autor: Curtis, Ernst Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOM EUROPAISCHEN GEISTE
IN DER MODERNEN FRANZOSISCHEN LITERATUR

Frankreich hat von 1650 bis 1800 die unumstrittene kultu-
relle Fiihrung Europas gehabt, und zwar auf Grund eines
aristokratischen Gesamtstils, der sich in Literatur, Baukunst,
Sitte und in allen Lebensformen gleichmiflig ausprigte. Dieses
klassische System war eine wundervolleinheitliche Schépfung.
Seine Hegemonie wurde gebrochen durch die Revolution, die
Romantik (in und auflerhalb Frankreichs) und die nationalen
Bewegungen in den europdischen Staaten. Aber die Revo-
lution wurde der Ausgangspunkt einer neuen Ideologie, mit der
sich Frankreich noch einmal eine Weltmission gab. Fiir ein
Jahrhundert wurde Frankreich das Land der Menschenrechte,
das Land der Demokratie, der Freiheit und des Fortschritts.
Der grofle Reprisentant dieses Frankreich war Victor Hugo.
Aber heute muss man sagen, dass die franzosische Kulturidee,
welche in dem Anspruch auf europiische Hegemonie die klas-
sische abloste, sich zersetzt hat. Erstens wird diese Idee in
Frankreich selbst aufs leidenschaftlichste bekimpft von den
Wortfithrern der gegenrevolutiondren Schule, die mit Maistre
und Bonald anhob. Zweitens hat die merkwiirdige Umlagerung
stattgefunden, dass die Revolution heute thr Hauptquartier in
Russland hat. Aller Linksradikalismus, der frither nach Frank-
reich blickte, schaut heute nach Russland. Frankreich ist nicht
mehr die ¢nation initiatrice». Drittens aber kann gesagt werden,
dass die Ideologie von 1789 heute ihre Uberzeugungskraft fiir
den europiischen Geist verloren hat. Die historische und
kritische Arbeit des 19. Jahrhunderts hat die Aufklirungsideale
unterhshlt. Sie haben keine Lebenskraft und keine Zugkraft
mehr. |

Zweimal also in den letzten drei Jahrhunderten hat der
franzésische Geist eine nationale Form geprigt, die in weit-
gehendem Maf3e eine europdische Geistesform wurde. Aber die
geschichtlichen Voraussetzungen haben sich so verschoben,
dass keine dieser beiden Formen mehr diese Funktion iiber-
nehmen kann. Das nimmt ihnen nichts von ihrer geschicht-
lichen Bedeutung, dndert nichts an den Sympathien, die man

580



auch heute noch fiir sie haben kann. Es erklirt aber die eigen-

tiimliche Schwierigkeit, die grade fiir Frankreich das geistige
Problem Europa besitzt. F rankreich verdankt die groflartige
Einheitlichkeit und Harmonie seiner Kultur einer gewissen
konservativen Grundgesinnung. Aber eben dieser konservative
Zug bringt es mit sich, dass man auf geschichtlich beglaubigte
Rechte schwer verzichtet. Es wird dem franzésischen Geist
schwer, eine Idee von Europa anzuerkennen, die nicht auf der
Hegemonie einer Nationalkultur, sondern auf ihrem organischen
und gleichberechtigten Zusammenarbeiten beruht. Und gerade
heute, wo Frankreich politisch die Vormacht des Kontinents
ist und reaktionire Politik treibt, sind seine offiziellen geistigen
Michte geneigt, sich wieder dem Gedanken einer franzosischen
Kulturhegemonie hinzugeben.

AufBerdem liegt im Charakter des franzésischen Lebens und
des franzosischen Menschentyps ein gewisser nationaler Provin-
zialismus. Franzosisches Lebensgefiihl hat nichts von atlan-
tischer Weite. « La France tourne le dos a 1’'Océan,» sagte
Michelet. Frankreich verschliefit sich in sich selbst. Paul
Morand sagt ausgezeichnet in seinem neuesten Buch (Lewis et
! rene, ]924): « Les autres pays ne sont que des morceaux d'un
continent, du monde; la France est un vase clos, un aliment
complet, qui intéresse |'Europe mais que 1I’Europe n’intéresse
pas ... Ainsi a-t-on plus qu’ailleurs en sortant de France |"'m-
pression de s ‘échapper, de se tirer a propos d’un bonheur domes-
tique, d’éviter ce danger qu'il y a a vivre avec une femme qui
vous suffit.» Balzac tadelte « cette imbécile croyance, la seule
rellglon du Francais qul consiste a croire que | 'univers commence
4 Montrouge et finit & Montmartre, a se moquer des étrangers
et 4 les regarder comme une proie» (Ed. déf. XXII, 387).

Aber auch in Frankreich hat die Idee europiischer Geistes-
gemeinschaft im Sinne der polyphonen Harmonie eine grofie
Tradition. Diese Idee ist zum erstenmal bewusst erfasst und
fruchtbar verwirklicht worden durch Frau v. Staél. Dem ab-
strakten Kosmopolitismus des 18. Jahrhunderts, der den Men-
schen entnationalisierte, um 1hn zum Weltbiirger zu erheben,
stellte sie den Begriff einer europiischen Kultur entgegen, die
nicht Nivellierung, sondern Synthese der verschiedenen Natio-

581



nal-Kulturen bedeutet. In dem Buch iiber Deutschland, das
1813 erschien, steht der denkwiirdige Satz: Il faut, dans ces
temps modernes, avoir l'esprit européen. Dieses Buch be-
griindet die vergleichende Betrachtung der modernen Kulturen.
In der deutschen Dichtung und Philosophie fand Frau v. Stagl.
ein Weltgefiihl ausgesprochen, das ihr eine fortan unentbehr-
liche Bereicherung des europiischen Geisteslebens erschien.
Mit der Restauration des Konigtums begann dann fiir Frank-
reich nach dem driickenden Zensursystem Napoleons eine
Epoche universaler Geisteserneuerung. Eine neue Dichtung
erwachte. Neuer Bildungsstoff aus allen Sphiren wurde von
einer bewegten Jugend ergriffen. Es sind jetzt grade hundert
Jahre her, dass in Paris eine Zeitschrift begriindet wurde, die
schon in threm Titel das Ziel universaler Menschheitssynthese
andeutet. Sie nannte sich Le Globe, der Exdball. IThr Griinder
Dubois verstand es, die Elite der jungen Generation zusammen-
zuschlieBen mit dem Ziel einer allumfassenden Kritik und
Kulturberichterstattung. Sainte-Beuve hat im Globe seine
Laufbahn begonnen. Im fernen Weimar war Goethe ein eifriger
Leser des Globe. « Ich lobe mir meine Globisten », pflegte er
seinen Besuchern zu sagen. Die Tendenzen des Globe kamen
Goethes Ideen iiber das Wesen der Weltliteratur entgegen.
Ein Menschenalter spiter haben Taine und Renan in Frank-
reich als intellektuelle Vermittler auslindischer Geisteswerte
gewirkt. Das Wesentliche ist auch hier, wie bei Mime. de Stagl
nicht der Import fremder Literaturen und Philosophien, sondern
die Erweiterung des franzosischen Kulturbewusstseins. Aber
die Fundamente, die Methoden, die Proportionen dieser Er-
weiterung sind bei Renan und Taine ganz anders und weit be-
deutsamer als bei Frau v. Staél. Frau v. Staél ist eine reisende
Schriftstellerin. Thre Kulturfiihrer fiir Deutschland und Italien
(denn Corinne steht neben De [’Allemagne) sind intellektuelle
Reiseberichte. Taine und Renan sind Historiker und Philo-
sophen. Sie verkorpern fiir Frankreich zum erstenmal das, was
man die geisteswissenschaftliche Weltanschauung nennen kann,
d. h. die Gewinnung neuer Kulturwerte aus geschichtlichem
Denken und Forschen. Beide haben als Historiker die Wesens-

ziige der englischen, der deutschen, der italienischen Kultur

582



studiert. Aber weil sie thre Forschungsarbeit mit ihren eigenen
Lebensprob]emen In Beziehung setzten, und weil sie es ver-
mochten, den Ertrag dieser Arbeit in vollendeter literarischer
Form niederzulegen, wurden sie selbst klassische Autoren.
Thre Werke gliedern sich in die glanzvolle Tradition der fran-
zosischen Literatur ein. Damit wurde aber auch ithr Gehalt,
d. h. das Wissen von den fremden Kulturen, ein dauerndes
Besitztum des franzosischen Geistes. Der junge Franzose, der
sich das geistige und literarische Erbe seiner Nation aneignet,
empfingt damit durch diese Schriftsteller zugleich Bilder frem-
der Geistesart, Niederschliage englischer oder deutscher Welt-
ansicht. Selbst wenn er spiter Nationalist wird und Grenzwille
gegen fremdes Volkstum errichtet, wie es Barres tat oder wie
es die Action frangaise tut, raumt er Shakespeare und Goethe
einen Platz in seinem Pantheon ein.

Ein weiterer Schritt geschah durch die Junge Literatur der
achtziger und neunziger Jahre, durch die Bewegung, die man
mit einem unbestimmten, aber bequemen Ausdruck den Sym-
bolismus nennt.!) Von den isthetischen Theorien dieser Be-
wegung ist fast nichts iibrig geblieben, von ihrer Dichtung ist
viel versunken. Aber doch ist die Girung dieser Zeit von grofler
befruchtender Wirkung gewesen. Sie hat den Boden aufge-
lockert, sie hat eine neue seelische Atmosphire geschaffen, in
der der franzosische Geist durch einen Genius wie Rimbaud
eine vollkommen neue Ausdrucksform fand. Wiederum waren
die Hiillen der Tradition zu eng geworden. Wiederum wurden
sie durchbrochen und wurde neuer Seelengehalt aus allen
geistigen Zonen erobert. In diesen Jahrzehnten begann die
Elite der geistigen Jugend Frankreichs die Seele des russischen
Romans und die der deutschen Romantik zu entdecken. Man
weif}, was die Bekanntschaft mit Tolstoi fiir den jungen Rolland
bedeutete. Aber daneben steht Novalis. Sein idtherisches Bild
geht durch André Gides Erstlingsbiicher. Maeterlinck hat 1thn
iibersetzt und kommentiert. In seiner Novalisstudie stellt er
der Welt des franzosischen Klassizismus die der romantischen
Mystik entgegen. Er blickt mit den Augen der jungen Gene-

1) Auch Baudelaire wiire zu nennen. Poe und Emerson sind ihm notwendig. In seinem Tage-
buch notiert er: je m’ennuie en France, surtout parce que tout le monde y ressemble & Voltaire.

583



ration auf die Heldinnen Racines, und er fragt: Que représente
Bérénice, si je la compare a ce qu'll y a d'invisible dans la men-
diante qui m'arréte ou la prostituée qui me fait signe? Dieser
Satz steht im Trésor des Humbles. Und in demselben Buch findet
sich neben der Studie iiber Novalis eine solche iiber Emerson.
Emerson und Novalis, beide dienen Maeterlinck zur Belichtung
jenes mystischen Bezirks der Seele, den die klassische fran-
zosische Literatur nicht gekannt oder doch nur innerhalb der
kirchlichen Lehrtradition gekannt hatte. Die Mystil( Maeter-
lincks aber weif} nichts von Kirche und Gott, sie weifl nur vom
Geheimnis der Seele und von der Felerlichkeit des Lebens.

Das Leben — dies Wort ist dann fiir die jungen Krifte der
nichsten Generation, fiir die junge franzosische Literatur des
20. Jahrhunderts das Losungswort geworden. Das Weltgefiihl
dieser Generation war nicht mehr die nach innen gekehrte Ver-
geistigung der Symbolisten, sondern dringte auf unmittelbare
und totale Berithrung mit dem Strom des Werdens, mit dem
élan wvital. So verschiedene Naturen wie Gide und Rolland,
wie Suares und Péguy, wie Claudel und Philippe hatten darin
eine seelische Gemeinsamkeit. Bergsons Philosophie sprach in
begrifflicher oder iiberbegrifflicher Form dasselbe Lebensgefiihl
aus. Und wenn diese Philosophie unbeschadet ihrer schépfe-
rischen Originalitit mit den Gedanken der deutschen Romantik
und besonders Schellings eine Verwandtschaft zeigt, so erweitert
sich der literarische Selbstausdruck des franzosischen Geistes
in dieser Zeit durch die Aufnahme eines Walt Whitman und
eines Nietzsche.

Uberblickt man das Jahrhundert zwischen 1813 und 1913,
zwischen dem Erscheinen des Deutschlandbuches der Frau
v. Staél und dem Ausbruch des Weltkrieges, so zeigt sich, dass
der franzésische Geist in immer neuen Ansitzen sich die Sub-
stanz der iibrigen Kulturen einverleibt, dass er deutsche, eng-
lische, russische Zustréme aufnimmt. Aber alles kommt darauf
an, dass dieser Vorgang richtig verstanden wird. Und die
Nationalisten innerhalb und auflerhalb Frankreichs tun alles,
um 1hn zu missdeuten und dadurch zu entwerten. Die fran-
zosischen Nationalisten sprechen den europiisch erweiterten
Schriftstellern threr Nation das Franzosentum ab. Sie erkldren

584



jede von auflen kommende Befruchtung fiir eine Verfilschung
des franzssischen Geistes. Das sind die Kreise, die einen férm-
lichen Feldzug gegen Rousseau, gegen die Romantik, gegen
Renan eréffnet haben, und die heute einen Rolland, einen Gide
bekimpfen. In Deutschland wiederum gibt es kurzsichtige
Kritiker, die jede Einwirkung deutschen Geistes mit patrio-
tischer Genugtuung feststellen, als kdme darin eine Rassen-
iiberlegenheit zum Ausdruck. Beide Attitiiden sind gleich eng,
kleinlich und falsch. Sie kommen beide aus einem tiefen Irrtum
iiber das Verhiltnis von Geist und Nation. Aus der Idee, dass
der Geist einer Kultur nur ein biologisches Phinomen sei, der
Hirnreflex nationalen Lebens. Diese Anschauung ist, genau
besehen, nichts anderes als roher Materialismus. Sie fiihrt
konsequent zu der Folgerung, man solle deutsch resp. fran-
zosisch denken. Wir horen diese Forderung in Frankreich und
in Deutschland. Sie widerspricht den Gesetzen des Geistes
selbst, sie filscht das Denken. Der Geist kann schopferisch
nur sein, wenn er allein der Idee, der Wahrheit, der Sache folgt.
Nur diese Bindung ist thm gemif} und notwendig. Erst wenn
er in reinem Streben seine Idee verwirklicht hat, kann es ge-
schehen, dass sich in seiner Schopfung nationale Wesensart
kundgibt. Aber er kann sie nicht als Programm vorwegnehmen.
Jede grofie geistige Schopfung ist Ausdruck des Weltgeistes in
einer besonderen Sprache. Das losende Wort hat Novalis ge-
sprochen: « Germanitit ist so wenig wie Romanitit, Gracitit
oder Britannitit auf einen besonderen Staat eingeschrinkt; es
sind allgemeine Menschencharaktere, die nur hie und da vor-
ziiglich allgemein geworden sind.» Und dazu nehme man
Goethes Wort: « Die himmlischen und irdischen Dinge sind
ein so weites Reich, dass die Organe aller Wesen zusammen es
nur zu erfassen vermogen.» Goethe und Novalis sprechen
denselben geistigen Sachverhalt aus. Die Harmonie des geistigen
Reiches gleicht einem Orchester, in dem kein Instrument ent-
behrt werden kann. Jeder Nationalgeist ist ein solches musi-
kalisches Instrument, ist also zugleich individuell und universal.
Was wire das fiir ein Musiker, der nur ein Instrument gelten
lieBe und héren wollte? Er wiirde nie eine Beethovensche
Symphonie vernehmen kénnen. Die Kulturnationalisten sind

585



solche schlechten Musikanten. Der wahre Musiker ist darum
kein schlechter Geiger oder Bliser, weil er in der Symphonie
mitspielt. Der geistig lebendige Mensch ist darum kein
schlechter Deutscher oder Franzose, weil er an dem europiischen
Konzert mitwirkt. |

Dass die symphonische Musik der europiischen Seele in
den letzten Jahrzehnten vor dem Kriege auch in Frankreich
erklang, habe ich vorhin angedeutet. Ein sehr bedeutungsvolles
Zeichen dafiir liegt, wie mir scheint, in der Tatsache, dass kurz
vor dem Kriege einige franzésische Dichter thr Weltbild in
Romanen darstellten, deren Helden Auslinder waren. Ich
denke an Romain Rolland und seinen Jean-Christophe, ich denke
an Valéry Larbaud und seinen Barnabooth (1913). Dort ein
Deutscher, hier ein Amerikaner kosmopolitischer Prigung,
beide geformt von einem Franzosen. Nichts zeigt deutlicher,
dass der neue Menschentyp des 20. Jahrhunderts iiber die ge-
schichtlichen Schranken einer nationalen Tradition hinaus-
wichst, und dass dieser neue Typus auch in Frankreich gesehen
und geschaffen wurde.

Der Krieg hat nun freilich Geister und Herzen verwirrt, er
hat Leben vernichtet, er hat Hass und Misstrauen erzeugt. In
den ersten Nachkriegsjahren schien es, als ob grade in Frank-
reich die gefithlsmiflige Reaktion auf den Krieg sich in einer
angstlichen AbschlieBung gegen alles Nichtfranzésische duflere.
Diese Tendenz besteht in gewissen Kreisen auch heute noch
weiter. Aber im ganzen hat sich die Atmosphare doch verindert.
Diejenigen, auf die es ankommt, die schopferischen Geister, die
etwas Neues zu sagen haben, nehmen die Entwicklung wieder
auf, die 1914 abbrach. Eine so mafigebende Zeitschrift wie die
Nouvelle Revue francaise gibt den geistigen Stromungen des
Auslandes weiten Raum und ist im besten Sinne europiisch.!)

In dieser Zeitschrift ist vor allem Thibaudet, der ausgezeichnete
Kritiker, fiir die « intellektuelle Demobilisierung » eingetreten.
Er hat dort die « fremdenfeindliche Stromung» («le courant
xénophobe ») bekampft, die den deutschen, aber auch den eng-
lichen Einfluss ausschalten mochte. Er i1st der Reprisentant

1) 1923 wurden die Zeitschriften Europe und Revue européenne gegriindet

586



einer Kritik, die man die Kritik der Intelligenz nennen kénnte.
Humanist durch und durch, mit allen Wurzeln seines Geistes
dem Griechentum verbunden, nimmt er durch die Universalitit
der Interessen und des Kulturgefiihls einen einzigartigen Platz
in der zeitgendssischen Kritik ein. Wenn ich von Kritik der
Intelligenz spreche, so mochte ich damit ausdriicken, dass die
Krntik Thibaudets (und neben Thibaudet sind hier Charles
Du Bos und René Lalou zu nennen) sowohl den Dogmatismus
eines Brunetiére wie den Impressionismus eines Lemaitre iiber-
wunden hat. Man kénnte mir erwidern, das trife auch auf Remy
de Gourmont zu. Aber Gourmont war in seiner Art nicht
weniger dogmatisch als die iltere akademische Kritik. Nur war
sein Dogmatismus physiologisch-positivistisch im Sinn des
18. Jahrhunderts. Thibaudet aber ist durch Bergson hindurch-
gegangen. Seine philosophische Betrachtungsweise beruht auf
der Verbindung von Intelligenz und Inturtion. Das Ausmaf}
seines Verstehens 1st viel weiter als das Gourmonts. Fiir ihn
ist die jahrzehntelange blutige Fehde zwischen Klassik und Ro-
mantik erledigt. Beides fiigt sich thm gleich sinnvoll in die
franzosische Tradition ein. Diese Position scheint mir im
heutigen Frankreich iiberhaupt an Terrain zu gewinnen. Die
franzosische Kritik schreitet zu einer geistigen Synthese fort,
die jenen Gegensatz iiberwindet. Das zeigen zwei kiirzlich
erschienene Biicher, die alle Freunde der franzésischen Literatur
interessieren miissen: die Geschichte der modernen franzosischen
Dichtung von Henri Clouard und die Essaysammlung Pour le
Romantisme von Henri Brémond. Clouard hatte 1913 einen
Band versffentlicht, der ein Manifest fiir den Neuklassizismus
war. Heute erkldrt er, das sei ein Jugendirrtum gewesen. Er
habe damals geglaubt, die Romantik sei eine teuflische Schlange,
die ewige Versucherin der grico-lateinischen Eva. Jetzt erklart
er: « Je pense aujourd 'hui que le Romantisme, considéré comme
le Mal en face d’'un Classicisme qui serait le Bien, n’a pas d exi-
stence réelle en littérature.» Und der Abbé Brémond, der
glinzende Geschichtschreiber der franzésischen Religiositit,
erklirt, die Romantik verdiene die Beschimpfungen nicht, mit
denen man sie seit zwanzig Jahren in Frankreich verfolge. Der
Kampf zwischen Klassik und Romantik sei ein blofler Wort-

587



streit. Dariiber sei sich eigentlich alle Welt heute einig. Mehr
als je bewundere man die groffen Romantiker, aber man taufe
sie jetzt Klassiker.

Diese Wandlung des Urteils 1st ja nun zunichst ein rein
innerfranzosischer Vorgang. Aber er hingt doch mit der Euro-
piisierung des franzésischen Kulturbewusstseins eng zusammen.
Wenn Frankreich an seinen Romantikern die klassische Taufe
vollzieht, so sanktioniert es damit auch die seelischen Werte,
die durch Rousseau, durch Frau v. Staél, durch Deutschland
und England der Romantik zuflossen. Er legitimiert das, was
die Doktriniare des Nationalismus als « Germanismus » brand-
markten. Sie meinen damit die sogenannten ¢« brumes du Nord»,
die nordischen Nebel, die vom Armelkanal und vom Rhein
heriiberzogen und angeblich den heitern Himmel Frankreichs
trilbten. Denn den Verfechtern der lateinisch-franzosischen
Kulturidee ist der englische Einfluss ebenso bedenklich wie der
deutsche. Grade der englische Einfluss hat sich aber in
Frankreich in den letzten zehn oder fiinfzehn Jahren immer
mehr verstirkt. Selbst die Katholiken sind davon nicht un-
beriihrt, und gerade Brémond, der Verehrer und Biograph
Newmans, der Freund Tyrrells, 1st dafiir ein Beispiel. Was
Frankreich von angelsichsischem Wesen aufnimmt, wirkt aber
notwendig im Sinne einer tieferen Europiisierung. Und dieser
angelsichsischen Zustrome sind viele. Whitman ist durch die
Lyrik von Jules Romains, von Vildrac, von Larbaud und anderen
ein Ferment der franzésischen Dichtung geworden. Namhafte
Kritiker haben ihn studiert. Valery Larbaud hat Coventry
Patmore, Samuel Butler und Joyce den Franzosen vermittelt
und 1st in der englischen Literatur so zuhause wie in der seiner
Nation. Keats, Shelley, Browning, Walter Pater, Meredith,
Henry James und viele andere Neuere und Neueste werden
iibersetzt und gelesen. Uber Ruskin ist kaum schoner und mit
groflerer Liebe gesprochen worden als von Marcel Proust.
Aber auch deutsche Dichtung wird heute wieder in Frankreich
eingebiirgert. Rilke, Thomas und Heinrich Mann, Georg Kaiser
und Fritz v. Unruh (die beiden letzteren eingefiihrt von Benoist-
Meéchin) werden iibersetzt und gewiirdigt. Viele Namen kénnten
hier noch genannt werden. Nur auf ein Buch will ich noch

588



hinweisen, das auch in den Rahmen der heutigen franzssischen
Kntik gehort: den 1923 erschienenen Dostoievski von André
Gide.

Dostojewski! Im August 1922 nahm ich, eingeladen von
Paul Desjardins, an der literarischen Dekade von Pontigny teil.
Am Schluss der Tagung tauchte dort die Frage auf, welches die
groflen geistigen Anreger unseres Lebensgefiihls seien. Jeder
sollte die Frage fiir seine Nation beantworten. Die Franzosen
sagten: Nietzsche, Whitman, Dostojewski. Ich konnte fiir
Deutschland nur zustimmen. Prezzolini lehnte diese Namen
fiir Italien ab. Carducci und Croce vertriten fiir Italien ihre
Stelle. Die Englinder wollten Meredith und Browning ein-
fiigen. Es war mir sehr bedeutsam, dass Frankreich und Deutsch-
land in diesem Moment allein zusammengingen. Ich hére noch,
wie Gide hinzufiigte: C’est la liquidation des influences médi-
teranéennes.

Ich musste an diesen Sommertag in der alten burgundischen
Abte1 denken, als ich vor einigen Monaten Gides Dostojewski
las. Dieses ungewdhnliche Buch gibt tiefe Sondierungen des
groflen Russen. Aber Dostojewski ist doch nur Anlass fiir eine
Fiille von Fragen, Andeutungen, Problemen, die eine Selbst-
priifung der modernen Seele darstellen. Es geht um neue
werdende Wahrheiten, um eine Kritik der Moral und des In-
tellekts, um Mystik und Seligkeit. Wie mit einem Scheinwerfer
werden ruckweise und fiir einen Augenblick die W&lbungen
des Himmels bestrahlt, der unsere Welt iiberspannt. Und zu
Dostojewsk: fiigt Gide drei andere Namen, die er zu einem
Viergestirn unserer seelischen Konjunktur vereint: Nietzsche,
Blake und Browning. Ich kann auf das bedeutende Buch hier
nicht weiter eingehen. Aber es zeigt mit voller Deutlichkeit,
wie sich heute fiir einen Fiihrer des franzosischen Geistes der
gemeinsame europiische Seelenhorizont darstellt.

Mit Gide haben wir schon die Grenze zwischen Kritik und
Dichtung iiberschritten. Gide ist Kritiker kraft desselben
mneren Lebensantriebes, der seine dichterische Produktion
nahrt — wobei ich Dichtung in dem umfassenden Sinn nehme,
der auch Drama und Roman einschliefit. Woher kommt die
stille, aber tiefe Wirkung, die Gide in der geistigen Elite aller

589



Linder ausiibt? Weil alle seine Biicher, Essays, Biihnen-
dichtung, Satiren, Romane die Lebensprobleme des modernen
Geistes umkreisen. Vor seinem Blick steht das Bild einer neuen
schoneren gliicklicheren Menschheit. Er leuchtet in Abgriinde,
er durchbricht Konventionen, er lebt einer Zukunft entgegen.
Als Dichter driickt er eine Fiihlweise, eine Form des Welt-
erlebens aus, die durchaus iiberfranzosisch ist. Sein kiinst-
lerisches Ideal ist eine neue Klassik. Darin fithrt er die vor-
nehmste Uberlieferung seiner Kultur fort. Nur in dieser Form
kann, wie ich glaube, das klassische Erbe des franzssischen
Geistes wieder europiische Geltung gewinnen. Franzésische
Kunst, die alle Schwingungen des neuen europiischen Lebens-
gefiihls in sich enthilt und sie zum Gleichgewicht asthetischer
Harmonie fithrt — solche Kunst wird Weltkunst sein.

Von dieser Art ist auch die Kunst Marcel Prousts. In Proust
hat Frankreich wieder einen Epil(er hervorgebracht, dessen
Werk schon jetzt neben das eines Balzac, eines Stendhal, eines
Flaubert tritt — aber als etwas vollkommen Neues und Ori-
ginales. Ein Auslinder, der an Flaubert und France seine An-
schauung vom franzosischen Geiste gebildet hat, wird von dem
Stil Prousts vermutlich so iiberrascht sein, dass er ihn gar nicht
in die franzosische Art einzuordnen vermag. Und doch hat
Jacques Riviére vollkommen recht, wenn er in Proust eine neue
reife Frucht franzésischer Klassizitit sieht. Ich sagte vorhin,
dass Proust ein Verehrer Ruskins ist. Aber ebenso vertraut hat
er mit dem Herzog von Saint-Simon gelebt. Ich kénnte noch
andere Namen nennen — aber ich nenne mit Absicht gerade
diese beiden, weil sie meine Auffassung von der europiischen
Erweiterung des franzosischen Geistes besonders iiberzeugend
stiitzen konnen. Gibt es verschiedeneres als den englischen
Propheten, Priraphaeliten, Puritaner und den Granden des
Sonnenkonigs? Wer so verschiedene Welten in sich lebendig
hat, der weif} alles von der menschlichen Seele, der geh&irt zu
den groflen Europidern des franzssischen Geistes. Die Erschei-
nung Marcel Prousts ist ein eindrucksvolles Zeugnis fiir die
Wirklichkeit und Einheit des europiischen Bewusstseins.

Diese Einheit miissen wir vertiefen und befestigen. Es
handelt sich dabei nicht um intellektuelle Spielereien und

590



weltfremde Literatenneigungen. Die Seele Europas ist noch
seit Jahrtausenden nicht so bedroht gewesen wie heute. Sie
wird zerrissen von inneren Konflikten, verseucht von Giften
eigener Zersetzungsprozesse, bedroht von auflen: von ameri-
kanischer Mechanisierung, die schon Baudelaire voraussah,
aber auch von neu erwachenden Kriften Asiens. Der Unter-
gang des Abendlandes ist prophezeit worden. Ein Erkenntnis-
wert wohnt solchen Prophezeiungen nicht inne. Ob Europa
untergehen wird, kann kein Denken entscheiden. Entschieden
wird das durch unseren Willen, durch Haltung und Spannung
unseres Lebens. Wir werden das Schicksal haben, das wir
wihlen. Wenn wir aber den Aufstieg wollen, dann miissen wir
vor allem diese zerrissene europiische Seele reinigen und heilen.
Wir miissen sie zur Harmonie stimmen, wir miissen ithre Ein-
heit neu errichten. Dann wird sie in dem groflen Prozess des
Kulturausgleichs, der die weltgeschichtliche Signatur unserer
Epoche ist, thr Wesen behaupten und erhéhen. Vor uns legt
eine Alternative, shnlich der, von der 1806 Adam Miiller sprach;
« Uns, die wir in dieser schwierigen Zeit leben, sind die friiheren
Zustinde der Welt und ihre gegenwisrtige bunte Verwirrung als
eine unendliche Rethe von Harmonien und Dissonanzen gegeben.
Ein inneres Verlangen nach allgemeiner Harmonie kiindigt uns
die grofle Alternative an, entweder den Zusammenhang aller
anscheinend noch so widersprechenden Glieder unserer Sphire
zu finden, in dem unendlichen Streit der einzelnen den Frieden
des Ganzen zu ahnden, oder allen diesen Kriegen und Dis-
harmonien unterliegend sich von ihnen verzehren zu lassen

und unterzugehen.»
ERNST ROBERT CURTIUS

591



	Von europäischen Geiste in der modernen französischen Literatur

