Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 9

Artikel: Zu Hermann Hesses "Siddhartha"
Autor: Saager, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZU HERMANN HESSES ,,SIDDHARTHA*“

Der Brahmanensohn Siddhartha ist herangewachsen, gelehrig und wissens-
durstig, unbefriedigt von seiner Umgebung. Er hofft Wahrheit bei den Sa-
manas, den Asketen, zu finden, und macht sich von dem Vater los. Bei den
Samanas lernt er viele Wege vom Ich hinweg, aber das ist nicht Weisheit,
versteht er. Weiter zieht er, begegnet Gotama. So wie dieser Wahrhaftige
mochte er werden! Doch auch dem Buddha ist nicht aus seiner Lehre Er-
l6sung geworden, sondern aus seinem Suchen, seinem Wege, aus dem Geheim-
nis seines Erlebnisses. Und, nachdem thm Gotama ,,Siddhartha, mich selbst™
geschenkt hat, pilgert er weiter, da es das Ich war, dessen Sinn und Wesen
er lernen wollte. (Govinda aber, der idngstliche Jugendfreund, gleichfalls
Brahmanensohn, bleibt bet Gotama.) Dies der erste Teil der Dichtung: in
dem den Suchenden die Lehre — statt das Leben — lehren sollte. Oder: in
dem er die Welt als Denker durchschauen, erkliaren und verachten sollte, statt
sie zu erleben und lieben. :

Der zweite Teil der Dichtung zeigt (in Parallelen zur ersten, wie bei Faust
I und II), wohin den Erwachten sein Lebensgesetz fithren soll. Gerade
darum, weil er ,,jmmer noch seines Vaters Sohn gewesen, Brahmane, hohen
Standes”, ein Intellektueller aus intellektuellem Milieu, musste er den ersten
Teil erleben, der anderen erspart bleibt. Aber auch nur darum gestaltet sich
der zweite Teil in dieser besonderen Weise: dass sich Siddhartha wohl an die
Welt verlieren kann, aber wieder aus ihr herausfindet. Neugeboren betntt
er die Welt der Kindermenschen. Immer getrennt von ihr durch sein Samanen-
tum, liebt, aber auch verachtet er — mit welch iiberlegener, durchschauender
Sicherheit! — diese einfachen Menschenkinder, ,,die auf kindliche oder tier-
hafte Weise dahinleben™. Er lernt die Freuden der Welt kennen, Wohlleben,
Wollust, indes immer aus einem gewissen Abstand, sozusagen als Asthet,
verliert sich aber dann — bezeichnenderweise — an der Kindermenschen
Laster, Habsucht. Da aber ruft ihn seine innere Stimme wieder wach. Denn
wihrend die meisten Menschen fallendem, zu Boden taumelndem Laub gleich
sind, hat er Bahn und Gesetz in sich wie die Sterne. Er hat sich nur in der Welt
verlieren miissen, bis der Priester und Samana in thm tot war. Ein umstiirzendes
Erlebnis — Selbstmordabsichten — bringt ihm die Fahigkeit, die Welt mit
Freude und Zustimmung betrachten zu konnen. Wihrend er im ersten Teil
am Buddha voriiberzog, fiihrt thn sein Pfad nun zum Fihrmann am Flusse.
Als. Unreifer lief} er sich dort iibersetzen, jetzt bleibt er, dem Flusse zu lauschen:
der Stimme des Lebenden, des Seienden, des ewig Werdenden, Fluss des
Geschehens, Musik des Lebens. Noch einmal greift die Welt herein: da sein
Sohn (aus seiner Zeit unter den Kindermenschen) zu ihm kommt, und seine
heftige Liebe zu dem Jungen ihn nicht weiterziechen lassen will. Bis ithn der
Fluss dariiber auslacht: auch er trennte sich von dem Vater, jeder muss die
Welt selbst erleben, alle Lehre niitzt nichts. Und jetzt werden ithm die Kinder-
menschen sogar verehrungswiirdig. ,,Denn er sah das Leben, das Lebendige,
das Unzerstorbare, das Brahman in jeder ihrer Leidenschaften, jeder ihrer
Taten. Nichts fehlte den Kindermenschen als eine einzige, winzig kleine

560



Sache: das Bewusstsein, der bewusste Gedanke der Einheit alles Lebens.*
(Und Govinda, der Buddhist, sieht ihn licheln, wie Gotama lichelte, und
wusste, dass so die Vollendeten licheln.)

Das ist das Skelett von Hesses Buch, iiber das man aus dem 70. Spruch
des Taoteking die Worte setzen mochte: was ich sage, wurzelt in meiner Her-
kunft, und was ich tue, wurzelt in meiner Bestimmung. Man méchte im
einzelnen von dem Wege dieses starken Einzelgingers erzihlen (wie er etwa
an dem ersten winkenden Liebesabenteuer sicher voriibergeht und sich dann
die Lust weit umstindlicher erwirbt). Oder die Grenzen suchen zwischen den
Bezirken, die dem Individuum Siddhartha und dem Menschen, der er ist,
zugeteilt sind. Verlockend wire, von den Schonheiten dieses Buchs der Weis-
heit zu berichten, von dem blithenden Leib, den das Skelett stiitzt; nach-
zuweisen, wie sehr personlich dieses Buch des Dichters ist; auch Klingsor, dieses
Feuerwerk eimner Explosion, mit dem stillen Lichte Siddhartha vergleichen;
es auf seine philosophischen Elemente analysieren, auf Nietzsche, Indisches,
Laotse, auch Goethe. Hier nur etwas von dem Knochengeriiste.

Von Schuld, wie bei Parsifal, von Gut und Bése, wie bei Faust, ist hier
nicht die Rede. Siddhartha lasst nichts in seine Seele, was seinem Ziele wider-
streben konnte, er lasst sich nach seinem Gesetze wie ein Stein fallen. Selbst
der erste Teil, der Weg der die Personlichkeit gefihrdenden Lehre, ist kein
Irregehen, denn die Welt ist in jedem Augenblicke vollkommen. Jegliche
Wertung ist iiberwunden, die Begriffe Gut und Bose oder Schuld sind auf-
gelost, alles bildet den Strom des Geschehens, der einzelne ist das Maf} aller
Dinge, und da ihn alles fordert, wenn er nur seinem Schicksal gehorcht, wird
alles bejaht und gutgeheiflen.

Da alles von Siddhartha aus gesehen ist und sein Weg ihn nicht iiber Leichen
fithrt, kommt es in diesem Leben auch nicht zu Konflikten unter Menschen,
wie bei Faust oder Parzifal. Siddhartha kampft mit sich selbst, und sein Schick-
sal lasst thn nicht mit anderen zusammenstofen, seine Vollendung ist das ihn
von den Menschen trennende Einsiedlertum: ein gewisser geistiger Hochmut
in thm verwandelt sich in Positives, in wohlwollendes Verstehen, ja in Ver-
ehrung der Kindermenschen. Aber letzten Endes bleiben sie ihm Gegenstand
der Betrachtung, er fiihlt sich nicht als Fleisch von ihrem Fleische. Arbeit,
Faustens Erlosung, in Christus zum Opfer gesteigert, schafft Beziehungen
unter Menschen, sein Ideal dagegen ist, wie das Laotses, Nicht-Tun. (Mit
Recht ist daher die Dichtung in den Osten verlegt.) Ist das der einmalige Weg
Siddharthas oder mehr als das? Denn auch Govinda gelangt nicht zur Tatig-
keit. Ist es nicht vielmehr Ausdruck der Erfahrung einer Zeit, in der Schaffen
nur den groflen Zusammenbruch, den Triumph gigantischer Auflerlichkeit
bewirkte? So wiirde das Buch stillschweigend bedeuten: man bleibe fiir sich,
wie Laotse sagt, jeder ordne das eigene Innere, dann bleiben duflere Konflikte
erspart und Inhalt fiir die Begriffe Gut und Bose oder Schuld wird nicht mehr
gebildet werden, da diese Wertungen nur Geltung haben fiir den einzelnen
im Hinblick auf sein inneres Sichten, auf die Ausbildung seiner Personlichkeit.

Hesses Vollendeter, der reine Individualist — wohl verstindlich als Antwort
auf die Ergebnisse von Massenidealen, die Europa gefihrdeten — wiirde

561



dann eine ,,neue Form gesellschaftlicher Sittlichkeit, die uns befreit von den
schweren Ubeln der Gegenwart™, was Oskar Walzel als das Ziel der faustischen
Sucher von heute bezeichnet, von selbst, ungewollt, ganz nebenher finden.
(Finden heif3t: frei sein, offen stehen, kein Ziel haben, sagt Siddhartha einmal.)
Auch ihm, wie Faust, ist die Erkenntnisfrage die wichtigste, er lost sie durch
seine Standhaftigkeit, wie der stete, treue Parsifal, der immer strebend sich
bemiihende Faust. Bei Faust und Parsifal tragen gesellschaftliche Elemente
zur Erlosung bei: Siddhartha aber findet sie allein im eigenen Busen. Das
ist unerbittlich durchgefiihrt. _

Seinem Freunde Govinda verrit der Greis eine Lehre: die Liebe scheint
von allem die Hauptsache zu sein. Und er stiitzt die Lehre gegeniiber dem
Zweifelnden so: Gotama liebte die Menschen so sehr, dass er ein langes, miihe-
volles Leben einzig darauf verwendet hat, thnen zu helfen, sie zu lehren. Aber
Siddhartha selbst? (Wie gelassen ist sein Abschied von allen Lieben, vom
Vater, vom Freund, vom Fihrmann! )Dem Einsamen fehlt das Objekt der
Liebe. Und letzte Erkenntnis scheint auch die Liebe zu iiberwinden. So ent-
sagte der Weise seinem Sohne, der einzigen Leidenschaft seines Lebens. Gotama
rief thm einstmals mit Bedeutung nach: ,,Hiite dich vor allzu grofler Klug-
heit!”“ Der Gewinn des Eingingertums ist Erkenntnis, der Preis der Erkennt-
nis ist Einsamkeit. Leise Wehmut scheint — im Gegensatz zu Parsifal und
Faust — iiber dieses Weisen Vollendung denjenigen zu schweben, denen Liebe
die grofite ist, und sie spiiren Kiihle um Siddharthas Fluss und Hiitte — Tragik
des unbeugsamen Individualisten, auch wenn er zur Harmonie gelangte: er
kann, fiihlen wir, Verehrung spenden und empfangen, aber wahre Liebe, wie
sein Gegenfiifller — Christus —, nicht. Das ist grofl an diesem Buche: dass
es auch den Schatten des Schicksals Siddharthas, nicht blof} sein Licht, malte.

MASSAGNO (SCHWEIZ) ADOLF SAAGER

8 0 8

BETTINAS ENKELIN

Irene Forbes-Mosse, die Enkelin der Bettina Brentano, — der Goetheschen
Bettina, als welche sie am liebsten im Gedichtnis der Menschen fortleben
wollte, — hat nach schénen, formvollendeten Gedichten und mehreren hochst
eigenartigen kleinen Prosabinden kiirzlich unter dem Titel Laubstreu') eine
Reihe Erzihlungen in einem neuen Band gesammelt erscheinen lassen, dessen
Inhalt sowohl durch die Anklinge dhnlicher Geistesart als durch die Ein-
sprengungen fremder, vielleicht noch gréflerer Begabung, jedenfalls ganz ab-
weichender Verwertung derselben die Gedanken des Lesers von der Enkelin
zur Ahne zuriickfiihrt.

In Bettina, die in threm Verhiltnis zu Goethe immer wieder das ,,Kind*
betont, reizt und riihrt in der Tat vor allem jener iiberraschende Zusammen-
klang des Naiv-Kindlichen, scheinbar Unbewussten mit dem genialen Schwung
emner schier unerschopflichen, rauschenden Phantasie. Wihrend indessen ihre

1) Deutsche Verlagsanstalt Stuttgart-Berlin-Leipzig, 1923.

562



	Zu Hermann Hesses "Siddhartha"

