
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 9

Artikel: Paul Häberlin und sein Werk

Autor: Lienhard, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL HÄBERLIN UND SEIN WERK.

Albert Schweitzer klagt die Philosophie des 19. Jahrhunderts
an, sie habe die Kultur nicht geführt, wie ihr gebührte; sie habe
sich allzu tief vor dem Positivismus der Wissenschaften gebeugt
und dem praktischen Materialismus gegenüber die
ethischrationale Grundlegung und Zielsetzung nicht energisch genug
geltend gemacht. Dieses Versäumnis habe den Niedergang
der europäischen Kultur verursacht; Anschluss an den
Rationalismus des 18. Jahrhunderts und Weiterführung über ihn
hinaus unter Vermeidung der Fehler des Idealismus sei die
einzige Rettung.

Mag Schweitzer hierin die Verantwortlichkeit der Philosophie
überladen haben, so hat er doch darin recht, dass ihr größere
Bedeutung für das Leben der Einzelnen und der Völker
zukommt, als manche Vertreter der empirischen Wissenschaft
wie des praktischen Lebens denken. Die Philosophie gleicht
der Höhenquelle, die alsbald, nachdem sie zutage getreten ist,
wieder verschwindet, eine Strecke weit unterirdisch läuft, um
weiter unten sich fassen zu lassen, Brunnen zu speisen und
Räder treiben zu helfen. Wer die Geschichte der Erziehung und
der Kirche kennt, weiß von dem stillen Einfluss philosophischer
Gedanken zu sagen; aber auch die Geschichte der Wissenschaft
gibt davon Zeugnis. Der Einfluss der Philosophie auf die
Einzelgebiete und das Gesamte der Kultur wird um so stärker
und nachhaltiger sein, je mehr sie zu zeigen vermag, dass

ihr ethischer Idealismus zugleich der dauerhafteste Realismus ist.
Dies erstrebt der Schweizer Philosoph und Psychologe Paul

Häberlin. Er steigt mit bedachtsam entschiedenen Schritten
zu den « Müttern » hinab, zu den letzten Gründen und Werten;
aber er sieht sich ebenso genau ihre Kinder auf der Erdoberfläche

an, die verschiedenen Seiten und Gestalten des
Wirklichen. Mit scharfsinnigem, weitsichtigem Blick und fester
Hand bearbeitet er die der Philosophie zunächst hegenden
Bezirke, Psychologie und Pädagogik. Dabei hat er immer das

Ganze im Auge, und er sieht, dass alles das, was ist, eben noch
nicht das Ganze ausmacht, sondern nur die eine Hälfte ist;
die andere Hälfte ist die Welt der Werte. Und Philosophie als

534



IVeisheitslehre leitet uns eben dazu an, das System der ewig
gültigen Werte einzuarbeiten in den uns offen stehenden
Teilbogen des einen, universellen Zusammenhangs des Seienden.
Das ist Kultur. Ihre notwendige Teilarbeit ist die sichere
Feststellung dessen, was wirklich ist. So verbindet Philosophie die
Grundlegung und Prinzipien der empirischen Wissenschaft mit
der Wissenschaft der Werte, um als Ethik die Anweisung zu
geben, dass und wie man die Werte in Güter zu verwirklichen
habe.

Dies ist, soviel ich sehe, der Lebensplan Häberlins.
Durchgeführt hat er ihn noch nicht, aber begonnen; mit Fichteschem
Denkerethos geht er daran, Teil um Teil aneinanderzufügen,
so ziemlich nach den Grundzügen, die im zweiten Band seiner
Wissenschaft und Philosophie 1912 vorgezeichnet sind.

Schweizerboden galt lange als wenig günstig für Kunst und
philosophische Wissenschaft; heute trifft das für beide nicht
mehr zu. In Häberlin haben wir einen Landsmann von
ungemeinem Denkermut und konsequenter Denkkraft, zugleich
aber auch von scharfem Beobachterblick. Er ist gleich stark
in analytischem wie in synthetischem Verfahren. So ist es wohl
am Platze, in einer schweizerischen Rundschau sein Lebenswerk
darzustellen, soweit es herausgestellt ist. Es lässt sich nach den
Grundzügen charakterisieren als empirischen Monismus auf dem
Grunde eines ethischen Dualismus. Denn alles Wirkliche, lehrt
Häberlin, ist seinem Wesen nach psychisch; das gilt vom
Individuum wie vom Universum; und der Einzelne wie die Gesamtheit

unterliegt der Pflicht der Erziehung zu ihrem Ideale.
In diesen drei Sätzen sind uns die Abschnitte bezeichnet,

in die sich unsere Darstellung teilt. Für die beiden ersten kommen

hauptsächlich in Betracht Leib und Seele, 1922, Der Gegenstand

der Psychologie, 1921 und das soeben erschienene größere
Werk Der Geist und die Triebe, dessen Verwendung hier zugleich
als Besprechung, ob auch ungenügende, gelten mag. Es
behandelt zuerst die Form und dann den Inhalt des Lebens. Die
Form bestimmt sich durch das Verhältnis von Individuum und
Leben, als Handlung, bewusste und unbewusste. über
Abstammung, Aufbau und Abbau, Kausalität und Konstanz setzt
Häberlin sich mit Physiologen auseinander. Der Titel des

535



Buches gibt den Inhalt des Lebens an — auf den kommt es

vor allem an. « Das Lebensinteresse und die Individuation »

zeigt den Einzelnen in seiner Beziehung zum Universum, die
für ihn eine « Antinomie » des Lebens bedeutet : eine Antinomie
zwischen der Triebhaftigkeit und dem Einheitsfaktor, der die
universelle Einheit im Individuum vertritt, und eine Antinomie
aller drei Lebensfaktoren gegen den Geist, der sich im Gewissen
kundgibt, in religiösem Erleben den Grund legt zu den ethischen
und ästhetischen Betätigungen. Dies alles ohne Wertung,
rein beschreibend.

I

DAS WIRKLICHE

1. Die gewöhnliche Ansicht sieht zwei Arten von Wirklichkeit:

die Welt des Körperlichen und die des Seelischen; im
Menschen treffen beide zusammen. Nun ist es ein altes
Problem, ob diese beiden Arten des Wirklichen miteinander in
innerer Verbindung stehen und in welcher. Die Parallelisten

sagen, dass beide Reihen des Geschehens nebeneinander her
laufen, ohne sich gegenseitig zu beeinflussen; je ein Glied der
einen Reihe entspreche einem Gliede der andern. Beeinflussung
sei nicht möglich, weil die beiden Arten des Wirklichen gar
nichts miteinander gemein haben, das einer gegenseitigen
Einwirkung die Brücke baute. Demgegenüber gehen die
Verfechter der Wechselwirkung aus von der augenscheinlichen
Tatsache der Erfahrung, dass physische Ursachen psychische
Folgen haben und umgekehrt: die Wunde macht Schmerz,
sogar Angst; die Angst verhindert Abwehrbewegungen. Wie
diese Wechselwirkung möglich sei, darüber vernimmt man freilich

nichts. Oder dann Unzulängliches, wie das Psychoid von
Driesch, das in der Mitte zwischen Psychischem und Physischem
liegt, und dessen Funktionen mit denen der einen Außenseite
parallel laufen, mit denen der andern aber in Wechselwirkung
stehen sollen. Dieses durch keine Erfahrung aufzuweisende
Zwischenorgan ist rein erfunden zum Zwecke, die Wahrheit
beider einander widerstreitender Theorien zu retten; aber ihre
Schwierigkeiten und Widersprüche hat es nicht beseitigt,
sondern nur aus ihnen in sich hinein gezogen.

536



Dieses Hin und Her der. Ansichten ist nicht bloß müßiger
Streit von Fachgelehrten; vielmehr handelt es sich dabei um
die Entscheidung einer Frage, die jeden Nachdenklichen auch
praktisch angeht: welche Würde und Wirklichkeit dem
Seelischen zukommt. Oft wird der Parallelismus in der Weise
verstanden, dass die seelische Reihe wie eine nur nebenher
mitlaufende Reihe erscheint, die man zumeist aus der Rechnung
am Wirklichen weglassen kann. Selbst ein Voluntarist wie
Wundt, dem die Absicht dieser Vernachlässigung ganz ferne
liegt, wird doch der psychischen Kausalität nicht gerecht.
Ebenso sieht sich die Wechselwirkung bedrückt durch das

scheinbare Ubergewicht der physischen über die psychische
Gegenwirkung. Aber auch abgesehen von der Wertfrage: wer
rein theoretisch sich um das Verhältnis von Leib und Seele

gemüht hat — man lese z. B. Fechners Psychophysik und das

umfassende und doch nicht abschließende Werk von Busse-
Dürr! —, der fühlt eine wahre Befreiung, wenn er über diesen
Widerstreit erhoben und instand gesetzt wird, ihn zu erklären.

Und das leistet Häberlins Nachweis, dass alles Wirkliche
seinem Wesen nach seelischer Art ist, dass wir das eigene Seelische
als solches unmittelbar erfassen können in der Selbstwahrnehmung,

und dass das fremde Seelische uns unmittelbar nur
in der Form der Sinnlichkeit, als Leib wahrnehmbar ist, den wir
freilich in günstigen Fällen ebenso unmittelbar als Seelisches
verstehen. Der Leib ist also nicht eine Art des Wirklichen,
sondern die Erscheinung des Wirklichen, der Seele für eine
fremde Seele, der Aspekt, den das Wirkliche in der
Fremderfahrung annimmt.

Aber der eigene Leib? Werden wir seiner nicht in unmittelbarer

Selbsterfahrung inne? Nein, sagt Häberhn. Nur auf
Umwegen über die Fremderfahrung kommt das Kind
allmählich dazu, das Händchen vor seinen Augen als sein Glied
zu betrachten; vorerst erscheint es ihm als etwas Fremdes.
Wie es umgekehrt — so könnten wir Häberlin ergänzen —
unmittelbar das Lächeln der Mutter fühlend als Wohlgefallen
deutet, auch ohne darauf durch die Assoziation etwa mit der
gelegentlich lächelnd dargebotenen Nahrung und der damit
verbundenen Befriedigung geführt zu werden, vollends ohne durch

537



die Nachahmung der Gesichtsmuskelbewegung das Gefühl
zuerst in sich hervorgerufen zu haben.

Die Behauptung, dass alles Wirkliche seelischer Art ist, wird
nicht auf dem Dekretwege festgestellt, wie es der Spiritualismus
mit seiner metaphysischen Lösung des Problems tut. Häberlin
bleibt auf empirischem Boden, indem er hinter die gemeine,
d. h. vorläufige Erfahrung zurückgeht auf die von ihr vorläufig
kombinierten Elemente: er unterzieht die Wahrnehmung einer
eindringenden scharfen Analyse. Wir können hier nicht einmal
die Grundzüge dieser schwierigen Arbeit nachzeichnen, da ihr
Verständnis unter der Zusammenziehung leicht litte. Ihr
Ergebnis ist dies : Etwas als Wirkliches wahrnehmen heisst, es als
die Funktion eines auf mich wirkenden Subjektes werten. Die
unmittelbare Wirklichkeitsgewissheit hängt an der unmittelbaren

Einbeziehung der wahrgenommenen Funktion ins
Wahrnehmungssubjekt. Wo diese Funktionsgemeinschaft zwischen
Wahrgenommenem und Wahrnehmendem eine vollständige ist,
nimmt das Subjekt sich selber wahr; wo sie eine nur teilweise ist,
nimmt es Fremdes wahr; aber die Selbstwahrnehmung ist das

Urbild aller Wirklichkeitssetzung, und das Wirkliche wird in
dem Maße als verschiedenartig wahrgenommen, in dem die
Einbeziehung in das Subjekt nicht völlig gelingt. Gegenstand
ist daher nur ein Subjektartiges, nur etwas, was Widerstand
leistet. So besteht für die ursprüngliche, unreflektierte
Wahrnehmung die Wirklichkeit aus dem Ich und den vielen Du.
Die Reflexion muss begreiflich machen, wie diese einzige
Wirklichkeitsart dazu kommt, doppelt erfahren zu werden.
Dies ist, wie gesagt, die Folge der Getrenntheit der
Wirklichkeitsteile, der Subjekte. Wenn ein Subjekt sich selber
Objekt wird, ist unmittelbare seelische Erfahrung; das Wirkliche

erfasst sich so wie es ist bei sich selber. Wenn aber
ein fremdes Subjekt auf mich wirkt — vermittelst der dem
Zentralinteresse ferner stehenden, der Umwelt zugewandten
Interessen meines Ich —, so ist die Funktionsgemeinschaft
eine nur teilweise; das Zeichen für die teilweise Ungleichheit
und Fremdheit ist eben die Form des Körperlichen. Die
Körperlichkeit ist also nicht eine Art des Wirklichen, sondern
nur eine Art des Wahrgenommenseins. Darum geht denn auch

538



das Subjekt darauf aus, das Wahrgenommene soviel als möglich
sich anzugleichen und so zu verstehen. Wo dieses Verstehen,
zuletzt der Absichten, die das auf mich wirkende fremde Wirkliche

hat, in hervorragendem Maße gelingt, setzen wir Unseres-
gleichen uns gegenüber: persönliche Wesen. Wo es nur « minimal

» gelingt, setzen wir Dinge. Wo die Verstehensmöglichkeit
eine mittlere ist, ein Ahnen von seelischer Zentriertheit der
Funktionen, sehen wir « Organisches»; dahin gehört auch das

Physiologische am Menschen, sofern es nicht voll als Ausdruck
seelischer Interessen verstanden oder gedeutet werden kann.
Gelingt das angleichende Setzen nicht schon in der
Wahrnehmung, sondern erst in nachträglicher — hypothetischer —
Reflexion, so nennen wir das « Deuten ».

2. Wir haben bisher einen Ausdruck beiseite gelassen, den
Häberlin mit Vorliebe gebraucht; er bezeichnet die Tendenz
und das Mittel des Verstehens und Deutens mit « Identifikation

». Je nach dem Grade, in dem sie gelingt, erhalten wir
volles, halbes und minimales Verstehen oder Deuten. — Wir
würden auf diesem Gebiete vorerst eher von Angleichung oder
Personifikation reden, um zunächst den Gedanken an die
Verbindung des Erkennens mit Emotionalem noch fern zu halten.
Aber es charakterisiert gerade Häberlins Psychologie dem Inhalte
nach, dass er das Subjekt als regulierte Einheit von dynamischen
Tendenzen beschreibt und dass diese sich nicht mit den alten
Seelenvermögen decken. Vielmehr sind Empfinden, Fühlen,
Wissen und Wollen nur verschiedene Phasen einer und
derselben Handlung, und Handlung, Aktion, ist das Wesen des

Seelischen, der Funktion. Jede Handlung nun ist die Resultante

aus den beiden qualitativ verschiedenen Grundtrieben, dem

Veränderungstrieb und dem Beharrungstrieb. Ohne jenen käme

es nie zu einer Handlung, weder zu einer äußern, noch zu einer
innern, und ohne diesen gäbe es keine abgegrenzte,
gleichförmige Handlung und keine Konstanz, bloßes Chaos. Das
Verhältnis der beiden Triebe im Individuum ist geregelt durch
den in ihm waltenden Einheitsfaktor, von dem noch etwas zu
sagen sein wird. Jede Handlung nun hat zum Ziel eine solche
Bearbeitung des rezipierten Objekts, die die Herstellung der
tunlichst innigen Gemeinschaft zwischen Subjekt und Objekt

539



ermöglicht, sei's in der Bemächtigung des Objekts zu
Selbstbehauptungszwecken — wissenschaftliches Erforschen z. B. —,
sei's zum Zweck der Hingabe an das angeglichene fremde
Subjekt — Versenkung in die Natur etwa.

Wo diese Verschmelzung von Subjekt und Objekt das Ziel
des Handelns ist — auch Erkennen ist Handeln —, wo
insbesondere die Wissensphase der Zwischenhandlung auf An-
gleichung des Subjektes an das Objekt behufs besseren Ver-
stehens ausgeht, da zielt sie auf « Identifikation ». Völlig erreichbar

ist letztere nie, da das Individuum eben von jedem andern
ebenso gesondert wie mit ihm verbunden ist. — Soweit scheint
uns die Bezeichnung gerechtfertigt, als darin Ziel und Richtung
ausgesprochen ist; der teilweise Mangel des Erfolges kommt
freilich darin nicht zum Ausdruck. Wo aber die Angleichung
dem Objekte zugemutet, und überhaupt letztlich nicht
Verschmelzung bezweckt wird, da wäre wohl eher von Adäquation
oder mehr oder weniger gelingender Personifikation zu reden.

Diese Einschränkung vermag vielleicht die Zustimmung zu
der lebensvollen Verbindung zu erleichtern, in die Häberlin
das Erkennen mit allem andern Streben bringt. Er berührt sich
darin einigermaßen mit Schleiermachers Psychologie, die
freilich mehr intuitiv Richtiges trifft, während Häberlin streng
analytisch-reflektiv vorgeht. Auch Leibnitzische Perzeptionen
klingen an, sowohl seine Monaden als auch der große einheitliche

Zug vom Unbewussten bis zum hellsten Bewusstsem;
nur bleibt H. mit seiner Funktionspsychologie auf dem Boden
der Besinnung auf das Empirische; daher er ohne Substanzbegriff

auskommt; und während Leibnitz alles Leben ins
Intellektuelle verwandelt, führt Häberlin eher umgekehrt alles
Wissen auf das Streben und Wollen zurück. Weitere Vergleiche,
wie mit Bergson oder Münsterberg, wären lehrreich; aber wir
haben vor anderem die Darstellung unseres originären Denkers
und Beobachters fortzusetzen. Zunächst ist noch einiges
nachzuholen.

Wenn das mit unserer bewussten Seele verbundene Physische
seinem Wesen nach psychisch, nur seinem fremden Aspekt
nach physiologisch ist, so muss es Unterschiede im Psychischen
geben : es gibt Psychisches, das nicht verstanden, noch gedeutet

540



werden kann, und anderes, das in der Wahrnehmung, also
unmittelbar nur halb verständlich oder auch in der Reflexion
nur halb deutbar ist. So ist es nicht möglich, die seelische
Bedeutung etwa der VerdauungsVorgänge und der Atmung
genau zu bestimmen, oder diejenige der Haut- und
Drüsentätigkeit. Immerhin soviel lässt sich vermuten, dass erstere
mehr dem Selbstbehauptungstrieb, letztere mehr dem
Veränderungstrieb dienen. Jedenfalls aber sind alle diese Vorgänge
Handlungen des Subjektes, vom Interesse geleitet, das ist von
der Triebspannung zwischen dem unbefriedigten Anfangsund

dem Endgefühl.
Das Gefühl ist der zentrale Teil der Handlung, die «

Umschlagstelle » zwischen zentripetaler und zentrifugaler Reaktion
des Subjekts. In ihm wird das rezipierte Objekt ins Verhältnis
zum Subjekt gesetzt: es wird gewürdigt nach der Bedeutung,
die die eingedrungenen Interessen des Objekts für das schon
vorhandene Interesse des Subjektes haben. Bei der innern, auf
das eigene Verhalten gerichteten Handlung wird das vorhandene
Interesse gemessen an dem aufsteigenden neuen. Immer ist
der Interessengegensatz im Gefühle der Keim für die
Objektbildung; das Widerstrebende ist Objekt, steht entgegen und wird
als Gegenstand hier undeutlich gefühlt, in der Wissensphase
dann deutlich gemacht, indem es aus der Verflechtung mit dem
Subjekt heraus vorgestellt wird. Das Wissen vom Objekt
wie es ist dient schon seiner Bearbeitung gemäß dem
Wertverhältnis; das im Gefühl nur geahnte Ziel der Objektbearbeitung

tritt nun auch in das Bewusstsein; die Tat kann einsetzen.
Es kann aber auch sein, dass die Wissensphase mit « minimaler

Energie » durchlaufen wird — in der unbewussten Handlung.
Eine solche ist die Instinkthandlung, aber auch die «

eingefahrene Gewohnheit». Nicht also ein mystischer Ort ist
« das Unbewusste », noch irgend ein Objekt — das ist nur
entweder £ewusst oder ungewusst — sondern ein Abstraktum
für die Beziehungen auf Handlungen ohne Wissensphase. — In
der Reflexion auf das eigene primäre Handeln gelingt es oft, das

in dem unbewussten Geschehen übereilte Wissen vom
Reaktionsobjekt nachzuholen — das Ungewusste ins Bewusstsein

zu heben. Es gibt aber weite Strecken seelischen Geschehens,

541



die nie bewusst werden. Das Feld des Niegewussten deckt sich

nun so ziemlich mit dem des nur minimal Verstandenen, des

Unverstandenen; aber die Inhalte dieser Felder sind nicht
identisch; sie gehören verschiedenen Wahrnehmungsarten an:
das Unbewusste geht auf die Selbstwahrnehmung, das rein
Psychische; das Unverstandene gehört zur Fremdwahrnehmung,
also des Psychophysischen. — Das sind nur einzelne Blicke
in das Unbewusste hinein, das von Häberlin eingehend beleuchtet

wird. Das betreffende Kapitel im Geist und die Triebe ist
das Klarste und Bezwingendste, was ich je über diesen Gegenstand

gelesen habe. Da schwindet ebensosehr das ängstliche
Misstrauen wie die abergläubische Verehrung diesem Gebiete
gegenüber. Schon hier scheint die Bedeutung der notwendig
mit Hypothesen arbeitenden Psychanalyse durch, aber auch
ihre Grenze.

3. Unsere Darstellung hat sich bisher auf die menschliche
Seele des Teils des Wirklichen beschränkt und zu zeigen bemüht,
wie dieses Wirkliche in der innern Selbstwahrnehmung als
solches erfasst wird, in der äußern, der Fremdwahrnehmung
aber als Psychophysisches erscheint und mit mehr oder weniger
Erfolg als seelischer Vorgang verstanden und gedeutet wird.
Dies Verstehen und Deuten des Fremden kann natürlich nie
weiter reichen, als das unmittelbare Selbstverständnis des
bewussten oder unbewussten eigenen Handelns.

Häberlin geht aber von Anfang an auf eine universale Seelen-
Wissenschaft aus. Aus zwei Gründen: einem wissenschaftstheoretischen

und einem empirischen. Was der Wissenschaft
ihre Überlegenheit über die gemeine, ungeprüfte Erfahrung
verleiht, ist die Voraussetzung, dass alles Wirkliche in einem
durchgehenden Zusammenhang steht. Der gesuchte Zusammenhang

in der Koexistenz und in dem genetischen Verlauf gibt
den Prüfstein ab bei der Auswahl des Wahrnehmungs- und
Reflexionsmaterials. Da weder die Gesamtheit des Materials
noch das System je vollständig gegeben sind, bleibt immer neue
Prüfung vorbehalten; aber auch die erneute Prüfung vollzieht
sich nach der Tauglichkeit des Geprüften für die Einfügung
in den allgemeinen Zusammenhang. So verfahren muss sie,
will sie mehr sein als Materialanhäufung. Alles aber, was sich

542



eindeutig in ein System fügt, muss gleichen Wesens sein. So ist
a priori anzunehmen, dass alles Wirkliche einen geschlossenen
Zusammenhang gleichartiger Wesen bildet. Das ist das formale
Prinzip aller Wissenschaft. Das materiale Prinzip der empirischen

Wissenschaft verlangt, dass sie nur Erfahrbares bearbeitet;
auch ihre Hypothesen, die eine Erweiterung der Erfahrung
suchen, müssen sich im Bereich des prinzipiell Erfahrungs-
möghchen halten. Sie kann daher nicht mit einem
metaphysischen Wirklichen rechnen, wie das die « bestechendste »

der Theorien über Physisch-Psychisches tut : Spinoza und
zeitweilig auch Fechner, der Begründer der Psychophysik, hießen
Physisches und Psychisches als parallele Erscheinungsreihen
eines hinter ihnen liegenden unbekannten Dritten denken.
Noch komplizierter Kant, den Häberlin nicht beizieht, im opus
postumum: das Seelische ist die Erscheinung des Dinges an
sich, des Unbekannten, und das Körperliche ist die Erscheinung
des Seelischen, also Erscheinung der Erscheinung. Letztere
Ansicht wird immerhin der Sachlage gerechter, insofern sie
das Körperliche nicht auf dieselbe Stufe stellt wie das Seelische;
wie denn der Gewissheitsgrund aller Erfahrung in der innern
Selbstwahrnehmung der Seele liegt. Aber selbst dieser Vorrang
des Seelischen genügt der empirischen Wissenschaft nicht, die
nach Häberlin den Anspruch erhebt, das Wirkliche zu erfassen.
Der Rechtsgrund dieses Anspruchs wird im Gegenstand der

Psychologie nur von ferne angedeutet : die Wissenschaft hat Sinn
nur, wenn sie Vorarbeit leistet für die Umgestaltung des

Vorliegenden, Tatsächlichen nach dem Urbild, dem Vorgesetzten;
die Nachbildung — in Erkenntnis und Tat — hat Wert nur, wenn
sie am Wirklichen geschieht. — Die Nachprüfung dieser
erkenntniskritischen Grundlegung können wir hier nicht geben;
sie scheint uns die einzig mögliche zu sein.

So viel vom allgemeinen Grund für die psychische Art des
Wirklichen. Dazu kommt noch der empiriache aus der Analyse
der Wahrnehmung. Was ist, können wir nur erfassen, indem
wir es in das Subjekt hereinnehmen; wir fühlen, wie oben
ausgeführt wurde, den Widerstand des Objektes als den von
fremden Interessen gegen die eigenen. Wir legen dem Objekt
Interessen bei, also psychische Funktionsweise. Verstärkt wird

543



diese psychische Betrachtung durch die weitere Bearbeitung
des Objekts: wir werten es, schon in der Wahrnehmung, nicht
nur an unsern Interessen, sondern an der Norm, die für das

Objekt selber gilt, der wir es also seinerseits unterstellt denken.
Wir stellen uns dabei urteilend selber unter diese Objektnorm,
als gelte sie uns; wir vereinigen uns also mit ihr, setzen uns mit
ihr in eins. Häberlin nennt das «Urteilsidentifikation»;
zutreffender wäre vielleicht Objektnorm-Identifikation. Jedenfalls:

urteilend behandeln wir das Objekt als ein der Norm
unterstelltes, also seinerseits selbstverantwortliches Subjekt.
So tun wir naiv, so tun Kinder und Toren.

Und in diesem ursprünglichen Wahrnehmungsurteil liegt
mehr Wahrheit als in der dinghaften Betrachtung, wie sie der
« gesunde Menschenverstand » und die Naturwissenschaft üben.
Beide entpersönlichen die als Subjekte gefühlten Reize. Sie tun
das, weil sich unter Abstraktion vom Personhaften gewisse
Zusammenhänge leichter auffinden und die Objekte gleichartiger

machen, daher übersichtlicher gruppieren lassen, als
Persönlichkeiten mit ihren individuellen Verschiedenheiten.
Dafür wird die dinghafte Betrachtung dem Wesen der
Individuen der Natur nicht gerecht; das materiale Prinzip der
Naturwissenschaft ist nicht das der Wissenschaft überhaupt.
Endgiltige Erkenntnisse bietet sie daher wohl für den
Zusammenhang der Wirklichkeit, nicht aber für die Bedeutung
des Einzelnen und Ganzen in diesem Zusammenhang. Mit
andern Worten: universelle Psychologie ist die Wissenschaft des

Wirklichen ; Naturwissenschaft ist ihre Hilfsdisziplin.
Häberlin weist treffend nach, wie sich die Herkunft vieler

naturwissenschaftlicher Hauptbegriffe aus der psychologischen
Sphäre verrate, so besonders am Begriff der Energie. In der Tat
liegt selbst in der Stempelung der Naturgesetze zu wirklichen
Kräften ein Rest von Psychisierung; denn Gesetze sind ja nur
abstrahierte Formeln für das Gleichmäßige und Regelmäßige
am tatsächlichen Geschehen; sie sind nicht Tatsachen selber. —
Die Exaktheit der naturwissenschaftlichen Ergebnisse wird also
nach Häberlin teuer erkauft: mit der Vernachlässigung des

Lebendigen, eigentlich Wirksamen. Die Biologen nehmen eine
Mittelstellung ein, tendieren aber doch mehr oder weniger nach

544



der Physik, obschon sich ihnen ihr Material entschiedener als

psychophysisch aufdrängt, als den Physikern das ihre. — Dass
es Häberlin ferne liegt, Notwendigkeit und Wert der
Naturwissenschaft abzustreiten, versteht sich von selbst. Leider noch
nicht von selbst versteht sich aber sein Bemühen, das Recht der
Psychologie auf Eigenständigkeit, ja schließlich auf Vormachtstellung

zu erweisen.
Diesem Zweck will auch unsere Wiedergabe und Beurteilung

des Häberhnschen Wirklichkeitsbegriffs dienen.

II

INDIVIDUUM UND UNIVERSUM

1. Häberlin ist gelegentlich dahin missverstanden worden,
als lehrte er einen subjektiven Idealismus, als ob er also nur dem
Ich und dem durch das Ich Gesetzten den Wirklichkeitscharakter

zuerkennte. Unser Philosoph ist uns bisher eine
Erkenntniskritik noch schuldig geblieben; was er über die
Wirklichkeit vorgetragen hat, will zunächst einfach das festhalten,
was jede Wissenschaft voraussetzt und womit sie arbeitet. Die
Erkenntniskritik hat nicht eine neue Wirklichkeit aufzusuchen,
sondern nur darüber sich Rechenschaft zu geben, ob der von
der Empirie benutzte Wissenschaftsbegriff zu Recht besteht
oder nicht. Dass er zu Recht bestehe, ist offenbar Häberlins
Uberzeugung, seinen Andeutungen nach. So gewinnen denn
seine Ausführungen über das Wirkliche die Aussicht auf
endgültigen Erkenntniswert. Sein Idealismus ist ein objektiver,
ethischer : das Geschehene und sein Erkennen hat sich nach der
Norm zu richten. Es darf also nie vergessen bleiben, dass das

Wirkliche eme Abstraktion ist, dass der Empiriker das Ganze

nur mit einem Auge anschaut; das andere Auge ist das der
Wertbetrachtung, der Messung der Objekte an ewig gültigen Werten.
Das ist ja die einzig mögliche Besonderung der Wissenschaft:
nicht durch Teilung in verschiedene Gebiete, sondern durch
Spaltung in wertfreie und in wertende Betrachtungsweise, deren
jede auf das Ganze gerichtet sein muss, will sie wissenschaftlich
sein; wie ja auch die verstehende und die depersonalisierende
Auffassungsweise — Psychologie und Naturwissenschaft — nicht

545



etwa die Gebiete des Wertfreien unter sich aufteilen, sondern
sich nur besondern nach dem Grade des Verstehens, wobei
wiederum jede auf den universalen Zusammenhang ausgeht.

Universalität — dieses Eigenste der Wissenschaftlichkeit
geht nun vom Prinzip des Wissens auf das Gewusste über;
es muss das Wirkliche als eine umfassende Einheit, als ein
Organismus von durchgehender Organisation aufgefasst werden.
Jedes Einzelich ist ein Organ des Universums, steht mit jedem
andern Ich in näherer oder fernerer Beziehung; alle Organe
zusammen bilden in ihrem Zusammenhang die Struktur ;
die Verwandtschaft der zentralen Interessen hat ihr
Erscheinungszeichen in der räumlichen Lage. Die Veränderung jedes
Organs, ja jeder Elementarfunktion oder Monade, schließt in
sich die Veränderung jedes andern Organs des Universums;
die Größe der Mitveränderung ist abgestuft nach der
Interessenbeziehung der sich verändernden und der mitveränderten
Subjekte zueinander. Während die Struktur die Organisation
der koexistenten Beziehungen darstellt, spricht sich im
genetisch-« kausalen » Zusammenhang die Beziehung der sich
folgenden Zustände aufeinander aus. Die Form dieses
Wirklichen, als Geschehens, ist die Zeit.

Ursache des Geschehens ist aber nie ein Zustand oder gar
ein Umstand, sondern immer nur ein Willenssubjekt, und zwar
ist Ursache alles einzelnen Geschehens eigentlich immer das
universale Subjekt, das sich seiner Organe bedient zur
Veränderung seiner Zustände. Das Einzelsubjekt ist für die
spezielle Veränderung seines Nachbarsubjektes immer nur
Bedingung. Es wirkt also auf seine Bezugsobjekte nur als

Repräsentant des Universums; dieses ist es, das die Veränderung
eines Organes, eines Individuums, auf die Interessensphäre
seines Beziehungsnachbars einführt als Reiz, als «Ursache».
Von hier aus verstehen wir nun auch besser die Möglichkeit
einer gemeinschaftlichen Erkenntnis, sowie die Tatsache der
relativen Verschiedenheit des Erkennens und des Erkannten.
Jedes Ich spiegelt eben, wie Leibnitz schon sagte, das Universum
in seiner individuellen Weise; gemäß seiner spezifischen
Interessengruppe bildet es das Koexistente und Sukzessive in
sich nach. Doch wird Häberlin der landläufigen Einwirkungs-

546



lehre darin gerechter als Leibnitz, dass er die Verbundenheit
aller einzelnen untereinander, daher die Bezogenheit
aufeinander stark hervorhebt. Immer noch aber dürfte auch er
u. E. den Anteil des Einzelichs an der Kausalität des Gesamtichs
mehr betonen, nicht nur in der Betrachtung des Ichs für sich,
sondern besonders auch in seiner Beziehung zum andern Ich,
wie zum Verlauf der universalen Veränderung. Wir sehen im
Ich nicht nur Bedingung, sondern Anteil an der Ursache. —
So weit entfernt ist Häberlin vom Solipsismus, dass man im
Gegenteil stellenweise für das Einzelwesen und seine Bedeutung

bangt. Aber er bringt es wieder zu seinem Rechte, wenn
er auf die relativen Dauerabsichten des Universums reflektiert:
das sind eben Wesen wie die Menschen.

2. Das Universum will Leben, nicht reines Sein. Leben aber
ist stetige Veränderung mit relativ konstanter Richtung. Möglich

ist solches Leben nur, wenn die Grundtendenzen des
universalen Subjektes in einem Gleichgewicht des relativen
Ungleichgewichtes sich befinden und halten : im ganzen
gewogen sind Verharrungs- und Veränderungsenergie im
Gleichgewicht. Wären sie es auch bei jedem einzelnen, so
wäre vollendete Harmonie des Seins, aber damit kein Leben
mehr. So müssen die Individuen in relativem Ungleichgewicht
schweben um eine mittlere Linie herum; so erlauft sich das
Universum die Harmonie des Gesamtlebens als Lebens mit der
Disharmonie der Kräfte in den einzelnen Lebewesen.

Immer neue Differenzierung, schöpferische Individuation
liegt also im Interesse der Einheit. Die dafür nötige Verschiebung

des Gewichtes der Tendenzen in den Individuen besorgt
das Universum durch den Vertreter seiner Einheit im
Individuum, den Einheitsfaktor ; er ist im Wirklichen aufweisbar
als Zug zum Ganzen, der kein Einzelnes völlig der einen oder
andern Tendenz überlässt, sondern die zu den Extremen, damit
zum Tode oder Chaos Strebenden zurückruft nach der Mittelbreite

der Lebensmöglichkeit. Dieser Einheitsfaktor macht,
dass das triebhaft handelnde Individuum immer etwas anderes
schafft, als es will; es muss dem Ganzen dienen. So steht es
immer im Kampf der Triebe unter sich und beider mit dem
Einheitswillen; das macht die Tragik des Individuellen aus.

547



Alles fließt. Jeden Augenblick schafft das Universum mit
Schöpfer-Allmacht aus dem bestehenden einen neuen Zustand
im Ganzen und im Einzelnen; der Grad der Ähnlichkeit beider
Zustände gibt das Maß der Konstanz ab. « Gesetze » des Werdens

sind nicht schaffende Kräfte, sondern Formeln aus dem
tatsächlichen Verlauf gezogen. Was schafft, ist der Wille des

Universums, der frei ist zu Neuschöpfungen, zu Gebilden von
verhältnismäßig größerer Unähnhchkeit mit dem Vorhergehenden.

In diesem Allwillen ist kein Kampf, sondern ewige
Harmonie der Kräfte. Da er kein Gegenüber von Lebendigem
hat, muss seine psychische Verfassung von der des Einzelichs
abweichen. Eine Psychologie des Universums lässt sich daher
nur mit beschränkter Analogie von der menschlichen Psychologie

aus versuchen. —
Da das Individuum eine nur relativ dauernde einheitliche

Gruppe von Funktionen des Universums ist, kommt ihm wohl
Anteil an der Freiheit des Ganzen, aber nicht Unsterblichkeit zu
für diese seine Einheit der mannigfaltigen Interessen; es löst
sich auf, und seine Funktionselemente gehen neue Verbindungen

ein. Nicht einmal eine Zentralmonade sieht Häberlin
im Organismus; kein Interesse bleibe dauernd im Zentrum des
Verbandes. Dafür gehe aber auch gar nichts von den Funktionswirkungen

verloren; alles und jedes ist Bedingung des folgenden
und ist in den Folgeverlauf miteinbezogen. Jeder Einzelverlauf
aber steht im großen Flusse des Ganzen, das ewiges Leben ist,
Leben will. —

Das Universalsubjekt Häberhns schaut einen merkwürdig
ungleich an. Bald kommt es uns vor wie eine große Mutter,
die ihre Kinder hegt, bald wie ein Ungeheuer, das seine eigenen
Geschöpfe wieder verschlingt, ein Kronos, doch nie ein
Mechaneus. Ob es nach Laune oder nach geheimem Zwange
handelt? Oder richtiger, da Launen ja wohl meist verdeckte
Zwänge sind: ob es eigenen Willensrichtungen folgt, oder
einem über ihm stehenden Willen? Das sagt uns der Philosoph
vielleicht später, wenn vom Geist die Rede ist. — Vorher sei

nur noch die Frage gestreift, ob diese Aussagen alle nur
Folgerungen des Wissens vom Wirklichen sind, oder aber
metaphysische Hypothesen? Häberlin will ersteres, und soviel ich

548



sehe, übersteigt er die Schranken des als erfahrungsmöglich
Denkbaren nicht. Das täte er erst, wenn er etwa die Welt
dieser Funktionen nur als Erscheinung eines hinter ihnen
steckenden Subjektes schilderte und dann die Psychologie dieses
Subjektes versuchte, wie es Fechner z. B. im Zend-Avesta
getan hat. — Eine andere Frage ist die, ob die Folgerungen und
Voraussetzungen alle denknotwendig sind, die er für das Einzel-
und das Gesamtich gezogen hat. Dass das Leben, die relativ
konstante Veränderung des Ganzen, das ewige Dauern eines
vorwaltenden Interesses ausschließe, ist mir noch nicht
überzeugend dargetan. Im universalen Subjekt dauert ja das
Interesse der Lebenserhaltung, das Gleichgewichtsinteresse.
Könnte es nun nicht auch Individuen geben, in denen dieser
Gesamtwille sich besondert, so dass auch in ihnen eine
Zentralfunktion dauert inmitten des Flusses der um sie her flutenden
vergänglichen Funktionsgruppen

3. Doch nun zum Kern des individuellen Lebens und seiner
Beziehung zum Gesamtleben : der menschliche Geist ist nicht ein
Subjekt, sondern eine Richtung des Interesses; Geister gibt es
nicht, sondern verschiedene Grade der « Energie » des Geistes.
— Geist ist die Sehnsucht nach der Freiheit von der einseitigen
Triebherrschaft.

Nun wissen wir schon, dass der regulative Systems- oder
Einheitsfaktor im Individuum das Interesse des Universums
besorgt, indem er ein relatives Gleichgewicht der beiden
Tendenzen und damit relative Einheit des Individuums immer
wieder herstellt. Er hat nicht Triebkraft, Wirkungskraft,
sondern « wirkt » nur formgebend, maßsetzend. Als Faktor im
Ganzen ist er Se/nsprinzip, das in Verbindung mit den beiden
auf das Nichtsein tendierenden Grundtrieben die Wirklichkeit
als Werden konstituiert. Die hierzu notwendig wechselnde
Verteilung der Triebenergie ist vom Universum und vom
Einheitsfaktor aus einfache Tatsächlichkeit; das Individuum aber
beurteilt im Triebwechsel das vorhergehende Triebverhältnis,
als bedauerlich oder ärgerlich z. B. Diese Beurteilung setzt
ein Ideal voraus: entweder das Ideal der absoluten Triebherrschaft,

des exzentrischen Werdens, oder das der Annäherung
an das absolute Gleichgewicht, an das Sein als eines Ganzen.

349



Keines dieser Ideale ist am Universum orientiert; im zweiten
aber ist virtuell die Idee des vollendet harmonischen Seins
enthalten; die Richtung des Handelnden auf sie hin, also auf
Uberwindung der Unausgeglichenheit, der Subjektivität hin, ist
Geist, ein subjektives Wollen der Objektivität, die eindrucksvollste

Manifestation des Einheitsfaktors. Die Realisierung
der Idee wäre aber Aufhebung des Subjektes als eines Lebendigen;

daher ist nicht sie, sondern die Richtung auf sie, also

größere Ausgeglichenheir, das Ziel. Die Idee selbst ist ein
Unerwünschtes, Fremdes. Tatsächlich wird im Geist die Idee
erlebt als Norm, als Maß alles Verhaltens, wie immer das

Subjekt sich zu dieser absoluten Objektivität stelle. Im
Erlebnis der Antinomie zwischen Triebhaftigkeit und Einheitsstreben,

zwischen exzentrischer und zentraler Richtung liegt
das Erlebnis des Anspruchs des Absoluten eingeschlossen;
zum Bau des Interesses gehört das Gewissen. Wo ihm Folge
gegeben wird, identifiziert sich das Subjekt mit dem Ideal,
mit der an die Lebensmöglichkeit angepassten Idee. Fein
unterscheidet nun Häberlin diese geistige Liebe von einer
verwandten Richtung des Veränderungstriebes, vom Eros der
kosmischen Mystik. Die triebhafte Liebe zum Wirklichkeitsali
will nicht das Gleichgewicht der Triebe, sondern die Veränderung,

die Veränderung des Ichs in das umfassende Ich; die
geistige Liebe aber will nicht das Ganze, sondern die Ganzheit,
nicht das Eine, sondern die Einheit, nicht ein Reales, sondern
die Irrealität des Seins. Eros will Einheit des Ununterschiede-
nen, Geist will Einheit des Unterschiedenen. Das All ist freilich
ein Symbol dieses vollkommenen Seins, insofern es in sich das

Seinsprinzip mit den Nichtseinstendenzen zur Wirklichkeit
vereinigt; darum bereitet der kosmische Eros dem Geist den
Weg, während der egoistische, der Bemächtigungstrieb ihn
verschließt.

4. Diese Unterscheidung von Geist und Weltall ist bedeutsam
für alle Idealbildung und damit für alles menschliche Verhalten.
Auch die Idealbildung ist universal gerichtet, wenn sie allseitig
bestimmt sein will. Welcher Art ist das ideale Weltbild?
Die ideale Welt hat den « Zug zur Mitte » zwischen den beiden
Exzentrizitäten; die Daseinskreise alles Einzelnen bewegen sich

550



möglichst nahe der Gesamtrichtung; die Individualität, die
Triebherrschaft ist auf ein Minimum beschränkt, und damit
auch die Reibung. Freilich auch der Gliicksgenuss, der ja
Triebbefriedigung ist. Seligkeit, geistige Befriedigung würde
empfunden im Maße der Annäherung an das Ideal, das selbst
dann noch in Spannung zur Idee bliebe. — Ob das universale
Subjekt die Antinomien, die seine Organe erleben, als eigene
empfindet, also auch ein Ideal — für die Ordnung seiner
Teilverhältnisse — hat, ist aus dem bisherigen bei Häberlin nicht
ersichtlich. Die tatsächliche Harmonie des Ganzen ließe eher
eine Verneinung erwarten. Aber es ist zu beachten, daß es eine

quantitative Harmonie, das Gleichgewicht der Energien im
Ganzen ist, noch nicht jedoch eine Harmonie zwischen und in
den Teilen, keine durchgeführte Richtungs-, also qualitative
Harmonie. Die Frage nach dem Weltgeist bleibt offen für die
Wertphilosophie.

Für das geistig gerichtete Interesse des Menschen genügt es,
die richtige Autorität zu kennen : einzig der Vertreter des
Seinsprinzips, nicht irgendein noch so umfassendes oder energiestarkes

Wirkliches als solches darf Autorität beanspruchen.
Wie leicht sich im realen Leben Verwechslungen und
Kompromisse zwischen berechtigter und unberechtigter Autorität
einschleichen, memt man zu wissen; wenn man aber die Analysen

im Geist und die Triebe aufmerksam nachliest, staunt
man über die Fülle der Kombinationen zwischen den Wunschidealen

je eines Triebes oder ihrer Vereinigung einerseits und
dem auf die objektive Idee gerichteten Ideal andererseits. Da
das Publikum kompromißsüchtig, weil triebhaft eingestellt ist,
haben die Autoritätsrepräsentanten am wenigsten Erfolg, die
das Ideal am reinsten darstellen, eben deswegen sich nicht zur
Befriedigung des Verschmelzungstriebes hergeben; daher
verlieren sie bei den erst Liebenden, dann sie Hassenden mit der
an ihnen vermissten empirischen Autorität auch die in ihnen
vorhandene geistige, normative.

Häberlin geht allen Verzweigungen des geistigen Interesses
und seinen Verflechtungen mit den ungeistigen Interessen
grundsätzlich nach, stellt manches Phänomen in das rechte Licht,
beschreibt und erklärt z. B. die schuldzerrissene Persönlichkeit,

551



deren Ideal zu stark ist, um sie den Trieben zu überlassen, und
zu schwach, um die Auseinandersetzung über Gefühl und
Selbstverurteilung hinaus zur erlösenden Tat zu führen. Oder er weist
dem Fanatiker nach, wie er die Energie vom Verwirklichen des
Ideals auf etwas Leichteres überträgt. Er zeigt das Misslingen
des Versuches, den Geist aus den Trieben abzuleiten, da ja
jeder Trieb den andern einschränkt, nur um selber zur
Alleinherrschaft zu gelangen, nie also eine Ordnung der Triebe
erstrebt. Vorausgeschickt hatte er eine glänzende Analyse des
erotischen Triebes, den er energisch vor Gleichsetzung mit dem
sexuellen Trieb beschützt. Die für den Psychologen ungeheuerliche

Behauptung, dass alle Erotik von der Sexualität abstamme,
stamme vom Unvermögen her, Kombinationen in ihre
Komponenten aufzulösen. Die sexuelle Erotik ist teils
gleichgeschlechtlich, teils ungleichgeschlechtlich; neben ihr gibt es

eine auf das allgemein Menschliche zielende Individualerotik,
außer der individuellen steht die soziale und die kosmischmystische

Erotik oder Identifikationstendenz. Dieser wiederum
nebengeordnet ist der allgemeine Veränderungstrieb, der
Ortswechsel, Abenteuer, Phantasien sucht, das Schauspielerische
in der Menschennatur.

Der Geist ist es, der das vielfach Unbewusste des vom
Veränderungstrieb Beherrschten bewusst machen heißt; denn
er geht auf das Objektive, zieht dem Erkennenden die getrübten
Brillen der Triebeinstellung ab, urteilt über das Wirkliche wie
es ist, um es zu bearbeiten nach dem hin, was es sein soll.
So schafft er die Kultur. Vielmehr das Subjekt schafft sie unter
Leitung des Geistes, der allgegenwärtig, aber nicht überall mit
gleicher Stärke wirksam ist. — Dies alles und mehr noch, die
Besonderung der Kulturtat lässt sich als tatsächlicher Vorgang
wissenschaftlich beschreiben. Dass wir wertend urteilen, ist
noch kein Werturteil, sondern ein feststellendes Urteil. Wir
verlassen nun aber die Psychologie, sowohl die universale als
die anthropologische, und suchen uns ein kleines Bild von den
letzten Gründen und Zielen zu machen, soweit dies nach den
Veröffentlichungen Häberlins und im vorliegenden engen
Rahmen möglich ist.

552



III
KULTUR UND ERZIEHUNG

1. Häberlin betreibt die wertungsfreie, objektive Wissenschaft
vom Wirklichen so intensiv, dass man meinen könnte, einen
bloßen Empiriker vor sich zu haben. Aber schon die oben kurz
wiedergegebenen Untersuchungen über die Tendenzen der
Funktion ließen merken, welch bedeutsame Unterlage für die
Kultur des Fühlens, Wissens und Wollens diese Psychologie
des Lebens bietet. Eine eingehendere Wiedergabe würde die
Beziehungen der Psychologie zur Selbst- und Fremderziehung
noch viel überzeugender dartun. Immerhin ist schon deutlich
geworden, dass die empirische Wissenschaft mit der Tatsache
des Wertens zu rechnen hat. Davon zu unterscheiden ist das
Werten selbst, die Anerkennung der Normen. Ob sie berechtigt
ist, hat die Philosophie als Wissenschaft der Werte und als

Ethik auszumachen. Als Metaphysik stellt sie das Ziel der
Vereinigung von Wert und Wirklichkeit auf. Darüber spricht
Häberlin in seinen Vorträgen Uber das Gewissen 1914, das Symbol

in Psychologie und Kunst 1916, Der Beruf der Psychologie 1923;
ausführlicher in den Büchern Das Ziel der Erziehung und Wege
und Irrwege der Erziehung, 2. A. 1920.

Erquickend ist bei Häberlin die Zuversicht zur Erkenntnis-
fähigfeit des Menschen und zur Erkennbarkeit des Wirklichen ;

wir können uns nicht mit der Erfassung bloß einer Erscheinung
zufrieden geben, wie Kants ängstliche Erkenntniskritik uns
zumutet. Dennoch ist Häberlins — von ihm noch nicht
ausgeführte — Erkenntnislehre an Kant orientiert, so viel ich sehe,
und führt dessen Absichten sicherer durch als Kant selber.
Das Wirkliche ist nicht das Endgültige; es ist ein Werden nach
dem Konstanten, dem Sein hin, aber vorläufig immer die vom
Einheitswillen geführte Resultante von Sein und Nichtseinstendenzen.

Der Unterschied Kant gegenüber ist nun der,
dass Häberlin nicht ein Seiendes, das Ding an sich, dem
Erkannten unterlegt, sondern dem Erkennenden, Bildenden, ein
Urbild voran- und überstellt, sozusagen ein Ding vor sich, die
Objektnorm. Damit ist die Doppelheit des Seins im Ansich-
seienden und Fürunsseienden aufgehoben. Es gibt nur ein
Wirkliches.

553



Aber dieses Wirkliche weist nun in sich die Spannung und
oft Spaltung zwischen Wirklichkeit und Ideal auf. Das Wirkliche

ist danach nicht das Ganze; das System der Werte ist die
Gegen-Seite des Wirklichen. Woher haben wir die Zuversicht
zum Erkennen? Woher wissen wir, dass unser Wissen etwas
erfasst und nicht nur etwas sich vormacht? Die Gewissheit des

Wissens stammt aus dem Gewissen. Die Wissenschaft besteht
« zu Recht, weil zu Pflicht ». Wir erleben einen unbedingten
Anspruch wie den: du sollst richtig, objektiv erkennen. Wer
ihn anerkennt — bewusst oder unbewusst —, bekommt ein
Ziel und damit den Sinn des Wissens, einen Maßstab und damit
ein Mittel zur Unterscheidung von wahr und falsch.

Und wie die wissenschaftliche, so gründet sich jede andere
kulturelle Betätigung auf die Anerkennung einer Norm, eines
Geltenden, das den Anspruch auf unbedingte Zustimmung
erhebt, gleichviel, ob es ihn findet oder nicht. Nur die
Anerkennung unbedingt fordernder Werte gibt dem Leben Sinn
und Gehalt. So erhält das menschliche Leben jedenfalls, wohl
auch das universelle, eine Richtung, eine Entwicklung auf den
Wert hin. — Der Mensch ist dazu angelegt, solchen Anspruch
anzuerkennen, wie sich schon beim Kinde zeigt, das meist ein
feines Gefühl hat für berechtigte und unberechtigte
Anforderungen von Seiten der Erzieher. Der praktische Relativist
drückt sich um die herbe Pflicht der Durchführung der
Normen herum; darum will er keine Normen kennen; der
grundsätzliche Relativist und Skeptiker, der seinen
Positivismus als die richtige Anschauung gibt, merkt nicht, wie
er gerade mit der Behauptung der Richtigkeit einen normativen

Maßstab voraussetzt, sich also auf den bekämpften Boden
stellt.

2. Mit Wert bezeichnet Häberlin gelegentlich den Anteil,
den ein Wirkliches an den Normen nimmt oder hat; nochmals
ist damit gesagt, dass beide, Wirklichkeit und Wert, aufeinander
hinweisen und angewiesen sind. Die Idee, der Inbegriff der
Normen, ist ein Transzendentes, aber es ist der Welt immanent
in depotenziertem Grad als ein forderndes, Geltung und
Durchsetzung heischendes Ideal. Die Form der Norm, die absolute
Geltung, wird adäquat erkannt; der Inhalt dagegen ist immer

554



nur als ein vorletztes Ziel gestellt mit der Aufgabe, das
endgültige zu suchen.

Kultur nun ist geistige soziale Leistung, die Bearbeitung des
Wirklichen nach den Gemeinschaftsidealen hin. Zweierlei
Kulturarbeit kennt Häberlin: die sittliche und die ästhetische.
In der sittlichen Arbeit am Wirklichen ist das Wissen
eingeschlossen, weil das empirische Wissen Grundlage und Angriffspunkte

für die Umgestaltung der Objekte nach den von der
Wissenschaft ebenfalls systematisch zu suchenden Werten
beschafft. Diese Einstellung nimmt nicht, sondern verleiht der
Wissenschaft ihre Würde. — Sittlich handeln bedeutet, den im
Interesse vorwiegenden Trieb in den Dienst der geistigen Idee
stellen zum Ziele einer möglichst reibungslosen Gemeinschaft von
Persönlichkeiten. Wie sich auf dieses Ziel hin die Kulturtechnik
Unterziele und Wege zu suchen hat auf den Gebieten der
Wirtschaft, des Staates, des Rechtes und der Politik, darauf hinzuleiten

hat Häberlin noch nicht unternommen. Als hellsehender
Erzieher künftiger Erzieher hat er sich mit Erfolg bemüht, zur
richtigen Einsicht in die Bestimmung des Individuums und zu
seiner rechten Stellung den Normen gegenüber anzuleiten.
Seine « Kinderfehler » belehren, wie man Entgleisungen,
Verkehrungen und Fixierungen der Triebe, namentlich des
erotischen, verhüten kann, seine « Wege und Irrwege », wie die
frühjugendhchen Bindungen zu lösen sind, indem man die
Triebenergie vom bindenden Objekt ablöst und auf normativere

Objekte überleitet. In allen Schriften Häberlins spricht
ein gesunder, sittlicher Geist, der weise genug ist, nicht nur
Endziele aufzustellen, sondern auch Teilziele und Wegmarken.
Das Recht des Individuums besteht in seiner Persönlichkeit,
in seinem Ruf zur eigenartigen Gestaltung der Idee des
Menschen; diesen zu hören und ihm zu gehorchen ist das, was
gesund erhält und wieder gesund macht, soweit nicht die Ver-
bildungen und Bindungen schon zu alt sind, oder gar eine
ausgesprochene Veranlagung zu große Widerstände entgegensetzt.
Die psychiatrischen Grenzfälle erhalten hier eine interessante
psychologische Beleuchtung.

Während im sittlichen Verhalten der Geist sich vorwiegend
des Selbstbehauptungstriebes bedient, um die Objekte ideal-

555



gemäß zu bearbeiten, bedient er sich im ästhetischen Verhalten
hauptsächlich des Identifikationstriebes. Das geistbestimmte
Subjekt setzt sich in eins mit dem als Symbol der Harmonie
rezipierten Objekt, nicht um des Objektes oder gar des
Anschlussbedürfnisses willen, sondern aus Verehrung der Idee, die
es an diesem Teil des Wirklichen schaut. Das ästhetische
Gefühl ist ein Formgefühl; es schaut an der Realität die Form
der Einigung verwirklicht. Es geht immer auf Fremdes; im
eigenen Ich ist die Idee nicht verwirklicht, sonst würde nicht
gerade der Veränderungstrieb hier vorwalten, der ja zugleich
die Bearbeitung des Ichs verlangt, damit es sich besser ins Objekt

versetzen und es selig als Ideesymbol beschauen kann.
Nur der Autist pervertiert seine Liebe zum äußern Symbol
auf sich selbst als auf ein Symbol der Idee. Das ästhetische
Verhalten ist nie ganz rein; es ist meist erotisch getrübt, da sich
mit dem objektiven Wohlgefallen das erotische Gefallen am
Objekt verwischt; wo diese Trübung im Kunstwerk sichtbar
wird, gibt es «Kitsch ».

Im ästhetischen Urteil wird eine Erscheinung, so auch eine
natürliche Landschaft, danach bewertet, ob sie sich als Symbol
der Form-Idee eigne, ob sie also der richtige Ausdruck eines
die Idee in sich tragenden Wesens sei; man personifiziert die
Landschaft, wenn man sie etwa « kitschig » nennt. — So knapp
Häberlins Ausführungen sind, sie beleuchten doch das ästhetische

Gebiet mit dem heiligen Lichte der strenge fordernden
und formenden Idee. Der kulturelle Wert des Kunstwerkes
ist ein dreifacher: die Angemessenheit des künstlerischen
Ausdrucks zum Erleben Iässt den Wahrheitswert fühlen; die
Angemessenheit der künstlerischen Form zur Idee offenbart die
Form des Uberwirklichen am Wirklichen, im Schönen; und der
bedeutsame Erlebnisinhalt weist auf den ethischen Wert der
symbolschaffenden Persönlichkeit hin. Die beiden ersten
Erfordernisse des Künstlerischen betreffen die Form und sind die
maßgebenden; aber der große Inhalt gibt dem Schönen
vermehrte Eindruckskraft. Es erhebt über das Wirkliche, befreit
von Spannungen.

3. Gut ist also das, was dem Einheitsanspruch der Idee am
wirklichen Objekt inhaltlich vollkommen entspricht; schön, was

536



in vollendeter Form die Einheit der Idee symbolisch darstellt.
Das Sittliche hat die Idee als Aufgabe, das Ästhetische als Gabe.
Darum kann das wahre Kunstwerk erbauen, auch ohne
religiösen Inhalt; es offenbart die Idee als gegenwärtig im
Wirklichen, freilich nur der Form nach.

Wo nun, so möchten wir weiterfahren, beides sich verbindet,
wo die Idee sich sowohl dem Inhalte als der Form nach offenbart,

haben wir das Heilige, erfasst im religiösen Gefühl.
Häberlin stellt die Verbindung nur formaliter her, durch
Abstraktion des den beiden geistigen Verhaltungsweisen
gemeinsamen «Formalen». Nach ihm ist das religiöse Gefühl
die bald das ästhetische, bald das sittliche Gefühl mitbestimmende

Richtung auf die Idee als Uberwirkliches hin, während
diese beiden für sich ihrem Objekte nach Wirklichkeitsgefühle
sind. Dies ist nun gewiss die formale Seite am Religiösen und
eine bedeutsame, die tiefe Einblicke eröffnet. Mit Recht betont
unser Rehgionspsycholog und -philosoph, dass jede
künstlerische Einstellung religiös ist, weil sie Hingabe an die Idee
voraussetzt, und ebenso, dass jede gewissensgemäße Handlung
religiös ist, aus dem gleichen Grunde. Er vermag auch von
hier aus die Trübungen aufzuklären, die die Religion erleidet
durch Vermischung des geistigen, ideebestimmten Verhaltens
mit einem ungeistigen, triebbestimmten; Pharisäismus entsteht,
wo der lohnsüchtige Selbstbehauptungstrieb, Mystizismus, wo
der Verschmelzungstrieb, die erotische Liebe sich mit der
geistigen « Liebe zum Ideal » vermischt. So entsteht Gegensatz
zwischen reinerer und getrübter Frömmigkeit, nie aber zwischen
reiner Frömmigkeit einerseits und reiner Ethizität oder Ästhe-
tizität andererseits.

Und doch erklärt sich, wie auch Häberlin bemerkt, die
Frömmigkeit unbefriedigt von einer vorwiegend ästhetischen
Religiosität, mag das Ästhetische darin noch so rein sein; aber
auch von einer bloßen Moral. Sie will u. E. sowohl Inhalt als

Form der Idee, irgendwie verwirklicht, sehen, sei's im «

Uberwirklichen», Transzendenten, sei's an einer mit aller Energie
nach dem Transzendenten gerichteten wirklichen Persönlichkeit.

Sie sucht mit der sittlichen Geistigkeit die Harmonie der
Bestrebungen und mit der ästhetischen die vollendete dem In-

557



halt entsprechende Form dieser inhaltlichen Energienharmonie.
Sie erlebt Offenbarung, aber nicht nur der Forderung des
Geltenden im Sittlichen, sondern seiner Durchschlagsmacht,
und Offenbarung dieser Macht nicht nur in der Formgestaltung,
sondern ebenso und noch mehr in der Umgestaltung des
Menschen- und Weltwillens nach dem freilich nur geahnten, nicht
voll erkannten Willen der Idee. Alle geistige Offenbarung ist
Immanentwerden des Transzendenten, wie auch Häberlin sieht.
Darum geht das religiöse Gefühl nicht nur auf das Transzendente,

sondern auch auf seine Beziehung zum Wirklichen. Dass
hier Unerklärliches vorliegt, sei zugegeben. Aber das weiß
jede Philosophie der Werte: wie die Idee, ein Transzendentes
es anfängt, Einfluss zu gewinnen auf das Reale, wird nie
aufzudecken sein; Tatsache ist es, wie Häberlin mit aller wünschbaren

Schärfe nachweist. Diese Unerklärlichkeit, das Wunder
der Welt, dürfte für die Erziehung zur normativen Einstellung,
also zum religiösen Erleben, noch mehr betont werden, als es
die Erziehungsbücher Häberlins tun. Das Gefühl für das

Absolute, für die endgültige Harmonie nach Form und Inhalt
muss als der sicherste Grund alles Geistigen, aller Kultur
gepflegt, als der innerste Kern aller Menschenwürde geschützt
und geehrt werden. Dazu hat ja gerade unser Philosoph des
Gewissens uns neue Mittel der Erkenntnis in die Hand gegeben.

Nur noch kurz können wir mit Zustimmung hinweisen
auf die Art, wie Häberlin das Erleben der Normals Erleben
eines persönlich-überpersönlichen Willens, als Erleben Gottes
beschreibt und begründet. Er zeigt hierin am entscheidenden
Punkte aufs neue den Mut des Denkens, das Einheit voraussetzt;

ist die Welt der Werte ein System, so muss ein oberster
Wert sein, oder ein beherrschender Mittelpunkt — eine
Schlussfolgerung, die man leider bei Rickerts Pluralismus der Werte
vermisst.

* *
*

Wiewohl Häberlin fast nie Namen nennt, hat er sich der
Sache nach mit allen namhaften psychologischen und mit
vielen philosophischen Stellungen der Neuzeit auseinandergesetzt,

aber immer nur im Verfolg der Darstellung seiner

558



eigenen Gedanken; er lebt nicht von der Bekämpfung der
Lehren anderer. Möge er ebenso sachliche Beachtung bei
Fachgenossen und Zugewandten finden. Wer immer sich die
Mühe nimmt, die klare, aber Nachdenken fordernde Sprache
seiner Schriften zu hören, wird Gewinn davon tragen; er erhält
Ordnung ins Wissen vom Leben und durchs Wissen ins Leben
hinein. Häberlin hält wie Kant und Fichte das « Praktische »,
d. i. das Ethische für die Grundlage und das Ziel aller
Erkenntnis; gerade deswegen kämpft er gegen die Vormacht der
auf das « Reale » gerichteten Naturwissenschaften und gegen
das Vorrecht der empirischen Wissenschaft überhaupt; die
Welt des Geltenden zur Geltung zu bringen ist das tiefste Ethos
seines Denkens. Unsere Zeit täte gut, auf ihn zu hören. Und
scharf zu hören, um sich vor heute häufig vorkommenden
Verwechslungen zu hüten. Man meint, den Materialismus und
Egoismus der letzten fünfzig, sechzig Jahre dadurch überwunden
zu haben oder überwinden zu können, dass man sich schrankenlos

der Harmonie der Liebe hingibt und dabei wahllos irdische
und himmlische Liebe mischt, Trieb für Geist nimmt. Sicherlich

ist die erotische Exzentrizität vornehmer, feiner als ihr
Gegenstück, die egoistische. Aber gesund ist sie nicht, und
einen Kosmos, eine geordnete Einheit der individuellen, sozialen
und universellen Interessen zu schaffen, ist sie nicht imstande;
sie sucht letztlich das Chaos. Es gilt, durch den Geist die
Triebe zu hohen Zielen zu lenken. Dazu will Häberlin anleiten
und ermutigen; nicht Ruhe ist das Ideal, sondern Fortschritt
und Aufstieg; Beharrung ist noch nicht Charakterstärke,
sondern erst Beharrlichkeit in der Bewegung auf das ethische
Ziel zu.

FRITZ LIENHARD

559


	Paul Häberlin und sein Werk

