Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 9

Artikel: Paul Haberlin und sein Werk

Autor: Lienhard, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAUL HABERLIN UND SEIN WERK.

Albert Schweitzer klagt die Philosophie des 19. Jahrhunderts
an, sie habe die Kultur nicht gefiihrt, wie ihr gebiihrte; sie habe
sich allzu tief vor dem Positivismus der Wissenschaften gebeugt
und dem praktischen Materialismus gegeniiber die ethisch-
rationale Grundlegung und Zielsetzung nicht energisch genug
geltend gemacht. Dieses Versiaumnis habe den Niedergang
der europiischen Kultur verursacht; Anschluss an den Ratio-
nalismus des 18. Jahrhunderts und Weiterfithrung iiber ihn
hinaus unter Vermeidung der Fehler des Idealismus ser die
einzige Rettung.

Mag Schweitzer hierin die Verantwortlichkeit der Philosophie
iiberladen haben, so hat er doch darin recht, dass ihr gréfere
Bedeutung fiir das Leben der Einzelnen und der Vélker zu-
kommt, als manche Vertreter der empirischen Wissenschaft
wie des praktischen Lebens denken. Die Philosophie gleicht
der Hohenquelle, die alsbald, nachdem sie zutage getreten ist,
wieder verschwindet, eine Strecke weit unterirdisch lauft, um
weiter unten sich fassen zu lassen, Brunnen zu speisen und
Rider treiben zu helfen. Wer die Geschichte der Erziehung und
der Kirche kennt, weifl von dem stillen Einfluss philosophischer
Gedanken zu sagen; aber auch die Geschichte der Wissenschaft
gibt davon Zeugnis. Der Einfluss der Philosophie auf die
Einzelgebiete und das Gesamte der Kultur wird um so stirker
und nachhaltiger sein, je mehr sie zu zeigen vermag, dass
ihr ethischer Idealismus zugleich der dauerhafteste Realismus ist.

Dies erstrebt der Schweizer Philosoph und Psychologe Paul
Hiberlin. Er steigt mit bedachtsam entschiedenen Schritten
zu den « Miittern» hinab, zu den letzten Griinden und Werten;
aber er sieht sich ebenso genau ihre Kinder auf der Erdober-
fliche an, die verschiedenen Seiten und Gestalten des Wirk-
lichen. Mit scharfsinnigem, weitsichtigem Blick und fester
Hand bearbeitet er die der Philosophie zunichst liegenden
Bezirke, Psychologie und Pidagogik. Dabei hat er immer das
Ganze im Auge, und er sieht, dass alles das, was 1st, eben noch
nicht das Ganze ausmacht, sondern nur die eine Hilfte ist;

die andere Hilfte ist die Welt der Werte. Und Philosophie als
534



Weisheitslehre leitet uns eben dazu an, das System der ewig
giiltigen Werte einzuarbeiten in den uns offen stehenden Teil-
bogen des einen, universellen Zusammenhangs des Seienden.
Das 1st Kultur. Thre notwendige Teilarbeit ist die sichere Fest-
stellung dessen, was wirklich ist. So verbindet Philosophie die
Grundlegung und Prinzipien der empirischen Wissenschaft mit
der Wissenschaft der Werte, um als Ethik die Anweisung zu
geben, dass und wie man die Werte in Giiter zu verwirklichen
habe.

Dies ist, soviel ich sehe, der Lebensplan Haberlins. Durch-
gefiihrt hat er 1thn noch nicht, aber begonnen; mit Fichteschem
Denkerethos geht er daran, Teil um Teil aneinanderzufiigen,
so ziemlich nach den Grundziigen, die im zweiten Band seiner
Wissenschaft und Philosophie 1912 vorgezeichnet sind.

Schweizerboden galt lange als wenig giinstig fiir Kunst und
philosophische Wissenschaft; heute trifft das fiir beide nicht
mehr zu. In Hiberlin haben wir einen Landsmann von
ungemeinem Denkermut und konsequenter Denkkraft, zugleich
aber auch von scharfem Beobachterblick. Er ist gleich stark
in analytischem wie in synthetischem Verfahren. So ist es wohl
am Platze, in einer schweizerischen Rundschau sein Lebenswerk
darzustellen, soweit es herausgestellt ist. Es ldsst sich nach den
Grundziigen charakterisieren als empirischen Monismus auf dem
Grunde eines ethischen Dualismus. Denn alles Wirkliche, lehrt
Haberlin, ist seinem Wesen nach psychisch; das gilt vom Indi-
viduum wie vom Universum; und der Einzelne wie die Gesamt-
heit unterliegt der Pflicht der Erziehung zu ihrem Ideale.

In diesen drei Sitzen sind uns die Abschnitte bezeichnet,
in die sich unsere Darstellung teilt. Fiir die beiden ersten kom-
men hauptsichlich in Betracht Leib und Seele, 1922, Der Gegen-
stand der Psychologie, 1921 und das soeben erschienene grofiere
Werk Der Geist und die Tricbe, dessen Verwendung hier zugleich
als Besprechung, ob auch ungeniigende, gelten mag. Es be-
handelt zuerst die Form und dann den Inhalt des Lebens. Die
Form bestimmt sich durch das Verhiltnis von Individuum und
Leben, als Handlung, bewusste und unbewusste. Uber Ab-
stammung, Aufbau und Abbau, Kausalitit und Konstanz setzt
Hiberlin sich mit Physiologen auseinander. Der Titel des

535



Buches gibt den Inhalt des Lebens an — auf den kommt es
vor allem an. « Das Lebensinteresse und die Individuation »
zeigt den Einzelnen in seiner Beziehung zum Universum, die
fiir thn eine « Antinomie » des Lebens bedeutet : eine Antinomie
zwischen der Triebhaftigkeit und dem Einheitsfaktor, der die
universelle Einheit im Individuum vertritt, und eine Antinomie
aller drei Lebensfaktoren gegen den Geist, der sich im Gewissen
kundgibt, in religiosem Erleben den Grund legt zu den ethischen
und asthetischen Betitigungen. Dies alles ohne Wertung,
rein beschreibend.

I
DAS WIRKLICHE

l. Die gewshnliche Ansicht sieht zwei Arten von Wirklich-
keit: die Welt des Korperlichen und die des Seelischen; im
Menschen treffen beide zusammen. Nun ist es ein altes
Problem, ob diese beiden Arten des Wirklichen miteinander in
innerer Verbindung stehen und in welcher. Die Parallelisten
sagen, dass beide Reihen des Geschehens nebeneinander her
laufen, ohne sich gegenseitig zu beeinflussen; je ein Glied der
einen Reihe entspreche einem Gliede der andern. Beeinflussung
sel nicht moglich, weil die beiden Arten des Wirklichen gar
nichts miteinander gemein haben, das einer gegenseitigen
Einwirkung die Briicke baute. Demgegeniiber gehen die Ver-
fechter der Wechselwirkung aus von der augenscheinlichen
Tatsache der Erfahrung, dass physische Ursachen psychische
Folgen haben und umgekehrt: die Wunde macht Schmerz,
sogar Angst; die Angst verhindert Abwehrbewegungen. Wie
diese Wechselwirkung méglich sei, dariiber vernimmt man frei-
lich nichts. Oder dann Unzulingliches, wie das Psychoid von
Driesch, das in der Mitte zwischen Psychischem und Physischem
liegt, und dessen Funktionen mit denen der einen Aufienseite
parallel laufen, mit denen der andern aber in Wechselwirkung
stehen sollen. Dieses durch keine Erfahrung aufzuweisende
Zwischenorgan ist rein erfunden zum Zwecke, die Wahrheit
beider einander widerstreitender Theorien zu retten; aber ihre
Schwierigkeiten und Widerspriiche hat es nicht beseitigt.
sondern nur aus ihnen in sich hinein gezogen.

536



Dieses Hin und Her der Ansichten ist nicht blof3 miifliger
Streit von Fachge]ehrten; vielmehr handelt es sich dabei um
die Entscheidung einer Frage, die jeden Nachdenklichen auch
praktisch angeht: welche Wiirde und Wirklichkeit dem Seeli-
schen zukommt. Oft wird der Parallelismus in der Weise ver-
standen, dass die seelische Reihe wie eine nur nebenher mit-
laufende Reihe erscheint, die man zumeist aus der Rechnung
am Wirklichen weglassen kann. Selbst ein Voluntarist wie
Wundt, dem die Absicht dieser Vernachlissigung ganz ferne
liegt, wird doch der psychischen Kausalitit nicht gerecht.
Ebenso sieht sich die Wechselwirkung bedriickt durch das
scheinbare Ubergewicht der physischen iiber die psychische
Gegenwirkung. Aber auch abgesehen von der Wertfrage: wer
rein theoretisch sich um das Verhiltnis von Leib und Seele
gemiiht hat — man lese z. B. Fechners Psychophysik und das
umfassende und doch nicht abschlielende Werk von Busse-
Diirr! —, der fiihlt eine wahre Befreiung, wenn er iiber diesen
Widerstreit erhoben und instand gesetzt wird, thn zu erkléren.

Und das leistet Hiberlins Nachweis, dass alles Wirkliche
seinem Wesen nach seelischer Art ist, dass wir das eigene Seelische
als solches unmittelbar erfassen kénnen in der Selbstwahr-
nehmung, und dass das fremde Seelische uns unmittelbar nur
in der Form der Sinnlichkeit, als Leib wahrnehmbar 1st, den wir
freilich in giinstigen Fillen ebenso unmittelbar als Seelisches
verstehen. Der Leib ist also nicht eine Art des Wirklichen,
sondern die Erscheinung des Wirklichen, der Seele fiir eine
fremde Seele, der Aspekt, den das Wirkliche in der Fremd-
erfahrung annimmt.

Aber der eigene Leib? Werden wir seiner nicht in unmittel-
barer Selbsterfahrung inne? Nein, sagt Hiberlin. Nur auf
Umwegen iiber die Fremderfahrung kommt das Kind all-
mihlich dazu, das Hiandchen vor seinen Augen als sein Glied
zu betrachten; vorerst erscheint es thm als etwas Fremdes.
Wie es umgekehrt — so konnten wir Hiberlin erginzen — un-
mittelbar das Licheln der Mutter fithlend als Wohlgefallen
deutet, auch ohne darauf durch die Assoziation etwa mit der
gelegentlich lichelnd dargebotenen Nahrung und der damit ver-
bundenen Befriedigung gefiihrt zu werden, vollends ohne durch

537



die Nachahmung der Gesichtsmuskelbewegung das Gefiihl
zuerst in sich hervorgerufen zu haben.

Die Behauptung, dass alles Wirkliche seelischer Art ist, wird
nicht auf dem Dekretwege festgestellt, wie es der Spiritualismus
mit seiner metaphysischen Losung des Problems tut. Hiberlin
bleibt auf empirischem Boden, indem er hinter die gemeine,
d. h. vorldufige Erfahrung zuriickgeht auf die von ihr vorliufig
kombinierten Elemente: er unterzieht die Wahrnehmung einer
eindringenden scharfen Analyse. Wir konnen hier nicht einmal
die Grundziige dieser schwierigen Arbeit nachzeichnen, da ihr
Verstindnis unter der Zusammenziehung leicht litte. Thr
Ergebnis ist dies: Etwas als Wirkliches wahrnehmen heisst, es als
die Funktion eines auf mich wirkenden Subjektes werten. Die
unmittelbare Wirklichkeitsgewissheit hingt an der unmittel-
baren Einbeziehung der wahrgenommenen Funktion ins Wahr-
nehmungssubjekt. Wo diese Funktionsgemeinschaft zwischen
Wahrgenommenem und Wahrnehmendem eine vollstindige ist,
nimmt das Subjekt sich selber wahr; wo sie eine nur teilweise ist,
nimmt es Fremdes wahr; aber die Selbstwahrnehmung ist das
Urbild aller Wirklichkeitssetzung, und das Wirkliche wird in
dem Mafle als verschiedenartig wahrgenommen, in dem die
Einbeziehung in das Subjekt nicht vollig gelingt. Gegenstand
ist daher nur ein Subjektartiges, nur etwas, was Widerstand
leistet. So besteht fiir die urspriingliche, unreflektierte Wahr-~
nehmung die Wirklichkeit aus dem Ich und den vielen Du.
Die Reflexion muss begreiflich machen, wie diese einzige
Wirklichkeitsart dazu kommt, doppelt erfahren zu werden.
Dies ist, wie gesagt, die Folge der Getrenntheit der Wirk-
lichkeitsteile, der Subjekte. Wenn ein Subjekt sich selber
Objekt wird, ist unmittelbare seelische Erfahrung; das Wirk-
liche erfasst sich so wie es ist bei sich selber. Wenn aber
ein fremdes Subjekt auf mich wirkt — vermittelst der dem
Zentralinteresse ferner stehenden, der Umwelt zugewandten
Interessen meines Ich —, so ist die Funktionsgemeinschaft
eine nur teilweise; das Zeichen fiir die teilweise Ungleichheit
und Fremdheit ist eben die Form des Korperlichen. Die
Kérperlichkeit ist also nicht eine Art des Wirklichen, sondern
nur eine Art des Wahrgenommenseins. Darum geht denn auch

538



das Subjekt darauf aus, das Wahrgenommene soviel als méglich
sich anzugleichen und so zu verstehen. Wo dieses Verstehen,
zuletzt der Absichten, die das auf mich wirkende fremde Wirk-
liche hat, in hervorragendem Mafle gelingt, setzen wir Unseres-
gleichen uns gegeniiber: personliche Wesen. Wo es nur ¢« mini-
mal » gelingt, setzen wir Dinge. Wo die Verstehensmaglichkeit
eine mittlere ist, ein Ahnen von seelischer Zentriertheit der
Funktionen, sehen wir « Organisches »; dahin gehort auch das
Physiologische am Menschen, sofern es nicht voll als Ausdruck
seelischer Interessen verstanden oder gedeutet werden kann.
Gelingt das angleichende Setzen nicht schon in der Wahr-
nehmung, sondern erst in nachtriglicher — hypothetischer —
Reflexion, so nennen wir das « Deuten ».

2. Wir haben bisher einen Ausdruck beiseite gelassen, den
Haberlin mit Vorliebe gebraucht; er bezeichnet die Tendenz
und das Mittel des Verstehens und Deutens mit « Identifi-
kation». Je nach dem Grade, in dem sie gelingt, erhalten wir
volles, halbes und minimales Verstehen oder Deuten. — Wir
wiirden auf diesem Gebiete vorerst eher von Angleichung oder
Personifikation reden, um zunichst den Gedanken an die Ver-
bindung des Erkennens mit Emotionalem noch fern zu halten.
Aber es charakterisiert gerade Hiberlins Psychologie dem Inhalte
nach, dass er das Subjekt als regulierte Einheit von dynamischen
Tendenzen beschreibt und dass diese sich nicht mit den alten
Seelenvermogen decken. Vielmehr sind Empfinden, Fiihlen,
Wissen und Wollen nur verschiedene Phasen einer und der-
selben Handlung, und Handlung, Aktion, ist das Wesen des
Seelischen, der Funktion. Jede Handlung nun ist die Resul-
tante aus den beiden qualitativ verschiedenen Grundtrieben, dem
Verdinderungstrieb und dem Beharrungstrieb. Ohne jenen kime
es nie zu einer Handlung, weder zu einer duflern, noch zu einer
mnnern, und ohne diesen gibe es keine abgegrenzte, gleich-
formige Handlung und keine Konstanz, blofles Chaos. Das
Verhiltnis der beiden Triebe im Individuum ist geregelt durch
den in ithm waltenden Einheitsfaktor, von dem noch etwas zu
sagen sein wird. Jede Handlung nun hat zum Ziel eine solche
Bearbeitung des rezipierten Objekts, die die Herstellung der
tunlichst innigen Gemeinschaft zwischen Subjekt und Objekt

539



ermoglicht, sei’s in der Bemichtigung des Objekts zu Selbst-
behauptungszwecken — wissenschaftliches Erforschen z. B. —,
sei's zum Zweck der Hingabe an das angeglichene fremde
Subjekt — Versenkung in die Natur etwa.

Wo diese Verschmelzung von Subjekt und Objekt das Ziel
des Handelns 1st — auch Erkennen ist Handeln —, wo ins-
besondere die Wissensphase der Zwischenhandlung auf An-
gleichung des Subjektes an das Objekt behufs besseren Ver-
stehens ausgeht, da zielt sie auf « Identifikation ». Véllig erreich-
bar ist letztere nie, da das Individuum eben von jedem andern
ebenso gesondert wie mit thm verbunden ist. — Soweit scheint
uns die Bezeichnung gerechtfertigt, als darin Ziel und Richtung
ausgesprochen ist; der teilweise Mangel des Erfolges kommt
freilich darin nicht zum Ausdruck. Wo aber die Angleichung
dem Objekte zugemutet, und iiberhaupt letztlich nicht Ver-
schmelzung bezweckt wird, da wire wohl eher von Addquation
oder mehr oder weniger gelingender Personifikation zu reden.

Diese Einschr&nkung vermag vielleicht die Zustimmung zu
der lebensvollen Verbindung zu erleichtern, in die Hiberlin
das Erkennen mit allem andern Streben bringt. Er beriihrt sich
darin einigermaflen mit Schleiermachers Psychologie, die
freilich mehr intuitiv Richtiges trifft, wihrend Hiberlin streng
analytisch-reflektiv vorgeht. Auch Leibnitzische Perzeptionen
klingen an, sowohl seine Monaden als auch der grofle einheit-
liche Zug vom Unbewussten bis zum hellsten Bewusstsein;
nur bleibt H. mit seiner Funktionspsychologie auf dem Boden
der Besinnung auf das Empirische; daher er ohne Substanz-
begriff auskommt; und wihrend Leibnitz alles Leben ins
Intellektuelle verwandelt, fiihrt Hiberlin eher umgekehrt alles
Wissen auf das Streben und Wollen zuriick. Weitere Vergleiche,
wie mit Bergson oder Miinsterberg, wiren lehrreich; aber wir
haben vor anderem die Darstellung unseres originiren Denkers
und Beobachters fortzusetzen. Zunichst ist noch einiges
nachzuholen. .

Wenn das mit unserer bewussten Seele verbundene Physische
seinem Wesen nach psychisch, nur seinem fremden Aspekt
nach physiologisch ist, so muss es Unterschiede im Psychischen
geben: es gibt Psychisches, das nicht verstanden, noch gedeutet

540



werden kann, und anderes, das in der Wahrnehmung, also
unmttelbar nur halb verstindlich oder auch in der Reflexion
nur halb deutbar ist. So ist es nicht moglich, die seelische
Bedeutung etwa der Verdauungsvorginge und der Atmung
genau zu bestimmen, oder diejenige der Haut- und Driisen-
titigkeit. Immerhin soviel lisst sich vermuten, dass erstere
mehr dem Selbstbehauptungstrieb, letztere mehr dem Ver-
inderungstrieb dienen. Jedenfalls aber sind alle diese Vorginge
Handlungen des Subjektes, vom Interesse geleitet, das ist von
der Triebspannung zwischen dem unbefriedigten Anfangs-

und dem Endgetiihl.

Das Gefiihl ist der zentrale Teil der Handlung, die « Um-
schlagstelle » zwischen zentripetaler und zentrifugaler Reaktion
des Subjekts. In thm wird das rezipierte Objekt ins Verhaltnis
zum Subjekt gesetzt: es wird gewiirdigt nach der Bedeutung,
die die eingedrungenen Interessen des Objekts fiir das schon
vorhandene Interesse des Subjektes haben. Bei der innern, auf
das eigene Verhalten gerichteten Handlung wird das vorhandene
Interesse gemessen an dem aufsteigenden neuen. Immer ist
der Interessengegensatz im Gefiihle der Keim fiir die Objekt-
bildung; das Widerstrebende ist Objekt, steht entgegen und wird
als Gegenstand hier undeutlich gefiihlt, in der Wissensphase
dann deutlich gemacht, indem es aus der Verflechtung mit dem
Subjekt heraus vorgestellt wird. Das Wissen vom Ob;jekt
wie es ist dient schon seiner Bearbeitung gemifl dem Wert-
verhiltnis; das im Gefiihl nur geahnte Ziel der Objektbearbei-
tung tritt nun auch in das Bewusstsein; die Tat kann einsetzen.

Es kann aber auch sein, dass die Wissensphase mit « minimaler
Energie» durchlaufen wird — in der unbewussten Handlung.
Eine solche ist die Instinkthandlung, aber auch die «ein-
gefahrene Gewohnheit». Nicht also ein mystischer Ort ist
« das Unbewusste», noch irgend ein Objekt — das 1st nur
entweder gewusst oder ungewusst — sondern ein Abstraktum
fiir die Bezichungen auf Handlungen ohne Wissensphase. — In
der Reflexion auf das eigene primire Handeln gelingt es oft, das
in dem unbewussten Geschehen iibereilte Wissen vom Re-
aktionsobjekt nachzuholen — das Ungewusste ins Bewusstsein
zu heben. Es gibt aber weite Strecken seelischen Geschehens,

541



die nie bewusst werden. Das Feld des Niegewussten deckt sich
nun so ziemlich mit dem des nur minimal Verstandenen, des
Unverstandenen; aber die Inhalte dieser Felder sind nicht
identisch; sie gehoren verschiedenen Wahrnehmungsarten an:
das Unbewusste geht auf die Selbstwahrnehmung, das rein
Psychische; das Unverstandene gehort zur Fremdwahrnehmung,
also des Psychophysischen. — Das sind nur einzelne Blicke
in das Unbewusste hinein, das von Hiberlin eingehend beleuch-
tet wird. Das betreffende Kapitel im Geist und die Triebe ist
das Klarste und Bezwingendste, was ich je iiber diesen Gegen-
stand gelesen habe. Da schwindet ebensosehr das ingstliche
Misstrauen wie die aberglaubische Verehrung diesem Gebiete
gegeniiber. Schon hier scheint die Bedeutung der notwendig
mit Hypothesen arbeitenden Psychanalyse durch, aber auch
ihre Grenze.

3. Unsere Darstellung hat sich bisher auf die menschliche
Seele des Teils des Wirklichen beschriankt und zu zeigen bemiiht,
wie dieses Wirkliche in der innern Selbstwahrnehmung als
solches erfasst wird, in der duflern, der Fremdwahrnehmung
aber als Psychophysisches erscheint und mit mehr oder weniger
Erfolg als seelischer Vorgang verstanden und gedeutet wird.
Dies Verstehen und Deuten des Fremden kann natiirlich nie
weiter reichen, als das unmittelbare Selbstverstindnis des
bewussten oder unbewussten eigenen Handelns.

Hiberlin geht aber von Anfang an auf eine universale Seelen-
wissenschaft aus. Aus zwel Griinden: einem wissenschafts-
theoretischen und einem empirischen. Was der Wissenschaft
thre Uberlegenheit iiber die gemeine, ungepriifte Erfahrung
verleiht, 1st die Voraussetzung, dass alles Wirkliche in einem
durchgehenden Zusammenhang steht. Der gesuchte Zusammen-
hang in der Koexistenz und in dem genetischen Verlauf gibt
den Priifstein ab bei der Auswahl des Wahrnehmungs- und
Reflexionsmaterials. Da weder die Gesamtheit des Materials
noch das System je vollstindig gegeben sind, bleibt immer neue
Priifung vorbehalten; aber auch die erneute Priifung vollzieht
smh nach der Tauglichkeit des Gepriiften fiir die Emfugung
n den allgememen Zusammenhang. So verfahren muss sie,
will sie mehr sein als Materialanhidufung. Alles aber, was sich

542



eindeutig in ein System fiigt, muss gleichen Wesens sein. So ist
a priori anzunehmen, dass alles Wirkliche einen geschlossenen
Zusammenhang gleichartiger Wesen bildet. Das ist das formale
Prinzip aller Wissenschaft. Das materiale Prinzip der empiri-
schen Wissenschaft verlangt, dass sie nur Erfahrbares bearbeitet;
auch ihre Hypothesen, die eine Erweiterung der Erfahrung
suchen, miissen sich im Bereich des prinzipiell Erfahrungs-
moglichen halten. Sie kann daher nicht mit einem meta-
physischen Wirklichen rechnen, wie das die « bestechendste »
der Theorien iiber Physisch-Psychisches tut: Spinoza und zeit-
weilig auch Fechner, der Begriinder der Psychophysik, hieflen
Physisches und Psychisches als parallele Erscheinungsreihen
eines hinter ihnen liegenden unbekannten Dritten denken.
Noch komplizierter Kant, den Hiberlin nicht beizieht, 1m opus
postumum: das Seelische ist die Erscheinung des Dinges an
sich, des Unbekannten, und das Kérperliche ist die Erscheinung
des Seelischen, also Erscheinung der Erscheinung. Letztere
Ansicht wird immerhin der Sachlage gerechter, insofern sie
das Kérperliche nicht auf dieselbe Stufe stellt wie das Seelische;
wie denn der Gewissheitsgrund aller Erfahrung in der innern
Selbstwahrnehmung der Seele liegt. Aber selbst dieser Vorrang
des Seelischen geniigt der empirischen Wissenschaft nicht, die
nach Haberlin den Anspruch erhebt, das Wirkliche zu erfassen.
Der Rechtsgrund dieses Anspruchs wird im Gegenstand der
Psychologie nur von ferne angedeutet : die Wissenschaft hat Sinn
nur, wenn sie Vorarbeit leistet fiir die Umgestaltung des Vor-
liegenden, Tatsichlichen nach dem Urbild, dem Vorgesetzten;
die Nachbildung — in Erkenntnis und Tat — hat Wert nur, wenn
sie am Wirklichen geschieht. — Die Nachpriifung dieser er-
kenntniskritischen Grundlegung konnen wir hier nicht geben;
sie scheint uns die einzig mogliche zu sein.

So viel vom allgemeinen Grund fiir die psychische Art des
Wirklichen. Dazu kommt noch der empiriache aus der Analyse
der Wahrnehmung. Was ist, konnen wir nur erfassen, indem
wir es in das Subjekt hereinnehmen; wir fiithlen, wie oben aus-
gefithrt wurde, den Widerstand des Objektes als den von
fremden Interessen gegen die eigenen. Wir legen dem Objekt
Interessen bei, also psychische Funktionsweise. Verstirkt wird

543



diese psychische Betrachtung durch die weitere Bearbeitung
des Objekts: wir werten es, schon in der Wahrnehmung, nicht
nur an unsern Interessen, sondern an der Norm, die fiir das
Objekt selber gilt, der wir es also seinerseits unterstellt denken.
Wir stellen uns dabei urteilend selber unter diese Objektnorm,
als gelte sie uns; wir vereinigen uns also mit 1hr, setzen uns mit
thr in eins. Hiberlin nennt das « Urteilsidentifikation »; zu-
treffender wire wielleicht Objektnorm-Identifikation. Jeden-
falls: urteilend behandeln wir das Objekt als ein der Norm
unterstelltes, also seinerseits selbstverantwortliches Subjekt.
So tun wir naiv, so tun Kinder und Toren.

Und in diesem urspriinglichen Wahrnehmungsurteil liegt
mehr Wahrheit als in der dinghaften Betrachtung, wie sie der
« gesunde Menschenverstand » und die Naturwissenschaft iiben.
Beide entpersonlichen die als Subjekte gefiihlten Reize. Sie tun
das, weil sich unter Abstraktion vom Personhaften gewisse
Zusammenhinge leichter auffinden und die Objekte gleich-
artiger machen, daher iibersichtlicher gruppieren lassen, als
Personlichkeiten mit ihren individuellen Verschiedenheiten.
Dafiir wird die dinghafte Betrachtung dem Wesen der Indi-
viduen der Natur nicht gerecht; das materiale Prinzip der
Naturwissenschaft ist nicht das der Wissenschaft iiberhaupt.
Endgiltige Erkenntnisse bietet sie daher wohl fiir den Zu-
sammenhang der Wirklichkeit, nicht aber fiir die Bedeutung
des Einzelnen und Ganzen in diesem Zusammenhang. Mit
andern Worten: universelle Psychologie ist die Wissenschaft des
Wirklichen ; Naturwissenschaft ist ithre Hilfsdisziplin.

Haberlin weist treffend nach, wie sich die Herkunft vieler
naturwissenschaftlicher Hauptbegriffe aus der psychologischen
Sphire verrate, so besonders am Begriff der Energie. In der Tat
liegt selbst in der Stempelung der Naturgesetze zu wirklichen
Kriften ein Rest von Psychisierung; denn Gesetze sind ja nur
abstrahierte Formeln fiir das Gleichmiflige und Regelmifiige
am tatsidchlichen Geschehen; sie sind nicht Tatsachen selber. —
Die Exaktheit der naturwissenschaftlichen Ergebnisse wird also
nach Hiberlin teuer erkauft: mit der Vernachlissigung des
Lebendigen, eigentlich Wirksamen. Die Biologen nehmen eine
Mittelstellung ein, tendieren aber doch mehr oder weniger nach

544



der Physik, obschon sich ithnen ithr Material entschiedener als
psychophysisch aufdringt, als den Physikern das ihre. — Dass
es Haberlin ferne liegt, Notwendigkeit und Wert der Natur-
wissenschaft abzustreiten, versteht sich von selbst. Leider noch
nicht von selbst versteht sich aber sein Bemiihen, das Recht der
Psychologie auf Eigenstindigkeit, ja schlieSlich auf Vormacht-
stellung zu erweisen.

Diesem Zweck will auch unsere Wiedergabe und Beurteilung

des Hiberlinschen Wirklichkeitsbegriffs dienen.

I1
INDIVIDUUM UND UNIVERSUM

1. Haberlin 1st gelegentlich dahin missverstanden worden,
als lehrte er einen subjektiven Idealismus, als ob er also nur dem
Ich und dem durch das Ich Gesetzten den Wirklichkeits-
charakter zuerkennte. Unser Philosoph ist uns bisher eine
Erkenntniskritik noch schuldig geblieben; was er iiber die Wirk-
lichkeit vorgetragen hat, will zunichst einfach das festhalten,
was Jjede Wissenschaft voraussetzt und womit sie arbeitet. Die
Erkenntniskritik hat nicht eine neue Wirklichkeit aufzusuchen,
sondern nur dariiber sich Rechenschaft zu geben, ob der von
der Empirie benutzte Wissenschaftsbegriff zu Recht besteht
oder nicht. Dass er zu Recht bestehe, ist offenbar Haberlins
Uberzeugung, seinen Andeutungen nach. So gewinnen denn
seine Ausfithrungen iiber das Wirkliche die Aussicht auf end-
giiltigen Erkenntniswert. Sein Idealismus ist ein objektiver,
ethischer : das Geschehene und sein Erkennen hat sich nach der
Norm zu richten. Es darf also nie vergessen bleiben, dass das
Wirkliche eme Abstraktion ist, dass der Empiriker das Ganze
nur mit einem Auge anschaut; das andere Auge ist das der Wert-
betrachtung, der Messung der Objekte an ewig giiltigen Werten.
Das ist ja die einzig mogliche Besonderung der Wissenschaft:
nicht durch Teilung in verschiedene Gebiete, sondern durch
Spaltung in wertfreie und in wertende Betrachtungsweise, deren
jede auf das Ganze gerichtet sein muss, will sie wissenschaftlich
sein; wie ja auch die verstehende und die depersonalisierende
Auffassungsweise — Psychologie und Naturwissenschaft — nicht

545



etwa die Gebiete des Wertfreien unter sich aufteilen, sondern
sich nur besondern nach dem Grade des Verstehens, wobei
wiederum jede auf den universalen Zusammenhang ausgeht.

Universalitit — dieses Eigenste der Wissenschaftlichkeit
geht nun vom Prinzip des Wissens auf das Gewusste iiber;
es muss das Wirkliche als eine umfassende Einheit, als ein
Organismus von durchgehender Organisation aufgefasst werden.
Jedes Einzelich ist ein Organ des Universums, steht mit jedem
andern Ich in niherer oder fernerer Beziehung; alle Organe
zusammen bilden in ihrem Zusammenhang die Struktur ;
die Verwandtschaft der zentralen Interessen hat 1hr Erschei-
nungszeichen 1n der riumlichen Lage. Die Verinderung jedes
Organs, ja jeder Elementarfunktion oder Monade, schliefit in
sich die Verinderung jedes andern Organs des Universums;
die Grofle der Mitverinderung ist abgestuft nach der Inter-
essenbeziehung der sich verindernden und der mitverinderten
Subjekte zueinander. Wihrend die Struktur die Organisation
der koexistenten Beziehungen darstellt, spricht sich im
genelisch-« kausalen» Zusammenhang die Beziehung der sich
folgenden Zustinde aufeinander aus. Die Form dieses Wirk-
lichen, als Geschehens, ist die Zeit.

Ursache des Geschehens ist aber nie ein Zustand oder gar
ein Umstand, sondern immer nur ein Willenssubjekt, und zwar
ist Ursache alles einzelnen Geschehens eigentlich immer das
universale Subjekt, das sich seiner Organe bedient zur Ver-
anderung seiner Zustinde. Das Einzelsubjekt ist fiir die spe-
zielle Verinderung seines Nachbarsubjektes immer nur Be-
dingung. Es wirkt also auf seine Bezugsobjekte nur als Re-
priasentant des Universums; dieses ist es, das die Veranderung
eines Organes, eines Individuums, auf die Interessensphire
seines Beziehungsnachbars einfiihrt als Reiz, als « Ursache».
Von hier aus verstehen wir nun auch besser die Moglichkeit
einer gemeinschaftlichen Erkenntnis, sowie die Tatsache der
relativen Verschiedenheit des Erkennens und des Erkannten.
Jedes Ich spiegelt eben, wie Leibnitz schon sagte, das Universum
in seiner individuellen Weise; gemifl seiner spezifischen
Interessengruppe bildet es das Koexistente und Sukzessive in
sich nach. Doch wird Hiberlin der landlaufigen Einwirkungs-

546



lehre darin gerechter als Leibnitz, dass er die Verbundenheit
aller einzelnen untereinander, daher die Bezogenheit auf-
einander stark hervorhebt. Immer noch aber diirfte auch er
u. E. den Anteil des Einzelichs an der Kausalitdit des Gesamtichs
mehr betonen, nicht nur in der Betrachtung des Ichs fiir sich,
sondern besonders auch in seiner Beziehung zum andern Ich,
wie zum Verlauf der universalen Verinderung. Wir sehen im
Ich nicht nur Bedingung, sondern Anteil an der Ursache. —
So weit entfernt ist Hiberlin vom Solipsismus, dass man im
Gegenteil stellenweise fiir das Einzelwesen und seine Bedeu-
tung bangt. Aber er bringt es wieder zu seinem Rechte, wenn
er auf die relativen Dauerabsichten des Universums reflektiert:
das sind eben Wesen wie die Menschen.

2. Das Universum will Leben, nicht reines Sein. Leben aber
ist stetige Verinderung mit relativ konstanter Richtung. Mog-
lich ist solches Leben nur, wenn die Grundtendenzen des
universalen Subjektes in einem Gleichgewicht des relativen
Ungleichgewichtes sich befinden und halten: im ganzen
gewogen sind Verharrungs- und Verinderungsenergie im
Gleichgewicht. Wiren sie es auch bei jedem einzelnen, so
wire vollendete Harmonie des Seins, aber damit kein Leben
mehr. So miissen die Individuen in relativem Ungleichgewicht
schweben um eine mittlere Linie herum; so erkauft sich das
Universum die Harmonie des Gesamtlebens als Lebens mit der
Disharmonie der Krifte in den einzelnen Lebewesen.

Immer neue Differenzierung, schopferische Individuation
liegt also im Interesse der Einheit. Die dafiir notige Verschie-
bung des Gewichtes der Tendenzen in den Individuen besorgt
das Universum durch den Vertreter seiner Einheit im Indi-
viduum, den Einheitsfaktor ; er ist im Wirklichen aufweisbar
als Zug zum Ganzen, der kein Einzelnes vollig der einen oder
andern Tendenz iiberldsst, sondern die zu den Extremen, damit
zum Tode oder Chaos Strebenden zuriickruft nach der Mittel-
breite der Lebensmoglichkeit. Dieser Einheitsfaktor macht,
dass das triebhaft handelnde Individuum immer etwas anderes
schafft, als es will; es muss dem Ganzen dienen. So steht es
immer im Kampf der Triebe unter sich und beider mit dem
Einheitswillen; das macht die Tragik des Individuellen aus.

547



Alles fliefit. Jeden Augenblick schafft das Universum mit
Schopfer-Allmacht aus dem bestehenden einen neuen Zustand
im Ganzen und 1im Einzelnen; der Grad der Ahnlichkeit beider
Zustinde gibt das Maf} der Konstanz ab. « Gesetze » des Wer-
dens sind nicht schaffende Krifte, sondern Formeln aus dem
tatsichlichen Verlauf gezogen. Was schafft, i1st der Wille des
Universums, der frei ist zu Neuschépfungen, zu Gebilden von
verhiltnismaBig groflerer Unahnlichkeit mit dem Vorhergehen-
den. In diesem Allwillen ist kein Kampf, sondern ewige
Harmonie der Krifte. Da er kein Gegeniiber von Lebendigem
hat, muss seine psychische Verfassung von der des Einzelichs
abweichen. Eine Psychologie des Universums lisst sich daher
nur mit beschriankter Analogie von der menschlichen Psycho~
logie aus versuchen. —

Da das Individuum eine nur relativ dauernde einheitliche
Cruppe von Funktionen des Universums ist, kommt ithm wohl
Anteil an der Freiheit des Ganzen, aber nicht Unsterblichkeit zu
fiir diese seine Einheit der mannigfaltigen Interessen; es lost
sich auf, und seine Funktionselemente gehen neue Verbin-
dungen ein. Nicht einmal eine Zentralmonade sieht Hiberlin
im Organismus; kein Interesse bleibe dauernd 1m Zentrum des
Verbandes. Dafiir gehe aber auch gar nichts von den Funktions-
wirkungen verloren; alles und jedes ist Bedingung des folgenden
und ist in den Folgeverlauf miteinbezogen. Jeder Einzelverlauf
aber steht im groflen Flusse des Ganzen, das ewiges Leben ist,
Leben will. —

Das Universalsubjekt Haberlins schaut einen merkwiirdig
ungleich an. Bald kommt es uns vor wie eine grofle Mutter,
die ihre Kinder hegt, bald wie ein Ungeheuer, das seine eigenen
Geschopfe wieder verschlingt, ein Kronos, doch nie ein
Mechaneus. Ob es nach Laune oder nach geheimem Zwange
handelt? Oder richtiger, da Launen ja wohl meist verdeckte
Zw%inge sind: ob es elgenen Willensrichtungen folgt, oder
einem iiber ihm stehenden Willen? Das sagt uns der Philosoph
vielleicht spiter, wenn vom Geist die Rede ist. — Vorher sei
nur noch die Frage gestreift, ob diese Aussagen alle nur Fol-
gerungen des Wissens vom Wirklichen sind, oder aber meta-
physische Hypothesen? Hiberlin will ersteres, und soviel ich

548



sehe, iibersteigt er die Schranken des als erfahrungsmoglich
Denkbaren nicht. Das tite er erst, wenn er etwa die Welt
dieser Funktionen nur als Erscheinung eines hinter ihnen
steckenden Subjektes schilderte und dann die Psychologie dieses
Subjektes versuchte, wie es Fechner z. B. im Zend-Avesta
getan hat. — Eine andere Frage ist die, ob die Folgerungen und
Voraussetzungen alle denknotwendig sind, die er fiir das Einzel-
und das Gesamtich gezogen hat. Dass das Leben, die relativ
konstante Verinderung des Ganzen, das ewige Dauern eines
vorwaltenden Interesses ausschliefe, i1st mir noch nicht iiber-
zeugend dargetan. Im universalen Subjekt dauert ja das
Interesse der Lebenserhaltung, das Gleichgewichtsinteresse.
Kénnte es nun nicht auch Individuen geben, in denen dieser
Gesamtwille sich besondert, so dass auch 1n 1thnen eine Zentral-
funktion dauert inmitten des Flusses der um sie her flutenden
verginglichen Funktionsgruppen?

3. Doch nun zum Kern des individuellen Lebens und seiner
Beziehung zum Gesamtleben : der menschliche Geist ist nicht ein
Subjekt, sondern eine Richtung des Interesses; Geister gibt es
nicht, sondern verschiedene Grade der « Energie» des Geistes.
— Qeist 1st die Sehnsucht nach der Freiheit von der einseitigen
Triebherrschaft.

Nun wissen wir schon, dass der regulative Systems- oder
Einheitsfaktor im Individuum das Interesse des Universums
besorgt, indem er ein relatives Gleichgewicht der beiden Ten-
denzen und damit relative Einheit des Individuums immer
wieder herstellt. Er hat nicht Triebkraft, Wirkungskraft,
sondern « wirkt » nur formgebend, maflsetzend. Als Faktor im
Ganzen ist er Seinsprinzip, das in Verbindung mit den beiden
auf das Nichtsein tendierenden Grundtrieben die Wirklichkeit
als Werden konstituiert. Die hierzu notwendig wechselnde
Verteilung der Triebenergie ist vom Universum und vom Ein-
heitsfaktor aus einfache Tatsichlichkeit; das Individuum aber
beurteilt im Triebwechsel das vorhergehende Triebverhiltnis,
als bedauerlich oder argerlich z. B. Diese Beurteilung setzt
ein Ideal voraus: entweder das Ideal der absoluten Triebherr-
schaft, des exzentrischen Werdens, oder das der Anniherung
an das absolute Gleichgewicht, an das Sein als eines Ganzen.

549



Keines dieser Ideale ist am Universum orientiert; im zweiten
aber ist virtuell die Idee des vollendet harmonischen Seins ent-
halten; die Richtung des Handelnden auf sie hin, also auf
Uberwindung der Unausgeglichenheit, der Subjektivitit hin, ist
Geist, ein subjektives Wollen der Objektivitit, die eindrucks-
vollste Manifestation des Einheitsfaktors. Die Realisierung
der Idee wire aber Aufhebung des Subjektes als eines Leben-
digen; daher ist nicht sie, sondern die Richtung auf sie, also
groflere Ausgeglichenheir, das Ziel. Die Idee selbst ist ein
Unerwiinschtes, Fremdes. Tatsichlich wird im Geist die Idee
erlebt als Norm, als Maf} alles Verhaltens, wie immer das
Subjekt sich zu dieser absoluten Objektivitdt stelle. Im Er-
lebnis der Antinomie zwischen Triebhaftigkeit und Einheits-
streben, zwischen exzentrischer und zentraler Richtung liegt
das Erlebnis des Anspruchs des Absoluten eingeschlossen;
zum Bau des Interesses gehort das Gewissen. Wo ihm Folge
gegeben wird, identifiziert sich das Subjekt mit dem Ideal,
mit der an die Lebensmoglichkeit angepassten Idee. Fein unter-
scheidet nun Hiberlin diese geistige Liebe von einer ver-
wandten Richtung des Veréinderungstriebes, vom Eros der
kosmischen Mystik. Die triebhafte Liebe zum Wirklichkeitsall
will nicht das Gleichgewicht der Triebe, sondern die Veriinde-
rung, die Verinderung des Ichs in das umfassende Ich; die
geistige Liebe aber will nicht das Ganze, sondern die Ganzheit,
nicht das Eine, sondern die Einheit, nicht ein Reales, sondern
die Irrealitit des Seins. Eros will Einheit des Ununterschiede-
nen, Geist will Einheit des Unterschiedenen. Das All st freilich
ein Symbol dieses vollkommenen Seins, insofern es in sich das
Seinsprinzip mit den Nichtseinstendenzen zur Wirklichkeit
vereinigt; darum bereitet der kosmische Eros dem Geist den
Weg, wihrend der egoistische, der Bemichtigungstrieb ihn
verschliefit.

4. Diese Unterscheidung von Geist und Weltall ist bedeutsam
fiir alle Idealbildung und damit fiir alles menschliche Verhalten.
Auch die Idealbildung ist universal gerichtet, wenn sie allseitig
bestimmt sein will. Welcher Art ist das ideale Weltbild?
Die ideale Welt hat den « Zug zur Mitte » zwischen den beiden
Exzentrizititen; die Daseinskreise alles Einzelnen bewegen sich

550



moglichst nahe der Gesamtrichtung; die Individualitit, die
Triebherrschaft ist auf ein Minimum beschrinkt, und damit
auch die Reibung. Freilich auch der Gliicksgenuss, der ja
Triebbefriedigung ist. Seligkeit, geistige Befriedigung wiirde
empfunden im Mafle der Annsherung an das Ideal, das selbst
dann noch in Spannung zur Idee bliebe. — Ob das universale
Subjekt die Antinomien, die seine Organe erleben, als eigene
empfindet, also auch ein Ideal — fiir die Ordnung seiner Teil-
verhiltnisse — hat, i1st aus dem bisherigen bei Hsberlin nicht
ersichtlich. Die tatsichliche Harmonie des Ganzen lefle eher
eine Verneinung erwarten. Aber es ist zu beachten, daf} es eine
quantitative Harmonie, das Gleichgewicht der Energien im
Ganzen ist, noch nicht jedoch eine Harmonie zwischen und in
den Teilen, keine durchgefiihrte Richtungs-, also qualitative
Harmonie. Die Frage nach dem Weltgeist bleibt offen fiir die
Wertphilosophie.

Fiir das geistig gerichtete Interesse des Menschen geniigt es,
die richtige Autoritit zu kennen: einzig der Vertreter des Seins-
prinzips, nicht irgendein noch so umfassendes oder energie-
starkes Wirkliches als solches darf Autoritit beanspruchen.
Wie leicht sich im realen Leben Verwechslungen und Kom-
promisse zwischen berechtigter und unberechtigter Autoritit
einschleichen, meint man zu wissen; wenn man aber die Ana-
lysen 1m Geist und die Triebe aufmerksam nachliest, staunt
man iiber die Fiille der Kombinationen zwischen den Wunsch-
idealen je eines Triebes oder ihrer Vereinigung einerseits und
dem auf die objektive Idee gerichteten Ideal andererseits. Da
das Publikum kompromiflsiichtig, weil triebhaft eingestellt ist,
haben die Autorititsreprasentanten am wenigsten Erfolg, die
das Ideal am reinsten darstellen, eben deswegen sich nicht zur
Befriedigung des Verschmelzungstriebes hergeben; daher ver-
lieren sie bei den erst Liebenden, dann sie Hassenden mit der
an ithnen vermissten empirischen Autoritit auch die in ihnen
vorhandene geistige, normative.

Hiberlin geht allen Verzweigungen des geistigen Interesses
und seinen Verflechtungen mit den ungeistigen Interessen
grundsitzlich nach, stellt manches Phinomen in das rechte Licht,
beschreibt und erklirt z. B. die schuldzerrissene Persénlichkeit,

551



deren Ideal zu stark ist, um sie den Trieben zu iiberlassen, und
zu schwach, um die Auseinandersetzung iiber Gefiihl und Selbst-
verurteilung hinaus zur erlosenden Tat zu fithren. Oder er weist
dem Fanatiker nach, wie er die Energie vom Verwirklichen des
Ideals auf etwas Leichteres iibertriagt. Er zeigt das Misslingen
des Versuches, den Geist aus den Trieben abzuleiten, da ja
jeder Trieb den andern einschrinkt, nur um selber zur Allein-
herrschaft zu gelangen, nie also eine Ordnung der Triebe
erstrebt. Vorausgeschickt hatte er eine glinzende Analyse des
erotischen Triebes, den er energisch vor Gleichsetzung mit dem
sexuellen Trieb beschiitzt. Die fiir den Psychologen ungeheuer-
liche Behauptung, dass alle Erotik von der Sexualitit abstamme,
stamme vom Unvermégen her, Kombinationen in ihre Kom-
ponenten aufzulésen. Die sexuelle Erotik ist teils gleich-
geschlechtlich, teils ungleichgeschlechtlich; neben ihr gibt es
eine auf das allgemein Menschliche zielende Individualerotik,
aufler der individuellen steht die soziale und die kosmisch-
mystische Erotik oder Identifikationstendenz. Dieser wiederum
nebengeordnet ist der allgemeine Verinderungstrieb, der Orts-
wechsel, Abenteuer, Phantasien sucht, das Schauspielerische
in der Menschennatur.

Der Geist ist es, der das wvielfach Unbewusste des vom
Veréinderungstrieb Beherrschten bewusst machen heiﬁt; denn
er geht auf das Objektive, zieht dem Erkennenden die getriibten
Brillen der Triebeinstellung ab, urteilt iiber das Wirkliche wie
es ist, um es zu bearbeiten nach dem hin, was es sein soll.
So schafft er die Kultur. Vielmehr das Subjekt schafft sie unter
Leitung des Geistes, der allgegenwiirtig, aber nicht iiberall mit
gleicher Stiarke wirksam ist. — Dies alles und mehr noch, die
Besonderung der Kulturtat lisst sich als tatsdchlicher Vorgang
wissenschaftlich beschreiben. Dass wir wertend urteilen, ist
noch kein Werturteil, sondern ein feststellendes Urteil. Wir
verlassen nun aber die Psychologie, sowohl die universale als
die anthropologische, und suchen uns ein kleines Bild von den
letzten Griinden und Zielen zu machen, soweit dies nach den
Veroffentlichungen Haberlins und 1m vorliegenden engen
Rahmen maoglich ist.

552



I1
KULTUR UND ERZIEHUNG

1. Haberlin betreibt die wertungsfreie, objektive Wissenschaft
vom Wirklichen so intensiv, dass man meinen kénnte, einen
bloflen Empiriker vor sich zu haben. Aber schon die oben kurz
wiedergegebenen Untersuchungen iiber die Tendenzen der
Funktion liefen merken, welch bedeutsame Unterlage fiir die
Kultur des Fiihlens, Wissens und Wollens diese Psychologie
des Lebens bietet. Eine eingehendere Wiedergabe wiirde die
Beziehungen der Psychologie zur Selbst- und Fremderziehung
noch viel iiberzeugender dartun. Immerhin ist schon deutlich
geworden, dass die empirische Wissenschaft mit der Tatsache
des Wertens zu rechnen hat. Davon zu unterscheiden ist das
Werten selbst, die Anerkennung der Normen. Ob sie berechtigt
ist, hat die Philosophie als Wissenschaft der Werte und als
Ethik auszumachen. Als Metaphysik stellt sie das Ziel der Ver-
einigung von Wert und Wirklichkeit auf. Dariiber spricht
Hiberlin in seinen Vortrigen Uber das Gewissen 1914, das Sym-
bol in Psychologie und Kunst 1916, Der Beruf der Psychologie 1923;
ausfiihrlicher in den Biichern Das Ziel der Erziehung und Wege
und [rrwege der Erziehung, 2. A. 1920.

Erquickend ist bei Haberlin die Zuversicht zur Erkenntnis-
féhigkeit des Menschen und zur Erkennbarkeit des Wirklichen;
wir kénnen uns nicht mit der Erfassung blof} einer Erscheinung
zufrieden geben, wie Kants ingstliche Erkenntniskritik uns
zumutet. Dennoch ist Hiberlins — von ithm noch nicht aus-
gefithrte — Erkenntnislehre an Kant orientiert, so viel ich sehe,
und fiihrt dessen Absichten sicherer durch als Kant selber.
Das Wirkliche 1st nicht das Endgiiltige; es ist ein Werden nach
dem Konstanten, dem Sein hin, aber vorlidufig immer die vom
Einheitswillen gefiithrte Resultante von Sein und Nichtseins-
tendenzen. Der Unterschied Kant gegeniiber ist nun der,
dass Haberlin nicht ein Seiendes, das Ding an sich, dem Er-
kannten unterlegt, sondern dem Erkennenden, Bildenden, ein
Urbild voran- und iiberstellt, sozusagen ein Ding vor sich, die
Objektnorm. Dammt ist die Doppelheit des Seins im Ansich-
seienden und Fiirunsseienden aufgehoben. Es gibt nur ein

Wirkliches.
553



Aber dieses Wirkliche weist nun in sich die Spannung und
oft Spaltung zwischen Wirklichkeit und Ideal auf. Das Wirk-
liche ist danach nicht das Ganze; das System der Werte ist die
Cegen-Seite des Wirklichen. Woher haben wir die Zuversicht
zum Erkennen? Woher wissen wir, dass unser Wissen etwas
erfasst und nicht nur etwas sich vormacht? Die Gewissheit des
Wissens stammt aus dem Gewissen. Die Wissenschaft besteht
« zu Recht, weil zu Pflicht ». Wir erleben einen unbedingten
Anspruch wie den: du sollst richtig, objektiv erkennen. Wer
thn anerkennt — bewusst oder unbewusst —, bekommt ein
Ziel und damit den Sinn des Wissens, einen Maf3stab und damit
ein Mittel zur Unterscheidung von wahr und falsch.

Und wie die wissenschaftliche, so griindet sich jede andere
kulturelle Betitigung auf die Anerkennung einer Norm, eines
Geltenden, das den Anspruch auf unbedingte Zustimmung er-
hebt, gleichviel, ob es 1hn findet oder nicht. Nur die An-
erkennung unbedingt fordernder Werte gibt dem Leben Sinn
und Gehalt. So erhilt das menschliche Leben jedenfalls, wohl
auch das universelle, eine Richtung, eine Entwicklung auf den
Wert hin. — Der Mensch ist dazu angelegt, solchen Anspruch
anzuerkennen, wie sich schon beim Kinde zeigt, das meist ein
feines Gefiihl hat fiir berechtigte und unberechtigte Anfor-
derungen von seiten der Erzieher. Der praktische Relativist
driickt sich um die herbe Pflicht der Durchfithrung der
Normen herum; darum will er keine Normen kennen; der
grundsitzliche Relativist und Skeptiker, der seinen Posi-
tivismus als die richtige Anschauung gibt, merkt nicht, wie
er gerade mit der Behauptung der Richtigkeit einen norma-
tiven Maf3stab voraussetzt, sich also auf den bekéimpften Boden
stellt.

2. Mit Wert bezeichnet Haberlin gelegentlich den Anteil,
den ein Wirkliches an den Normen nimmt oder hat: nochmals
1st damit gesagt, dass beide, Wirklichkeit und Wert, aufeinander
hinweisen und angewiesen sind. Die Idee, der Inbegriff der
Normen, ist ein Transzendentes, aber es ist der Welt immanent
in depotenziertem Grad als ein forderndes, Geltung und Durch-
setzung heischendes Ideal. Die Form der Norm, die absolute
Geltung, wird adidquat erkannt; der Inhalt dagegen ist immer

554



nur als ein vorletztes Ziel gestellt mit der Aufgabe, das end-
giiltige zu suchen.

Kultur nun ist geistige soziale Leistung, die Bearbeitung des
Wirklichen nach den Gemeinschaftsidealen hin. Zweierle
Kulturarbeit kennt Haberlin: die sittliche und die asthetische.
In der sittlichen Arbeit am Wirklichen ist das Wissen einge-
schlossen, weil das empirische Wissen Grundlage und Angriffs-
punkte fiir die Umgestaltung der Objekte nach den von der
Wissenschaft ebenfalls systematisch zu suchenden Werten
beschafft. Diese Einstellung nimmt nicht, sondern verleiht der
Wissenschaft thre Wiirde. — Sittlich handeln bedeutet, den 1im
Interesse vorwiegenden Trieb in den Dienst der geistigen Idee
stellen zum Ziele einer moglichst reibungslosen Gemeinschaft von
Personlichkeiten. Wie sich auf dieses Ziel hin die Kulturtechnik
Unterziele und Wege zu suchen hat auf den Gebieten der Wirt-
schaft, des Staates, des Rechtes und der Politik, darauf hinzu-
leiten hat Hiberlin noch nicht unternommen. Als hellsehender
Erzieher kiinftiger Erzieher hat er sich mit Erfolg bemiiht, zur
richtigen Einsicht in die Bestimmung des Individuurms und zu
seiner rechten Stellung den Normen gegeniiber anzuleiten.
Seine ¢« Kinderfehler » belehren, wie man Entgleisungen, Ver-
kehrungen und Fixierungen der Triebe, namentlich des eroti-
schen, verhiiten kann, seine « Wege und Irrwege », wie die
frithjugendlichen Bindungen zu lésen sind, indem man die
Triebenergie vom bindenden Objekt ablést und auf norma-
tivere Objekte iiberleitet. In allen Schriften Hiberlins spricht
ein gesunder, sittlicher Geist, der weise genug ist, nicht nur
Endziele aufzustellen, sondern auch Teilziele und Wegmarken.
Das Recht des Individuums besteht in seiner Persénlichkeit,
in seinem Ruf zur eigenartigen Gestaltung der Idee des Men-
schen; diesen zu hoéren und thm zu gehorchen ist das, was
gesund erhilt und wieder gesund macht, soweit nicht die Ver-
bildungen und Bindungen schon zu alt sind, oder gar eine aus-
gesprochene Veranlagung Zu groﬁe Widerstinde entgegensetzt.
Die psychiatrischen Grenzfille erhalten hier eine interessante
psychologische Beleuchtung.

Wihrend im sittlichen Verhalten der Geist sich vorwiegend
des Selbstbehauptungstriebes bedient, um die Objekte ideal-

555



gemif} zu bearbeiten, bedient er sich 1m dsthetischen Verhalten
hauptsichlich des Identifikationstriebes. Das geistbestimmte
Subjekt setzt sich in eins mit dem als Symbol der Harmonie
rezipierten Objekt, nicht um des Objektes oder gar des An-
schlussbediirfnisses willen, sondern aus Verehrung der Idee, die
es an diesem Teil des Wirklichen schaut. Das #sthetische
Gefiihl 1st ein Formgefiihl; es schaut an der Realitit die Form
der Einigung verwirklicht. Es geht immer auf Fremdes; im
eigenen Ich ist die Idee nicht verwirklicht, sonst wiirde nicht
gerade der Verinderungstrieb hier vorwalten, der ja zugleich
die Bearbeitung des Ichs verlangt, damit es sich besser ins Ob-
jekt versetzen und es selig als Ideesymbol beschauen kann.
Nur der Autist pervertiert seine Liebe zum &duflern Symbol
auf sich selbst als auf ein Symbol der Idee. Das asthetische
Verhalten ist nie ganz rein; es ist meist erotisch getriibt, da sich
mit dem objektiven Wohlgefallen das erotische Gefallen am
Objekt verwischt; wo diese Triibung im Kunstwerk sichtbar
wird, gibt es «Kitsch».

Im #sthetischen Urteil wird eine Erscheinung, so auch eine
natiirliche Landschaft, danach bewertet, ob sie sich als Symbol
der Form-Idee eigne, ob sie also der richtige Ausdruck eines
die Idee in sich tragenden Wesens sei; man personifiziert die
Landschaft, wenn man sie etwa « kitschig » nennt. — So knapp
Haberlins Ausfithrungen sind, sie beleuchten doch das isthe-
tische Gebiet mit dem heiligen Lichte der strenge fordernden
und formenden Idee. Der kulturelle Wert des Kunstwerkes
ist ein dreifacher: die Angemessenheit des kiinstlerischen Aus-
drucks zum Erleben lisst den Wahrheitswert fiihlen; die An-
gemessenheit der kiinstlerischen Form zur Idee offenbart die
Form des Uberwirklichen am Wirklichen, im Schénen; und der
bedeutsame Erlebnisinhalt weist auf den ethischen Wert der
symbolschaffenden Persénlichkeit hin. Die beiden ersten Er-
fordernisse des Kiinstlerischen betreffen die Form und sind die
maflgebenden; aber der grofie Inhalt gibt dem Schonen ver-
mehrte Eindruckskraft. Es erhebt iiber das Wirkliche, befreit
von Spannungen.

3. Gut 1st also das, was dem Einheitsanspruch der Idee am
wirklichen Objekt inhaltlich vollkommen entspricht; schén, was

556



in vollendeter Form die Einheit der Idee symbolisch darstellt.
Das Sittliche hat die Idee als Aufgabe, das Asthetische als Gabe.
Darum kann das wahre Kunstwerk erbauen, auch chne reli-
giosen Inhalt; es offenbart die Idee als gegenwirtig im Wirk-
lichen, freilich nur der Form nach.

Wo nun, so méchten wir weiterfahren, beides sich verbindet,
wo die Idee sich sowohl dem Inhalte als der Form nach offen-
bart, haben wir das Heilige, erfasst im religiosen Gefiihl.
Hiberlin stellt die Verbindung nur formaliter her, durch
Abstraktion des den beiden geistigen Verhaltungsweisen ge-
meinsamen ¢« Formalen». Nach ihm ist das religiose Gefiihl
die bald das dsthetische, bald das sittliche Cefiihl mitbestim-
mende Richtung auf die Idee als Uberwirkliches hin, wihrend
diese beiden fiir sich threm Objekte nach Wirklichkeitsgefiihle
sind. Dies ist nun gewiss die formale Seite am Religiosen und
eine bedeutsame, die tiefe Einblicke eroffnet. Mit Recht betont
unser Religionspsycholog und -philosoph, dass jede kiinst-
lerische Einstellung religios 1st, weil sie Hingabe an die Idee
voraussetzt, und ebenso, dass jede gewissensgemifle Handlung
religivs ist, aus dem gleichen Grunde. Er vermag auch von
hier aus die Triibungen aufzukliren, die die Religion erleidet
durch Vermischung des geistigen, ideebestimmten Verhaltens
mit einem ungeistigen, triebbestimmten; Pharisdismus entsteht,
wo der lohnsiichtige Selbstbehauptungstrieb, Mystizismus, wo
der Verschmelzungstrieb, die erotische Liebe sich mit der
geistigen « Liebe zum Ideal » vermischt. So entsteht Gegensatz
zwischen reinerer und getriibter Frommigkeit, nie aber zwischen
reiner Frommigkeit einerseits und reiner Ethizitidt oder Asthe-
tizitit andererseits.

Und doch erklart sich, wie auch Héberlin bemerkt, die
Frommigkeit unbefriedigt von einer vorwiegend isthetischen
Religiositat, mag das Asthetische darin noch so rein sein; aber
auch von einer bloflen Moral. Sie will u. E. sowohl Inhalt als
Form der Idee, irgendwie verwirklicht, sehen, sei’s im « Uber-
wirklichen», Transzendenten, sei’s an einer mit aller Energie
nach dem Transzendenten gerichteten wirklichen Persénlich-
keit. Sie sucht mit der sittlichen Geistigkeit die Harmonie der
Bestrebungen und mit der dsthetischen die vollendete dem In-

557



halt entsprechende Form dieser inhaltlichen Energienharmonie.
Sie erlebt Offenbarung, aber nicht nur der Forderung des
Geltenden im Sittlichen, sondern seiner Durchschlagsmacht,
und Offenbarung dieser Macht nicht nur in der Formgestaltung,
sondern ebenso und noch mehr in der Umgestaltung des Men-
schen- und Weltwillens nach dem freilich nur geahnten, nicht
voll erkannten Willen der Idee. Alle geistige Offenbarung ist
Immanentwerden des Transzendenten, wie auch Hiaberlin sieht.
Darum geht das religiose Gefiihl nicht nur auf das Transzen-
dente, sondern auch auf seine Beziechung zum Wirklichen. Dass
hier Unerklidrliches vorliegt, sei zugegeben. Aber das weif3
jede Philosophie der Werte: wie die Idee, ein Transzendentes
es anfingt, Einfluss zu gewinnen auf das Reale, wird nie auf-
zudecken sein; Tatsache ist es, wie Hiberlin mit aller wiinsch-
baren Schirfe nachweist. Diese Unerklarlichkeit, das Wunder
der Welt, diirfte fiir die Erziechung zur normativen Einstellung,
also zum religiésen Erleben, noch mehr betont werden, als es
die Erziehungsbiicher Hiberlins tun. Das Gefiihl fiir das
Absolute, fiir die endgiiltige Harmonie nach Form und Inhalt
muss als der sicherste Grund alles Geistigen, aller Kultur ge-
pﬂegt, als der innerste Kern aller Menschenwiirde geschiitzt
und geehrt werden. Dazu hat ja gerade unser Philosoph des
Gewissens uns neue Mittel der Erkenntnis in die Hand gegeben.

Nur noch kurz kénnen wir mit Zustimmung hinweisen
auf die Art, wie Hiberlin das Erleben der Normals Erleben
eines personlich-iiberpersonlichen Willens, als Erleben Gottes
beschreibt und begriindet. Er zeigt hierin am entscheidenden
Punkte aufs neue den Mut des Denkens, das Einheit voraus-
setzt; i1st die Welt der Werte ein System, so muss ein oberster
Wert sein, oder einbeherrschender Mittelpunkt — eine Schluss-
folgerung, die man leider bei Rickerts Pluralismus der Werte

vermisst.

* *
*

Wiewohl Hiberlin fast nie Namen nennt, hat er sich der
Sache nach mit allen namhaften psychologischen und mit
vielen philosophischen Stellungen der Neuzeit auseinander-
gesetzt, aber immer nur im Verfolg der Darstellung seiner

558



eigenen Gedanken; er lebt nicht von der Bekimpfung der
Lehren anderer. Moge er ebenso sachliche Beachtung bei
Fachgenossen und Zugewandten finden. Wer immer sich die
Miihe nimmt, die klare, aber Nachdenken fordernde Sprache
seiner Schriften zu horen, wird Gewinn davon tragen; er erhalt
Ordnung ins Wissen vom Leben und durchs Wissen ins Leben
hinein. Hiberlin hilt wie Kant und Fichte das « Praktische »,
d. 1. das Ethische fiir die Grundlage und das Ziel aller Er-
kenntnis; gerade deswegen kimpft er gegen die Vormacht der
auf das « Reale» gerichteten Naturwissenschaften und gegen
das Vorrecht der empirischen Wissenschaft iiberhaupt; die
Welt des Geltenden zur Geltung zu bringen ist das tiefste Ethos
seines Denkens. Unsere Zeit tite gut, auf ihn zu héren. Und
scharf zu horen, um sich vor heute hiufig vorkommenden Ver-
wechslungen zu hiiten. Man meint, den Materialismus und
Egoismus der letzten fiinfzig, sechzig Jahre dadurch iiberwunden
zu haben oder iiberwinden zu kénnen, dass man sich schranken-
los der Harmonie der Liebe hingibt und dabei wahllos irdische
und himmlische Liebe mischt, Trieb fiir Geist nimmt. Sicher-
lich ist die erotische Exzentrizitit vornehmer, feiner als ihr
Gegenstiick, die egoistische. Aber gesund ist sie nicht, und
einen Kosmos, eine geordnete Einheit der individuellen, sozialen
und universellen Interessen zu schaffen, ist sie nicht imstande;
sie sucht letztlich das Chaos. Es gilt, durch den Geist die
Triebe zu hohen Zielen zu lenken. Dazu will Haberlin anleiten
und ermutigen; nicht Ruhe ist das Ideal, sondern Fortschritt
und Aufstieg; Beharrung ist noch nicht Charakterstirke, son-
dern erst Beharrlichkeit in der Bewegung auf das ethische

Ziel zu.
FRITZ LIENHARD

559



	Paul Häberlin und sein Werk

