
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 8

Artikel: Michelangelo

Autor: Weller, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MICHELANGELO
Am 18. Februar 1564 wurde Michelangelo von seinem 90 jährigen Leben

durch den Tod erlöst, von dem er so oft umsonst Erlösung aus der Qual seiner
Künstlerschaft erflehte:

In solcher Knechtschaft und so voll Verdruss,
Mit falschem Plan, in dieser Seelennot
Ist Göttliches zu meißeln mir bestimmt.1)

Dieser Schmerz eines Menschen, dessen Schöpferkraft uns seine gottnahe
Größe bezeugt, scheint unbegreiflich zu sein. Wie ist es möglich, dass ein
Künstler, der so herrliche Werke geschaffen, vor diesem Werk in Klage
ausbricht? So fragte man, und da das Rätselhafte, Unbegreifliche um der
Verstandesruhe willen gelöst werden musste, spürte man in seinem Leben einer
Verklemmung nach, die den Künstler in Michelangelo beengte und hinderte.
Der Grund dieser Verklemmung wurde in der Macht der christlichen Kirche
gefunden, die mit ihrer unfreien dogmatischen Moral die Entfaltung von
Michelangelos künstlerischer Schöpferkraft hinderte und ihn sein Werk als

ungenügend empfinden ließ. Wäre Michelangelo dieser Macht nicht unterlegen,

dann hätte er noch herrlichere Werke geschaffen. Mit solch mitleidigem
Bedauern entfernt diese Betrachtung die quälenden Falten aus dem
schmerzvergrämten Antlitz und konstruiert in einer strahlenden Idealgestalt den
zukünftigen Künstler.

Aber heute haben wir uns wieder dem verstümmelten Marterantlitz
zugewandt, denn unsere Zeit gibt den Mut, in der vergessenflehenden Gestalt
der Aurora ein Vermächtnis des Erlösers zu sehen. Das Geheimnis wird
wieder geheiligt, und wir schämen uns nicht, anstatt eines Urteils die Ahnung
auszusprechen, dass in Michelangelo ein Mensch für uns ans Kreuz geschlagen
wurde. Dieses Leben, das am Ende seiner ungeheuren Dynamik in die Klage
ausbricht :

Ohimè! ohimè! pur reiterando
Vo'l mio passato tempo, e non ritrovo,
In tutto, un giorno che sia stato mio.

wird wieder als Schicksal erlebt, in das das unsere einverwoben ist, und durch
welches wir von seiner Schwere erlöst wurden. Solche Begegnung treibt
uns, dieses Menschen an seinem Todestage zu gedenken.

Zwei Lehren sollen in Michelangelo zusammengewirkt haben: die Lehre
Piatons und die Lehre Christi. Von Piaton stamme der Kult der Schönheit,
von Christus das Streben nach seelischer Vollkommenheit. Aber ist es
notwendig, an Piaton zu erinnern, weil Michelangelo sich an der Antike begeisterte
und einem schönen Jüngling in Gedichten huldigte? Steht nicht am Anfang
jeder Künstlerbestimmung die Schönheit der Form, an der die Berufung zum
Künstler erwacht und als Gesetz merkbar wird? Ist es nicht selbstverständlich,
dass der zum Bildner bestimmte vor den schönen Leibern der Antike in
Begeisterung geriet? In Michelangelo wirkte von Anbeginn seines Daseins die
Erkenntnis, dass die Schönheit eine Abstraktion aus dem ursprünglichen

') Deutsche Zitate nach der Ubersetzung von H. Nelson.

502



Zustand des Menschen ist, dem Zustand des Noch-Ungelöstseins mit dem
Absoluten; dass die Schönheit aus der Sehnsucht nach jenem Urzustand
geboren wird. Aber Michelangelo konnte an dieser Schönheit nicht mehr Genüge
finden, denn er wusste, dass der Mensch in der Nacht geboren wird:

Verschlossne Höhlung, Raum, der überdacht,
Und alles, was ein dichter Stoff umschließt,
Bewahrt die Nacht, ob's draußen Tag auch ist,
Der in dem Spiel des sonn'gen Lichtes lacht.

Vorm Feuer, vor der Flamme weicht die Nacht;
Wenn gar das Licht der Sonne sie durchfließt,
Hat sie ihr göttlich Wesen eingebüßt,
Ja, schon der Glühwurm spottet ihrer Macht.

Des starken Landmanns Pflug bestürmt die Matten,
Und tausendfältig sprießt in freier Lage
Ein Pflanzenmeer, von Sonnenglut erfüllt;

Der Mensch jedoch wird nur gepflanzt im Schatten.
Drum sind die Nächte heil'ger als die Tage,

* Je mehr der Mensch als andre Früchte gilt.

Die Trauer senkt sich auf seine schönen Gestalten. Die ungestüme Sehnsucht

der Seele droht die Harmonie des Leibes zu zerstören, jedes neue
Erwachen zum Tag wird zur Klage. In solcher Not begegnete der Sechzigjährige
Vittoria Colonna, und die Schönheit ihrer Augen versprach ihm die Möglichkeit
der Erlösung. Eine gereifte Frau lässt ihn die vollendete, aber nicht gestaltbare
Schönheit erfassen, denn in ihren Augen erfuhr er die Liebe, aus der auch er
geboren wurde. Nicht mit dem Herzen liebt er diese Frau, aus ,,tod- und
wahnbefreiter Schicht", in der keine Sünde herrscht, stammt seine Liebe.
Der Leib verliert den Primat, seine schöne Form ist nur Hülle, durch die sein

„san occhio" die „ewige Schönheit" erschaut. Weil jene eine dumpfe Erinnerung

an diese ist, muss er sie preisen und ehren, aber gesättigte Ruhe kann

er an ihrem Anblick ni< ht mehr genießen. Es drängt ihn, im Licht der Augen
der verehrten Frau zu versinken, um mit ihnen einen Blick ins Paradies zu tun :

Das Paradies in deinen Augen ruht;
Will ich zu meiner lieben Heimat kehren,
Dann eil* ich unter deine Braun entflammt.

Baudelaire verzweifelte am schönen Leib, weil die Augen des geliebten
Weibes' nichts als „kalte Edelsteine" waren. Ihre Seelenlosigkeit ringt ihm
die Klage ab, die klare Leuchtpracht der kristallnen Augen möge sich
verdunkeln. Michelangelo kann kein Genüge mehr finden an ihm, weil er die
„ewige Schönheit", die er in den Augen der Vittoria Colonna schaut, nicht
mehr in den Leib einschließen kann. Seine Kunst muss an dieser Herrlichkeit
versagen, seine Bestimmung wird ihm zur Qual:

Jetzt stillt nicht Malen und nicht Meißeln mehr
Die Seele, Liebe sucht sie nur bei Gott,
Der uns vom Kreuz die offnen Arme beut.

Nicht die unfreie dogmatische Moral der christlichen Kirche hat Michelangelos

künstlerische Produktion gehindert, sondern die von seiner gewaltigen

503



Sehnsucht geahnte Herrlichkeit Gottes. Diese konnte nicht mehr von der
Kunst dargestellt werden, die am meisten durch die Materie begrenzt ist. Die
ungeheure Dynamik seiner Seele drängt ihn zur Sprache, deren Grenzen weiter
gezogen sind. Deshalb ist Michelangelo auch Dichter geworden. Aber es war
sein Schicksal, den Schleier nicht zerreißen zu dürfen, der ihn hinderte, inder
Schau der „ewigen Schönheit" die Erlösung zu finden. Nur die Sehnsucht

war ihm gegeben, und diese konnte ihn nicht von der letzten Unruhe, vom
Zweifel, ob der Tod ihm die Gnade der Erlösung zuteil werden lasse, befreien.
Nur einem vor ihm war die Sicherheit der Gewissheit geschenkt, Dante. Ihm
gilt Michelangelos größte Verehrung:

Dal ciel discese, e col mortal suo, poi
Che visto ebbe l'infemo giusto e '1 pio,
Ritorno vivo a contemplare Dio
Per dar di tutto il vero lume a noi.

Dantes Reinheit und sein unerschütterlich ringender Wille sprengten die
Fesseln seines erdgebundnen Ichs und erhoben ihn in die Sphäre des Lichts:
er schaute in das strahlende Auge der Ewigkeit. Dante ist Seher geworden,
und Seher sein heißt Künder werden ; man kann Gott nicht schauen ohne für
ihn zu künden. So entstand die Divina Commedia. Im Brief an Can Grande
sagt Dante, dass der Zweck dieses Werkes sei: removere viventes in hac vita
de statu miseriae, et perducere ad statum felicitatis. Als ein Elender kommt
Michelangelo zu Dante, bereit, ihm die Führung seines Lebens anzuvertrauen.
Denn Dante ist der Mensch, dem die Gnade zuteil wurde, Gott als Lebender
zu schauen; solche Gnade wird nur dem Reinsten geschenkt. Seine hohe
Menschlichkeit überwindet alles, auch die größte irdische Qual vermag nicht,
sie zu verdunkeln. Wäre er doch zu solchem Schicksal geboren, die Klage
würde ihm verstummen:

Fuss' io pur lui? c'a tal Fortuna nato,
Per l'aspro esilio suo, con la virtute,
Dare' del mondo il più felice stato.

Aber sein Leben musste Klage bleiben. Warum? Weil er nicht die Kraft
hatte, sich zu solcher Reinheit zu erheben wie Dante; seine Sünde versperrt
ihm die Erlösung im Leben, seine Qual ist seine Schuld. Nicht wir wagen es,
solches Urteil auszusprechen, es sind Michelangelos eigene Worte. Wenn wir
auch solches Schicksal nicht in einer Formel begreifen können, so müssen wir
doch vor der Wahrheit seiner Klage verstummen. Aber eines wissen wir:
Michelangelo ist nicht der Darsteller der Leibesenergie. Nicht physische
Energie ist es, die seine Leiber oft zum Bersten bringt. Es ist die verzweifelnde
Aufbäumung eines Verurteilten, dessen Tragik es ist, sich nicht aus den Fesseln
des Leibes lösen zu können:

Ein Riese noch ist da, so hochgereckt,
Dass uns hier er gewahret nicht,
Mit seiner Sohle hat er oft bedeckt
So manche Stadt, sein Fuß macht* sie zunicht.
Baut hohe Türme, hat zum Ziel gesteckt
Die Sonne sich, schaut aber nie ihr Licht;
Hat doch sein Körper, also stark und groß,
Ein einzig Auge in der Ferse bloß.

504



Was fehlt uns, weil wir Sinn und Beziehung solcher Verse nicht feststellen
können? Es gibt doch nur eine Deutung, und diese ist auch ohne Daten
fraglos: Eine große Schuld, Schuld des menschlichen Geschlechts, die einem
Einzigen aufgegeben wurde, damit uns ihre Schwere nicht zermalme.

Von Bergesgipfeln, wilden Felsenschründen,
Wo ich mich barg in Urgesteines Hüllen,
Stürzt' ich herab, um wider meinen Willen
Hier unten mich im Steingeröll zu finden!

Das Leben, das solche Qual so lang ertrug, hat für uns den Glanz der
Weihe erhalten.

ZÜRICH KARL WELLER
0 0 0

ECHNATON,
KÖNIG VON ÄGYPTEN UND SEINE ZEH1)

Es ist nicht das einzige Mal in der Geschichte, dass wir ein epileptisches
Kind mit einem großen Schicksal begnadet finden. Der kränkliche Sohn
Amenophis III. und der Königin Tiy wurde die Entscheidung im Kampfe
zweier Religionen, der Religion des Amon und des Re Horachte. Die Spannung,

die für jene Zeit in diesem Kampfe lag, können wir uns kaum mehr
vergegenwärtigen, nur ahnen, um was es ging. Echnaton wechselte nicht nur
Namen und Bild der Gottheit, sondern mit seinem Glauben das Wesen der
Zeit. Der leuchtende neue Gott hatte ihn erfasst und das düstere Bild des

barbarischen Gottes seiner Vorfahren löschte er nun aus auf allen seinen Wegen.
Das Kriegsreich verwandelte er in ein Friedensreich, wie sich der Kriegsgott
verwandelt hatte in einen Friedensgott; statt mit dem Schwert zeigte er sich
mit Blumen, statt auf herrlichem Wagen im Kampf, in Gärten und zierlichen
Pavillons, mit seinen Kindern spielend. So bildeten ihn die Künstler in ihren
anmutigen Reliefs auf sein Geheiß. In strahlenden Hymnen sang er von dem
liebenden Gotte, „der Glut, die in Aton ist".

„Alles Vieh ist zufrieden mit seiner Weide,
Alle Bäume und Pflanzen blühen,
Die Vögel flattern über ihren Sümpfen
Und ihre Flügel erheben sich in Anbetung zu Dir.
Alle Schafe hüpfen auf ihren Füßen,
Alle Vögel, alles was flattert —
Sie leben, wenn Du über ihnen aufgegangen bist."

So ritzten die Schreiber die anbetenden Worte in Steintäfelchen auf sein
Geheiß. Und als die Priester in Theben von der neuen Religion nichts wissen
wollten, sich heftig sträubten, da zog der seherische König hinaus, dem Nil
entlang zu einer Stelle, die ihm im Traum erschienen war, wo er zu Ehren
des Gottes eine Stadt erbauen wollte. Es wurde die „Stadt des Horizonts
des Aton", für eine kurze Weile das Abbild eines schöneren Lebens, ganz

l) Von Arthur Weigall, deutsch von Dr. J. H. Kees erschienen bei Benno Schwabe & Co.,
Basel.

505


	Michelangelo

