
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 8

Artikel: Kirchliche Aktion und Reaktion

Autor: Marti, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KIRCHLICHE AKTION UND REAKTION

Wie sehr die Geschichte als fortlaufende Korrektur
vorheriger Einseitigkeiten beurteilt werden muss, wobei sich
jedesmal wieder ein destruktives und ein konstruktives Moment
ergeben, zeigt beweiskräftig evident auch der Uberblick über
die christliche Kirche von ihren Anfängen bis in die letzte
Gegenwart hinein. Das Wesentliche an Christus war nicht der
Erfolg seiner Aktivität, sondern einfach seine Erscheinung.
Gerade damit sie in ihrer Erlösungskraft nicht durch das Werk
einer Partei- oder Kirchenbildung verdunkelt werde — und
als ein solches Werk hätte sich eine ausgedehntere Tätigkeit
Jesu über den jüdischen Rahmen hinaus sofort erweisen müssen
— durfte das Heil vorerst nur für Israel kommen. Diese
Einseitigkeit, von den Judenchristen künstlich aufrechterhalten,
fand ihre Korrektur in der restlos erfolgreichen heidenchristlichen

Kirche und ihrem Gründer Paulus. Zur Reformationszeit
lassen sich aber Gewinn und Verlust deutlich erkennen,

die riesige räumliche Ausdehnung ist erfolgt auf Kosten des

inneren Gehaltes. Wohl ist der Glaube zusammengefasst in
einem festen dogmatischen Gebilde, aber dieses ist starr, und
statt des religiösen Lebens dominiert das kirchlich-kurialistisch-
imperialistische. Die ,,una sancta ecclesia" hat im Grunde dem
„una" das „sancta" geopfert. Die geistige hat der materiellen
Macht weichen müssen.

Die Korrektur durch die Reformation ist groß als
Machtverzicht und groß als Verinnerlichung. Die Kehrseite des

überspannten Individualismus offenbart sich aber rasch in der
Zersplitterung der reformatorischen Bewegung, nicht nur der
Wittenberger und der Zürcher haben sich die Bruderhand nicht
reichen können, sondern es hat sich durch die Jahrhunderte
erwiesen, dass das Sensorium für die Gemeinschaft verkümmert
ist. Die Bestrebungen, einen geeinten Protestantismus zustande

zu bringen, begegnen heute noch weitherum völliger Ver-
ständnislosigkeit. Wenn man vielen Protestanten in ihrem
Glaubensleben nicht zu nahe treten will, so darf man es ganz
sicher in ihrer mangelnden Treue der Kirche gegenüber. Eis

fehlt das Bewusstsein der kirchlichen Sache gegenüber: Tua
res agitur!

489



Wir haben die Korrektur dieser Einseitigkeit bereits
gestreift, es sind Bestrebungen im Gang, eine protestantische
Einheit nicht der katholischen Einheit entgegen, sondern neben
sie zu stellen, in der Hoffnung einer noch höheren Einheit.
Dr. Adolf Keller, der als Berufener und jetzt von einflussreichem

Platz aus den internationalen kirchlichen Zusammen-
schluss fördert, hat in Wissen und Leben schon früher die leitenden

Grundgedanken dargelegt. Einige sich mehrende
Erscheinungen im kirchlichen Leben, die sich der Aktion als
Reaktion entgegenstellen, veranlassen uns, die Aufmerksamkeit
der gebildeten Laien in Anspruch zu nehmen. Indem wir an
sie den besondern, alten Vorwurf allzu aristokratischer
Reserviertheit der Kirche gegenüber erneuern, bauen wir doch auf
ihre Einsicht in die geistigen Zusammenhänge und damit auf
ihre Hilfe gegen bedrohliche und engherzige Reaktion.

Es ist uns immer eine große Freude, den religiösen Charakter
der Völkerbundsbetrachtungen von Prof. E. Bovet festzustellen,
auch wenn von Religion nicht die Rede ist. Wie vieles, wenn
schon es den Namen trägt, nicht Religion ist, so ist vieles
religiös-christlich ohne besondere Bezeichnung, rein sachlich.
Der Völkerbund hat allerdings ein politisches und ein
wirtschaftliches Gewand, aber die eigentlich treibenden Kräfte und
das Ziel sind Wesensgut des Christentums. Die Einigung
durch den Völkerbund und die Einigung durch die Kirche
sind Parallelbestrebungen, sie werden es teilweise auch immer
bleiben, aber wie sie sich jetzt schon gegenseitig fördern und
ergänzen, werden sie in der Zukunft teilweise doch ineinander
aufgehen. Enthalten wir uns der Prophezeiung über die Form,
in der das geschehen wird, die vorgängige Aktion ist wichtiger,
und wo neues Leben wird, stellt sich die Form von selber ein!

In den bahnbrechenden amerikanischen kirchlichen
Einigungstendenzen ist die Erkenntnis leitend gewesen, dass die
Einheit der Dogmen nicht möglich ist, als Grundlage der

Gemeinschaft daher nur die Einheit des Erbes, d. i. der Bibel,
der christlichen Geschichte und des christlichen Glaubens, die
Einheit der Erfahrung bestimmter grundlegender Lebenswerte
und die soziale Kooperation angenommen werden kann.
Es ist ganz unzweifelhaft, dass in der völligen Zurückstellung

490



der Dogmen auch wieder eine Einseitigkeit besteht, welche die
spätere Geschichte korrigieren wird. Wer weiß, ob nicht die
Zeit kommen wird, wo ein christliches Bekenntnis möglich ist,
weil die Formulierung religiöse Tiefe mit emotionaler
Umfassung verbinden kann?

Die um sich greifende starre Betonung sogenannten orthodoxen

Christentums mit unbedingtem Festhalten der alten
Dogmen hat aber mit der künftigen Korrektur nichts zu tun,
sondern muss als Reaktion bekämpft werden. Wie wir es
meinen, sei im folgenden dargelegt:

Der Krieg hat ein tiefes Schuldgefühl der Kirche gezeitigt.
Die Ohnmacht den Ereignissen gegenüber klagte sie eines
Versäumnisses an. Ohne imperialistisch zu werden, hätte sie mit
der bloßen Macht des Geistes bestimmender und gestaltender
in die Verhältnisse eingreifen sollen. Es ist nicht umsonst,
wenn Männer wie Ragaz die religiöse Hoffnung von der Kirche
weg in die sozialistische Bewegung verlegten. Der rapide
Fortschritt der kirchlichen Einigung zeigt, wie schwer die Schuld
von vielen empfunden worden ist und wie die erwachte
Verantwortung das Versäumte nachholen will.

Aber der Krieg mit dem geistigen Zusammenbruch als Folge
hat auch ein beängstigendes Gefühl der Haltlosigkeit geweckt,
und wenn man auch nicht Zuflucht suchte in der geschlossenen
katholischen Lehre, so beneidete man die Katholiken doch
darum und verlangte eine ähnlich geschlossene protestantische
Lehre. Da diese durch die theologische Wissenschaft des
19. Jahrhunderts aufgeweicht worden war, musste sich der
Zorn über sie ergießen. Eine sogenannte orthodoxe Welle geht
durch Amerika und den Kontinent. Die neuen Bekenntnisse
sind unglaublich, weil „verhundertjährt", sie wollen Zustimmung

zur Jungfrauengeburt Christi, zur wörtlichen Inspiration
der Bibel, zur leiblichen Auferstehung Jesu und seiner
sichtbaren Wiederkunft, zur Notwendigkeit von guten Werken als

Frucht des Gnadenstandes, zum ewigen Leben für die
Gerechten und ewiger Strafe für die unbußfertigen Sünder! —
Man stelle sich zwei Männer vor an einer geschlossenen Türe,
der eine will sie öffnen und der andere sie geschlossen halten,

nun muss der eine stoßen und der andere ziehen, der Kampf

491



ist unentschieden im Ausgang. Hier haben wir das Bild für
den Vorgang in der Kirche oder sagen wir besser in den
Konfessionen, denn wir müssen ja gerade heraus aus der Enge der
Konfessionen in die Weite der Kirche.

Wenn es geistesgeschichtlich interessant ist, wie aus
derselben Quelle zwei sich so entgegengesetzte Tendenzen ergeben
können, und wenn es noch interessanter ist, wie viele glauben,
den Dogmatismus und die Kirchenbundssache zugleich
vertreten zu können, also nicht merken, dass die Türe auf diese
Weise nicht aufgehen kann, darf die Erkenntnis dabei nicht
stehen bleiben.

Wäre dieser Aufsatz ein weiteres Glied in der
richtungstheologischen Streiterei und würde das positive vom Standpunkt

des liberalen Christentums angegriffen, dann wäre IVissen
und Leben gewiss nicht der Ort der Auseinandersetzung. Wir
vertreten allerdings das liberale Christentum, aber derart, dass

es mit dem positiven zusammengehen kann in der Sache des
Kirchenbundes und damit der Konzentration aller religiösen
Kräfte. IVissen und Leben scheint uns darum geeignet, um den
Laien die Frage zu stellen: Wollen Sie die Gefährdung einer
solchen geistesgeschichtlichen Bewegung zulassen und sind Sie
mit den hemmenden Tendenzen einverstanden? Glauben Sie,
dass es angeht, die Ergebnisse einer gewissenhaften Wissenschaft

derart beiseitezuschieben, und können Sie das, was Sie
wissenschaftlich-kritisch auf Ihrem Gebiet an Erkenntnis
gewonnen haben, ganz einfach vergessen, wenn Sie sich der
Religion zuwenden?

Die theologische ist wie jede andere Wissenschaft eine dem
gewöhnlichen Menschen verschlossene Fachwissenschaft, aber
weil sie die Religion als Untersuchungsobjekt hat, werden die
Ergebnisse, natürlich in anderer Form, doch vor die Allgemeinheit

gebracht, soweit sie für Religion empfänglich ist. Die
Beziehungen zwischen den kirchlichen Strömungen und der
Theologie sind natürliche und tatsächliche. Der Theologe darf
aber auch im Gewände des Pfarrers nicht der unbedingte Leiter
des Laien wie des kirchlichen Lebens sein, der Laie muss
kritisch sein und diese oder jene Auffassung des Theologen
zurückstoßen, und er muss, aus eigener religiöser Erfahrung

492



heraus, am kirchlichen Leben mitgestaltend teilnehmen. Die
Laien sind auch schuld, dass theologische Auswüchse dieser
oder jener Richtung schädigend im kirchlichen Leben gewirkt
haben. Deutlicher können wir nicht sagen, dass unser Zweck
jetzt nicht ist, für das liberale Christentum zu werben. Dafür
halten wir uns um so berechtigter zu der Behauptung, dass die
Wiederbetonung jener alten, Schranken errichtenden Dogmen,
wie wir sie aufgezählt haben, nicht genuin aus Laienkreisen
stammt, sondern Theologenwerk ist, das abgestoßen werden
muss. Der Laien Haltlosigkeit hat ja scheinbar diesen Dogmen
gerufen, und man wäre versucht, von einer Doppelquelle der
orthodoxen Welle zu reden, indem geschickte theologische
Ausnutzung der Situation und schwächliche Armut der Laien
sich begegnen. Aber die Laien haben das Bedürfnis eigentlich
nach Glaubensgewissheit und begnügen sich nur mit dem
Ersatz der Dogmengewissheit, teils weil sie den Irrtum nicht
fassen, teils weil sie dadurch dem Glaubenskampf ausweichen
können. Es ist etwas betrübend, feststellen zu müssen, wie
wenig die Protestanten den protestantischen Anspruch und
seine Größe verstanden haben, nicht gedankenlos und blind
anzunehmen, sondern das von Außen gebotene religiöse Gut
verarbeitend, von Innen heraus zur Gewissheit zu kommen.
Noch betrübender ist, dass Verkündiger des Evangeliums „vom
Leben" daraus immer noch ein Evangelium „von den Dogmen"
machen. Das ist kein Evangelium (Frohbotschaft) mehr!

Wir finden also die verheißungsvolle kirchliche Aktion einerseits

und die Reaktion dagegen andererseits. Die erstere ist
noch nicht populär, die letztere aber besitzt breite Schichten,
auch viele gebildete Laien machen mit, während sich aber
doch über die Mehrzahl dieser gebildeten Laien nicht genau
sagen lässt, welche Haltung sie einnimmt.

Glauben Sie, verehrter Leser, an die wörtliche Inspiration
der Bibel oder an die leibliche Auferstehung Christi oder an
Ihre Auferstehung als eines Gerechten und die ewige
Verdammung Ihres Nachbars als eines Sünders? Sie finden die
Frage etwas lächerlich, aber sehen Sie, wenn Sie als gebildeter
Laie nicht teilnehmen am kirchlichen Leben und dort nicht
bloß die Lächerlichkeit solcher Fragen, welche die Seligkeit

493



ausmachen wollen, betonen, sondern die weite und große
Aktion unterstützen, dann gewinnt die Reaktion die Oberhand.
Hermann Hesse schildert in der Parabel „Hinrichtung", warum
ein Ketzer sterben musste: „Der Hund hat uns lehren wollen,
die Stadt des Paradieses habe nur zwei Tore, und wir wissen
doch, dass es zwölfe sind" Die Parabel ist zeitgemäß. Die
Einheit in der Mannigfaltigkeit auf religiösem Gebiet bedarf
erst noch der Anerkennung, so einleuchtend diese scheint,
und es ist gar nicht unmöglich, dass das undogmatische Werk
des Kirchenbundes scheitert, weil es als Häresie verurteilt
werden muss — vom Standpunkt des: „Wir wissen doch" aus.

Gott sei Dank ist unser Glaube allerdings so weitschauend,
dass er auf alle Fälle hinüberreicht in die Zeit, wo die Häresie
selbst unter Christen toleriert und das Vertragen darum möglich

ist!
WALTER MARTI

@ @ @

AUSSTELLUNGEN EUROPÄISCHER MALEREI

Auch Galerien alter Bilder geben dem Beschauer immer wieder gesteigertes
Erlebnis, wenn er, von Saal zu Saal fortschreitend, den rätselhaften Sprung
mitmacht, der sich in Bildern verschiedener Nation, verschiedenen Bodens
ausdrückt. Man hat immer wieder versucht, die Gründe und das Wesen
dieses Sprunges zu erklären, ohne bis heute viel weiter gekommen zu sein
als zu einfachen Feststellungen. Diesem Jahrhundert bleibt auf diesem Gebiet
noch viel Arbeit. Das Erlebnis der merkwürdigen Verschiedenheit des Bodens
aber wird von brennender Unmittelbarkeit, sobald die europäischen Länder
von heute — unser eigenes Fleisch und Blut — in knappen Sälen
nebeneinander aufgereiht, dem Beschauer durch das Medium der Malerei ihre
Psyche weisen. Eine Ausstellung dieser Art wird um so verdienstlicher sein,
je klarer sie, manometergleich, den Stand der augenblicklich treibenden Kräfte
anzeigt.

Ausstellungen bildender Kunst können historisch oder zeitgenössisch
gerichtet sein. Jede Vermengung der beiden Typen erzeugt ein unklares Gebilde,
das niemand zur rechten Freude wird. Auf den Reiz einer historischen Schau :

Vergessene Bilder aus manchmal entlegenen Verstecken in Fülle nebeneinander

zu sehen und die Toten einen Kampf um die höchste Intensität führen zu
lassen, als wären es Mitlebende, können wir hier nicht eingehen. Hier handelt
es sich um den zweiten Typ: die zeitgenössische Ausstellung. Diese hat einen
gewissenhaften Bericht über den augenblicklichen Stand der Malerei zu geben.
Zuvorderst muss sie die Probleme aufzeigen, die die vorstoßenden Spitzen

494


	Kirchliche Aktion und Reaktion

