Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 6

Artikel: Luigi Pirandello

Autor: Weller, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748371

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LUIGI PIRANDELLO

,,Ich sehe ein Labyrinth, in dem unsere Seele durch viele verworrene Wege
irt, ohne je einen Ausgang zu finden. Und in diesem Labyrinth sehe ich
eine Herme, mit einem lachenden und elnem weinenden Gesicht; das eine
Gesicht lacht iiber das Weinen des andern.” Dlese Worte lesen wir im Vorwort
der Novellensammlung Erma bifronte. Wenn wir dieses Gedankenbild mit
Hilfe der anderen Werke in realistischere Farben iibersetzen, dann sehen wir
viele arme, zerlumpte Leute, die gehetzt in thren engen, dunkeln Gassen und
Wohnungen umherirren, manchmal auch reichere, die in helleren, gerdumigeren
Straflen und Héausern wohnen, die aber von dieser Helligkeit und Weite nichts
sehen, und der Dichter schaut dem tastenden, suchenden Umherirren dieser
armen und reichen Briider des Elends zu. Der Anblick macht ihn traurig,
aber je linger er hinschaut, um so mechanischer diinken ihn diese Menschen,
und ein bitteres Licheln umspielt sein Gesicht, denn er hat die Illusion des
Lebens erkannt. Aber diese Haltung Pirandellos dem Gegenstand seiner
Dichtung gegeniiber findet in der Dichtung selbst, der einzigen Realitit fiir
den Kritiker, nicht thren Ausdruck, sondern dieser ist ein Wunschbild des
Lesers, der sich mit den vielen, nicht in die Dichtung eingegangenen Selbstaus-
sagen des Verfassers, von diesem ein lebendigeres Portrait errichtet, um so
fiir den Lebensmange[ der Werke ein Entgelt zu finden.

Pirandellos Novellen sind Berichte von traurigen Fillen aus dem Leben
armer Leute. Dabei iiberwiegt das Stoffliche vollig. Alle Gestalten sind von
der grauen Farbe des Elends iibertiincht, so dass die Gesichtsziige verschwinden,
und wir nur eine breite Masse von schattenhaften Figuren zu erkennen ver-
mogen. Die Kunst der Erzihlung ist eine geringe. Der Bericht geschieht ohne
jede Spannung. Meistens erraten wir den Ausgang der Geschichte schon nach
den ersten Zeilen, oder dann wird die Katastrophe plstzlich plump hinge-
worfen, so dass hochstens die Erregung eines Kinoschauers gelingt. Diese
Novellen lesen sich wie Zeitungsberichte, aber da wir sie eben in einem Buche
und nicht in einer Zeitung lesen, verlieren sie selbst das stoffliche Interesse. —
Welch spannende Erzihlung hitte aus dem Stoff der Novelle L'eresia catdra
entstehen konnen: Ein alter, verschupfter, fast erblindeter Professor, dem man
den dunkelsten Horsaal zugewiesen hat. Sehen tut er nichts, aber da er weil},
dass immer die beiden Studenten, seine treuen Schiiler, im Saal sitzen, liest
er vor diesen thm unsichtbaren Hérern seine Kolleglen Professor Bernardo
Lamis ist ein sehr gewissenhafter Lehrer, der sich genau an den Stoff und das
vorgeschriebene Pensum hilt, und erst nach langen Gewissensfragen kann er
sich entschlieffen, wenigstens eine Stunde einem Thema zu widmen, das mit
seiner Vorlesung etwas locker verkniipft ist. Professor Lamis will sich in dieser
Stunde fiir ein Unrecht richen, das ithm seine Kollegen zufiigten, indem diese
einem von ithm vor zwei Jahren geschriebenen Werk keine Beachtung schenkten,
dafiir aber jetzt das Werk eines auslindischen Gelehrten, der ithm die be-
deutenden Gedanken abgeschrieben hat, in allen Lobpreisungen ehren. Lamis
wollte protestieren, aber seine Artikel wurden nicht aufgenommen. So wi |
er sich wenigstens in dieser Stunde vor seinen beiden treuen Schiilern rehabili-
tieren. Die wenigen Tage, die thm zu einer nochmaligen Durchsicht seiner
Selbstverteidigung bleiben, werden ithm zu einer Zeit der Begeisterung, er
spiirt, dass diese Vorlesung seine beste werden wird, gleichsam das letzte Auf-
raffen seiner hinsiechenden Vitalitit. — Die Laune des unbarmherzigen

374



Lebens will, dass an dem ersehnten Tag ein abscheuliches Regenwetter herrscht,
und Prof. Lamis wiirde am liebsten zu Hause bleiben. Die Freude auf die
bevorstehende Vorlesung lasst 1hn aber diese Schwiche iiberwinden. —
Dieses abscheuliche Regenwetter wird natiirlich auch den beiden Studenten
auf die Nerven gehen, und wenn sie auch treue Schiiler sind, so werden sie
ithre trockene Stube doch der nassen Strafle vorziehen, und zu ihrer inneren
Beruhigung annehmen, Prof. Lamis sei auch zu Hause geblieben. Und die
Folge wird sein, dass Prof. Lamis mit seiner leidenschaftlichen Selbstverteidi-
gung die leeren Binke seines dunkeln Horsaales begeistern wird. Und dies ist
auch wirklich die Folge. Einer der beiden Studenten bekommt niamlich
Gewissensbisse und eilt ins Kolleg. Da er stark verspitet ist, lauscht er zuerst
an der Tiire, und wie er den begeisterten Vortrag seines Professors hort, tritt
er leise ein. Das Entsetzen bannt ihn an die Schwelle fest: der Saal ist leer,
es liegen nur ein paar Regenmintel auf den Bianken. Die Tropfen, die von
diesen auf den Boden fallen, verursachen ein Geriusch, weshalb der fast er-
blindete Professor glaubt, der ganze Saal sei voll von Studenten, die von seinen
beiden treuen Schiilern herbeigefiihrt worden seien, um ihm die Freude noch
zu vergroBern. — Erschiittert schleicht der Student hinaus, gefoltert von den
leidenschaftlichen Worten, die sein Professor in den leeren Saal hineinschreit. —

,.Der Student ging erschiittert hinaus®, das wird wohl gesagt, aber der Leser
bleibt unberiihrt, denn alle Gestalten sind von aufien gesehen, man kann sich
ithre Gesten vorstellen und so zum Eindruck eines kinematographischen Bildes
gelangen, aber ein iiberzeugendes Leben fehlt. Gewiss konnte man diese
Menschen auch von auflen so zeigen, dass wir erschiittert wiirden, dann namlich,
wenn die Erzihlung in eine Lebensstimmung eingehiillt wire, die das Leben
als ein ritselhaftes Etwas empfinden lisst, das seine eigenen Werke unbarm-
herzig zerstort, wie dies z. B. bei den Novellen von Giovanm Verga der Fall
ist. Aber gerade dieses iiberzeugende Lebensgefiihl fehlt den Novellen Piran-
dellos. Diese Haltung, die das Leben kiihl betrachtet und registriert, ist eine
erzwungene, aus der Unruhe des Denkens entsprungen. Das Bose, und damit
ist auch das Leiden gemeint, ist Pirandello zu einem Problem geworden, und
da er dieses mit seinem Denken nicht lésen kann, zwingt er sich zu dieser
pessimistisch-scheinenden Haltung. Aber Pessimismus diirfen wir sie nicht
nennen, weil sie nur ein ungelostes Problem ist. Der Pessimismus, wie wir thn
bei Shakespeare, Baudelaire, Leopardi finden, hinterlisst kein Achselzucken,
sondern eine ergreifende Erschiitterung, durch die wir die Schonheit ahnen.

In einer Novelle Nel Buio (in Berecche e la guerra) wird von einem ungliick-
lichen Menschen gesagt, er weine wie ein Schauspieler auf der Biihne, d. h.
nur fiir die Idee seines Schmerzes, und nicht weil er diesen empfindet. Ahnlich
erscheint mir Pirandellos Haltung dem Leben gegeniiber Der Gedanke des
menschlichen Elends hat sich so tief in seine Seele eingefressen, dass er das
Leben nach diesem Gedanken konstruiert, anstatt dass er seine Gedanken im Zu-
sammenstof3 mit dem Leben ausdriickt. Ein solch hartnickiger Gedanke ist
bekanntlich ein unbarmherziger Quilgeist, von dem man sich gern befreien
mochte. Das kann dadurch geschehen, dass man sich eine Weltanschauung
zurechtlegt, in der das quilende Problem durch eine scheinbare Losung be-
ruhigt wird. Ein solches, man kénnte sagen aus therapeutischen Bediirfnissen
entsprungenes System, scheint mir auch das Werk von Luigi Pirandello zu sein.
Die Worte aus seinem Roman Si gira lauten wie eine Bestitigung zu dieser Auf-
fassung: ,,Die Philosophie, wie auch die Religion, tréstet immer, auch wenn
diese eine verzweifelte ist, weil sie aus dem Bediirfnis erwichst, eine Unruhe

375



zu iiberwinden; und auch wenn sie diese nicht iiberwindet, so ist doch schon
das Vorsichhinstellen des peinigenden Gedankens eine Er]elchtemng, da wir
ihn dann wenigstens einen Augenblick lang nicht mehr in uns spiiren.

So auch nur kann ich mir Pirandellos Ubergang zum Theater erkldren.
Dieser Ubergang ist nicht bedingt durch das dramatische Temperament des
Dichters, das G. A. Borgese schon im Roman Il fu Mattia Pascal zu entdecken
glaubt, sondern er erklirt sich daraus, dass der Gedanke vom menschlichen
Elend wieder zu wiirgen begann, und Pirandello konnte sich nur dadurch davon
befreien, dass er eine skeptisch-ironische Haltung annahm. Dem Ausdruck
dieser Haltung, dem Vorsichhinstellen des quilenden Problems, kam nun die
szenische Darstellung entgegen, weil diese die Beschreibung eines mechanisch-
zufillig wirkenden Lebens erleichtert. Man wird hier an Bergsons Vaudeville-
Theorie erinnert.

Die Komédien der Maschere nude, deren Titel verrit, welcher Gedanke
in thnen zum Ausdruck gebracht werden sollte, sind nichts anderes als dialogi-
sierte Novellen. Durch die Dialogisierung wird der kompakte Stott auseinander-
gelegt und verdiinnt, wodurch die skeptische Haltung angedeutet ist. Es
scheint, als ob Pirandello mit seinen Komddien seiner Weltanschauung, wie er
sie In dem Buche L’umorismo theoretisch dargestel]t hat, die kiinstlerische Weihe
geben will, um sie als ,,humoristische” Kunétwerke der ,,dealisierenden”
Kunst entgegenzustellen, wobei die humonistische Kunst als die bedeutendere
gilt, da sie uns die Wahrheit des Lebens aufdeckt: ,,Die Kunst abstrahiert und
konzentriert gewshnlich, sie stellt von den Menschen und den Dingen die
charakteristische, kennzeichnende Idealitit dar. Es scheint nun aber dem
Humoristen, dass so die Natur zu sehr vereinfacht, und das Leben zu vernunft-
miflig, oder wenigstens zu kohirent dargestellt wird. Es scheint ihm, dass die
Kunst den wahren Ursachen, welche die arme Menschenseele so oft Zu un-
gewollten, iiberraschenden Taten fiihrt, nicht die Bedeutung zuerkenne, die
thnen zukommt. Fiir den Humoristen sind die Ursachen i im Leben nicht so
logisch, so geordnet, wie in unseren meisten Kunstwerken, in denen alles so
geordnet und kombiniert ist, dass es dem vom Dichter bestimmten Zweck ent-
spricht. Die Ordnung? Die Kohirenz? Aber wenn wir in uns vier, fiinf
Seelen haben, die sich bekimpfen: die instinktive Seele, die moralische Seele,
die liebende Seele, die soziale Seele? ... Gewiss kann ein Epiker oder ein
Dramatiker einen Helden darstellen, indem sich entgegengesetzte Elemente
bekampfen, aber er wird aus diesen Elementen einen Charakter zusammensetzen,
den cr in jedem seiner Momente als kohérent darstellen mschte. Der Humorist
aber macht gerade das Cegentell er zerlegt den Charakter in seine Elemente,
und wihrend jener sich bemiiht, diesen in jedem Moment geschlossen zu zeigen,
freut sich dieser, ihn in seinen Inkongruenzen darzustellen.“?) Die Komddien
sind gleichsam die Anwendung und zugleich die Verteidigung dieser Theorie
des Humors, der nach Pirandello darin besteht, dass er die Fiktionen der Seele,
die Tllusion des Lebens zerstort, die Phantome unseres Gefiihls auseinanderlegt,
und uns die wahren Ursachen des Lebens zeigt. Das Schlimme ist nur, dass
es diesem Humor nicht gelingt, in diesen Koméodien Kunstwerke zu schaffen,
die uns tiefer in das Leben hineinfiihren als die iibrige Kunst. Wenn Pirandello
z. B. mit Carlyle glaubt, dass der Mensch ein gekleidetes Tier ist, und sich vor-
nimmt, den Menschen die Kleider abzuziehen, damit wir ihre Tierheit besser
erkennen, dann geniigt es doch nicht, wenn er uns sagt, dass der eine einen

1) L'umorismo, p. 222.

376



Affenkopf, jener einen Hundekopf und dieser einen Schweinekopf habe, und
uns dazu eine beweisende krude Ehebruchgeschichte erzihlt, wie in der Komédie
L’uomo, la bestia et la virtis. Diese Komédien sind so theoretisch wie die Theorie
selber, und nirgends stoflen wir auf die verborgenen Beweggriinde des Lebens.
Sie zerlegen dieses wohl, aber nicht in seine Urelemente, sondern in blutlose
Behauptungen. ,,Der Humorist sieht die Welt, wenn auch nicht gerade nackt,
so doch im Humd", sagt Pirandello. In seinen Komadien aber sehen wir iiber-
haupt nichts. Sie enthalten viele Bemerkungen iiber das Leben, nur fehlt leider
das Leben.

Auch in der Komédie Sei personaggi in cerca d’autore, die kiirzlich in Paris
mit Erfolg aufgefiihrt wurde, kann ich kein ,,Dramma potente™ erkennen. Ihr
Vorzug gegeniiber den andern Komédien besteht nur darin, dass das ur-
spriingliche Problem der Personlichkeit, wie es im Roman Il fu Mattia Pascal
aufgeworfen wird, sich geweitet hat zum Lebensproblem iiberhaupt, und dass
der Schmerz, den dieses Problem verursacht, deutlicher wird. Die Komédie
endigt mit der Frage: Wirklichkeit? Illusion? — Wir wissen es nicht und
werden es nie wissen.

G. A. Borgese sagt in einem Aufsatz iiber Pirandello:?) ,,Das moralische und
psychologische Problem, das Pirandello mspiriert, ist grof, aber die Gestalten,
auf die er es iibertrigt, sind klein.” Er will damit sagen, dass die Gestalten das
Problem nicht erleben, sondern nur blindlings erleiden. Das heifit aber, dass
es Pirandello nicht gelungen ist, seine Gedanken in Gestalten auszudriicken.
Die Gedanken, oder besser das Problem, das sich durch das ganze Werk
Pirandellos zieht, fesselte das Interesse der Kritik, und lief} sie vergessen, dass
ein Kunstwerk nicht mit Gedanken gemacht wird, sondern durch Gestalten.
Interessante Gedanken zu haben, ist heute noch lange kein Beweis fiir einen
Kiinstler, dieser Beweis wird nur durch grofite Lebensfiille und die grofite
Gestaltungskraft erbracht. :

ZURICH KARL WELLER
0 8 8

GEDICHTBUCHER
(Schluss)

Hler 1st nun auch zweier westschweizerischer Autoren zu gedenken. La
Tréve de Dieu nennt Charly Clerc?) eine Garbe von zwanzig Gedichten, die
bald den érudit wohlverstandener Latinitit, bald den Zeltgenossen Zu uns
reden lassen, der sich mit Ironie und Resignation in das nicht rosige, jedenfalls
aber unabinderliche Heute fiigt. Tréve de Dieu? Gottesfrieden? Ruhe in
Gott? Sabbatstille? Oder Atempause Gottes? Wie wir den Titel zu verstehen
haben, geht uns vielleicht auf, nachdem wir einige der Gedanken und Vor-
stellungen des Dichters auf uns wirken liefen:

Aeneas, der zwischen einem schuldvollen Gestern und ungewissen Morgen,
des Vergessens fihig, sich auf dem Schiffe dem Schlummer iiberldsst, wird
dieser Stunde wegen gepriesen. Dies der Auftakt des Buches. Die behelmte,
traurigblickende Athene wird angerufen: Sie mutet uns heute wie eine Ver-

1) G. A. Borgese: Maestri e compagni, in [ libri del Giorno, Okt. 1921, p. 509.
2) La Tréve de Dieu, Edition La Concorde, Lausanne 1923.

377



	Luigi Pirandello

