
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 5

Artikel: Gedichtbücher

Autor: Lang, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


So leben sie alle Tage. Und wenn sie nicht Marlitt in den vielen freien
Stunden läsen, könnten sie nicht so reden und fänden die Liebe noch
unergründlicher. Vetschs Buch ist kaum ein Roman, es ist ein Programm. « Sie
schwärmen » Dieses Wort, das Posa erhielt, wurde dem Autor dutzendfältig
zugerufen. Die Pressestimmen hat er in einer Broschüre gesammelt, die zu
lesen recht amüsant ist. Daraus mag er ersehen, ob die Menschen in
zweihundert Jahren schon so uniformen, lieblichen Geistes sind, wie er träumt.
0 Gott, die Welt ist aus den Fugen! Weh dass so viele, sie einzurenken,
kamen!

MAX RYCHNER

0 0 0

GEDICHTBÜCHER
Sind, nach Goethes hübschem Wort, Gedichte „gemalte Fensterscheiben",

so könnte man sie ganz nur würdigen, wenn man die betreffende Kirche —
die Welt eines Dichters — für längere Zeit, besser noch zu verschiedener
Zeit und bei verschiedenster Beleuchtung besuchte. Dem Referenten, dem
oblag, in verhältnismäßig kurzer Zeit mit mehreren Kirchen und noch mehr
Kapellen Bekanntschaft zu schließen, wird betrüblich bewusst, wie den im
nachfolgenden besprochenen Büchern eine vollständigere Interpretation nicht
zuteil werden durfte, dass ihm selbst nicht eine erschöpfende Aufzählung
ihres Inhalts möglich war, diesen Ausführungen darum lediglich der Wert
zukommt von Hinweisen auf das Vorhandensein dieser Bücher, und dass

man Grund habe für das Dasein einiger von ihnen dankbar zu sein.
Ein Buch des Andenkens, der Trauer und der Verklärung hat Gustav

Camper seinen Freunden beschert.1) Was eines Vaters Schmerz um sein
Kind sei, in dem er mehr als ein Teil seiner selbst, ein weit Höheres, nicht
allein lieben, sondern auch verehren durfte, was überhaupt das „strahlende
allmächtige Kind" in der menschlichen Gemeinschaft bedeute, welche Lücke
es reißt, wenn es entschwindet, wird, wer es nicht weiß, hier vor dem Bilde
Harolds erfahren. Gesagt sei auch gleich zu Anfang: Gustav Gamper hat
sich uns früher nie in so reinem Sinn als Dichter offenbart.

Und das ist es, was wir von Harolds kurzem, nur die Dekade von 1910—1920
umfassenden Erdenlebens vernehmen: Ein Lieblichstes war seine Nähe dem
Altern, Liebe weckte er, Liebe ging von ihm aus. Die „Besäligung" die das

„Frühlicht seines Lebens" verspendete ist uns aufbewahrt in Liedern, von
denen zwei Proben wenigstens für sich sprechen mögen:

Holde Antwort spielt dein Mund
Deiner Wangen Rosengrund
Meiner stummen Frage zu.
Es beglückt ein Leuchten mich
Dein Geheimnis innerlich,
Schenkender du!

*) Gustav Gamper: Zu Harolds Gedächtnis, Offizin Hans Schatzmann, Horgen-Zürich.

312



Spielglöcklein
Mutter brachte dir ein Glöcldein,
Eingeflochten ist's und nicht zu seh n.
Wie es läutet: Sinn' und lausche
Dem verborgenen Getön!

Ist ein silbern Frühlingsglöcklein,
Das nur ganz geheim zum Ohre dringt.
Kaum sich deutet: Sinn' und lausche,
Denn dein erster Frühling klingt.

Harolds spätere Jahre müssen wir uns erfüllt denken von den Ahnungen
tieferer Zusammenhänge zwischen seinen Traumwirklichkeiten und der freundlichen

Umgebung eines wohlgehegten Daseins. In ihm war der Mythus
lebendig, und bald mühte er sich mit Stift und Pinsel, äußerlich und innerlich
Geschautes festzuhalten. Er weiß „von der Dinge Gleichniskraft"; fromm
und ernst blickt das Kind auf Nebel, Tau und Dämmertal, auf Wolkenzug
und dunkle Bäume, nicht minder erfasst es das Mienenspiel der Umlebenden
und die Erscheinung des frohen, bunten Lebens. „Bewegtes trafst du rasch,
mit scharfem Pfeil", sagte der erstaunte Vater, „ich wog die eigne Kunst,
seltsam betrübt: Du konntest mehr und warst doch ungeübt".

In „Verklärung" spricht der sälige Knabe, den die Runde der himmlischen
Kinder begrüßt, sein Verlangen nach der Erdenheimat ergreifend aus:

Ich mich sehne
Nach Erdentagen,
Kann euch nicht sagen,
Wie lieb ich sie hab'.
Führet kein Weg
Zur Erde hinab?

Das Haus am See,
Tanne im Schnee,
Schimmernde Ferne
Und Abendschein
Malt' ich so gerne!
Sie waren mein.

Ein zweites aber war in Harold mächtig: das Bild der Sterne. Hesperus
lenkte sein Gemüt, die Unendlichkeit der Nacht erschütterte und lockte ihn,
mehr vielleicht als die Menschen ahnen mochten. Der Vater gesteht:

Ich Armer achtet's und ich achtet's nicht,
Was in des Knaben Wunsch mich innigst mahnte,
Ein wundersam Erblüh *n zum ew'gen Licht,
Zu Himmelsfreuden die er kindlich ahnte.
Ihm leuchtete Vertrauen süß und rein.
Mich aber hüllten bange Schatten ein.

Ob diese Sternenfreundschaft nicht schon immer der Ausdruck gewesen
für drängende Jenseitsempfindungen überhaupt? Ein nur leicht umflortes
Wissen um seine Bestimmung? Mit der Zeit jedenfalls wurde ihm der
Gedanke an sein Scheiden vertraut, und er zeichnete, was nicht misszuverstehen

war: „Wir alle deuteten das schlichte Blatt, in dem dein Sterben sich
verkündigt hat."

313



Welche die Götter lieben, die rufen sie früh zu sich. Dass Harold ein
Frühvollendeter gewesen, erkennen wir aus seinen Malereien. Kein Wunderkind,

das die Stufen überspringt, und vorwegnimmt, was erst einem spätem
Zustand angehöre, schuf Darstellungen wie Robinson und Freitag, das Meer
und Frau Sonne. Diese überschreiten das kindliche Schauen in nichts,
weshalb wir sie eben als vollkommen wahr und schön empfinden. Was aber
einige der dem Bande beigegebenen Blätter vom Wesen der Dinge, von ihrem
Dämonischen verraten, das berührt uns.

Es ist geweihte Kraft, die unbewehrt
Und unbezweifelt furchtlos sich ermächtigt,
Des Willens Form und Farbe unversehrt
Ursprünglich sich zur Schöpfertat berechtigt.
Des Kindes Glaube weckt der Sonne gleich
Das Leben rings entfaltet's schön und reich.

Oh schöner teurer Knabe, also jung
Hast du dein Werk vollbracht: Verewigung.

Der an Umfang beträchtlichste Teil des Harold-Buches, „Klage", ver-
lautbart in klargefülltem, elegischem Versmaß den Schmerz der Verlassenen,
Aufrufung der erst in der Erinnerung richtig gewerteten Umstände seines
Erdenganges, der Blicke und Worte des Entrückten, seiner Gestalt, die sich
bald aus der Landschaft heimatlicher Berge, bald aus der sternbeglänzten
Abendflut der Bucht erheben .möchte; Begehungen, Feste der Trauer am
Todestag oder am ersten ohne ihn herangenahten Weihnachtsabend, bis die
mystische' Einigung sich vollzogen hat, im Vater die Wandlung geschah und
des Knaben Unsterbliches ihn leitet:

Zu lichten Höh'n! Zu Christi Liebesgeist,
Darin mich deine Liebe unterweist.

Es ist das „Ich Geschöpf nun eig'nen Sohnes", zu dem sich hier wiederum
durch Verzweiflung Trauer und Andacht ein Dichter hindurchgerungen hat.
Nun bleibt ihm zu sagen vergönnt:

Dein Angesicht ruht sälig in dem meinen.

Worte der Seele, unter diesem Titel vereinigt Konrad Bänninger die Zeugnisse

einer Wandlung, wie sie, gleich konsequent, bei keinem unserer heute
theosophisch und ethisch „Orientierten" sich aufzeigen ließe.1) Der ehemals
gelegentlich fast derb zupackende Dichter der Stillen Soldaten und des

Weltgarten erreicht damit auf dem Wege der Weltabkehr, der Einkehr und Ver-
innerlichung einen Standort, der wohl zu fragen gestattet, ob künstlerisches
Tun, geistige Gestaltung den auf ihr Verweilenden noch ferner verlocken
werde

0 Welt in der ich schwebe,
O Lust und tiefe Pein,
Ich weiß nicht ob ich lebe
In deinem Spiel und Schein.
Ich bin in dir beschlossen
Und dennoch fern und nah,
Bist du vor mir zerflossen
Und nichts mehr sah ich da.

*) Konrad Bänninger: Worte der Seele. Verlag Rascher & Co., Zürich, 1923.

314



Die aufgeworfene Frage zu beantworten wird der Referent sich nicht
vermessen. Es steht auch nicht an, danach zu forschen, ob besonders gerichtetes
Fühlen und Denken oder äußeres schmerzliches Geschick diese Entwicklung
begünstigt haben? Es ließe sich denken: Beides.

Doch geschieht das Abschiednehmen von der Erscheinung ohne Groll,
das Sich-Lösen von ihr war kein Los-Reißen, ein Sich-Entfernen, eine andere
Einstellung des Blickes bloß, oder ein Sehen mit anderen Organen möchte
man's nennen, was diese so ruhig hingesprochenen Gedichte vermitteln, in
denen aber manchmal ein Zittern ist wie das der Stimme eines Genesenden.

Und erfahren wir auch nicht, was der Dichter vor den „schönbeschwerten
Halmen" erlebt, wenn „verloren sein Auge taucht tief in ihre unermessene
Zahl", und vorerst nicht, welcher Art „das Größere" ist, das nur „einer in stille
abgewandten Gelaßen" schöpft, „aber in Leiden", ein überraschendes
Beiwort, dort eine aufleuchtende Zeile von nur drei Worten verraten uns doch,
dass er teil hat an dem Uberfühlig-Besinnlichen der vom Geheimnis
Berührten, das ihn unsichtbare Verbindungen erahnen lässt des Ursprünglichen
mit den einfachen Dingen des tagtäglichen Daseins. Dass „milde der See

uns glänzt" und „höher schweben unbeschwert, bläulich die Berge", dies
allein ist es nicht, sondern die Gewissheit, dass „wandellos Hohes steht zur
Seite uns, wie Mutter über dem Kind", gibt dem schönen Tag seine Tiefe.

Das Tätige der ordnenden, schaffenden Menschen, verdichtet im tönenden
Gefüge der Stadt, die Gebärden der „sicher Eilenden", auch sie grüßt er,
wenngleich seines Anders-Seins still gedenk. Die weiße Dame und die rote
Dame, im Boot auf den milden grünen Wellen des Sees, sind schön, doch
schön in ihrem Kreis, den er nicht betreten wird, und das in seinem Geist
erstehende Gegenbild der andern Frau — was er auslöst ist ein dankbares
Staunen, doch bannen, fesseln darf es nicht mehr. Gut und Böse werden
nicht frohlockend willkommen geheißen, aber als unabänderlich verbundene
Gewalten anerkannt. Gutes wird bös, wenn an der freundlichen Lampe
vernichtet der Schmetterling hinstürzt. Töricht ist unser Wunsch, nun zum
Licht aufblicken zu wollen, „gern nur Heiteres Gottes Gebot zu heißen".
Wir vermögen weiß von schwarz nicht zu trennen. „Finsteres oft ist gestaut,
doch solches birgt eines jeden reinlichste Kammer, und wir sind Besondere
nicht." Soviel von Lob und Klage, dem ersten von des Buches drei Zyklen.

Im zweiten spricht der Eremit, der aus „schmalen Grenzen" und „streng
verschlossenem Haus" der andern Treiben nach seinem tieferen Sinn erkennt,
ihre Anbetung, ihr Glückstreben einem Reinen zugewandt weiß, das
„unerschüttert blüht, als ein mildes Werden, wie zarter Rauch, des Vaters Ur-
gestalt". Sie ist es, die der Eremit jetzt aus volleren Rhythmen und in
bestimmteren Wendungen verkündet, als das eine Ziel, das immer stärker locke,
je mehr der Seele „einzig Wirken" ein „stilles Vermeiden" bleibt.

Lieder, im Tonfall gemahnend an die schönsten protestantischen und
pietistischen Kirchengesänge, beschließe^ den Band. Manche ausgehend von
einem einfachen Naturbild, andere direkt die innere Erfülltheit aussagend,

nennen sie das nun für Augenblicke erreichte Ziel: „vollkommener Freund",
„Gott", „Morgen ohne Trübe", „du Feuer fein und gut" und stets wieder

315



„Freund" und „Vater". Ich möchte an die Schlichtheit des Matthias Claudius,
an des Novalis Zartheit erinnern, nicht um zu vergleichen, doch um
anzudeuten, welcher Empfindungssphäre sie zuzuordnen sind.

Der Wald im starren Eise
Nun glänzet für und für.
Ich wandre und ich reise,
Ein Lichtlein reist mit mir.

Ich darf nur noch lauschen
Dem himmlischen Wort. —
O Welt, dein Rauschen
1st mir verdorrt.

Der Vater schweigt und winket,
Ich fahr in Staub und kaltem Wind
Und alle Zeit versinket.
Er ruft mich bald. Ich bin sein Kind.

Immer wird die mystische Versenkung grundverschiedene Beurteilung
erfahren, und gerade von Kennern der religiösen Entwicklung wird sie oft
nur dann gutgeheißen, wenn bei den betreffenden Vertretern mystischer
Denkart die sichtbare aktive Lebenshaltung festzustellen ist. Dantes
leidenschaftlichem politischem Kämpfen, Meister Eckhardts Predigertätigkeit, der
organisatorischen Kraft der heiligen Theresa versagen die wenigsten ihre
Bewunderung. Dem Ausdruck der reinen Gottes-Minne hingegen, selbst

etwa eines Suso, verschließt sich die Mehrzahl derer, die sich für die irdisch
Gefestigten halten; sie bezichtigen einen solchen Mystiker der schwächlichen
Lebensflucht, verdächtigen jedes Gottsuchertum überhaupt schon der Absage
an natürliche und menschliche Verpflichtung; hinter extrem religiösem Streben,
wenden sie ein, verberge sich, was die Franzosen „le goût du néant" nennen,
andere die Sucht nach dem Apeiron, zum mindesten tadelswürdiger Selbstgenuß

der Einzelseele. Es wäre leicht, diese letzten Vorwürfe auf Worte
Bänningers zu stützen, wie „aber ich ehre den Strom, und noch im Sturze
lieb ich den Abgrund" — „so kennst du kein Begehren, Schmachten, Bangen,
wenn einmal Ungeschaffenes dich erfreut".

Der Mystiker aber, je näher er bereits dem Zustand der Gottinnigkeit
gewesen ist, wird auf alle diese Vorwürfe schweigen. Seine Gegner werden
vielleicht noch darlegen, wie alles physische und psychische Geschehen von
einer Gesetzlichkeit beherrscht sei, analog dem Rhythmus von Systole und
Diastole, Attraktion und Repulsion, zeitgemäß psychologisch gesprochen von
Introversion und Extraversion, welchem Rhythmus man sich in seinem
Verhalten zu Gott und Welt hinzugeben habe.

Der Mystiker, für den, gleich wie für das Kind, der Intensitätsgrad seines
Erlebnisses entscheidet, auch zu dieser Forderung dürfte er schweigen und
lächeln.

Wohl weniger seine Dichtung möchte der Verfasser mit Der Große Rhythmus
bezeichnen,1) als den Takt des Alls, von dem der Reigen der irdischen Erscheinungen

ja auch, vom Großen bis ins Kleinste, durchpulst ist.

') Max Geilinger: Der große Rhythmus. Verlag Seldwyla, Zürich, 1923.

316



Alles ahnt ihn, wenn bunte Sterne
Die schwarze Blume der Nacht umtanzen,
Tanzt dein Blut und dein Geist in die Ferne
Und du fühlst Rhythmus, fühlst, wie im ganzen
Musik und Farben, Formen, Gedanken
Eines Stromes Gewelle sind

Wirklich etwas Tänzerisches durch weiten Raum Stürmendes, freudig
Tosendes, oft fast Sich-Uberstürzendes lebt in der Bewegung der Geilingerschen
Verse. Wen je der Rhythmus des Ganzen, wenn auch nur im Gleichnis,
betroffen hat, den vermag kein Teil-Erlebnis, also auch kein Nur-Persönliches
mehr festzuhalten. Umgekehrt muss jeder einzelne sich ihm erweitern, zum
Kettenglied werden zwischen Fernem und Begrenztem. So ist der Ton, den
Max Geilinger in diesem Buche erklingen lässt, vorwiegend ein hymnischer.
Im Besitz seiner heutigen Ausdrucksmittel kann er Preisungen wagen,
Anrufungen eines Allgemeinen: das Wort, die Liebe, die Zeit, die Macht
besingen, ohne Gefahr, sich in Abstraktes zu verlieren.

Seine Weisheit, seine Erkenntnisse fallen ihm mühelos, als reife Frucht
sinnlicher Anschauung. So erwacht während des augenhaften Aufnehmens
der ihm zuflutenden Erscheinungen wie von selbst das Wissen um die großartig

schenkende Güte der Natur und die, allem gegenteiligen Anschein zum
Trotz, hegende, liebende, erhaltende Tendenz der Urkraft:

Nie hätte Neid den Sonnenglanz verschwendet,
Der fernste Fernen ganz mit Gold umspinnt.

Nie ließe Hass die Bäume weiß erblühn.
Noch Zorn die hellen Frühlingshaine klingen!
Und müde Herzen bettet kühlstes Grün,
Von Sonne überhaucht, von Schmetterlingen.

Uns Menschen verbündet die unseren Bezirken nahende Liebe

mit Sternen, Meer und Land,
Gleich Frühlingsästen recken wir die Hand,
Du nahst, die trübste Trauer niederblendend:
Liebe durchschauert uns;
Liebe durchdauert uns;
Nur sie ist wahrstes Sein, ist nimmerendend.

Für diesen Dichter ist die Erscheinung so wirklich, weil Gott für ihn wirklich

in der Erscheinung lebt. Diese Art der Gotterfahrung macht geselliger
als die mystische, mehr dem Wesensgrund des Erfahrenden zugekehrt. Sie

verträgt sich auch mit einer feist übermütigen Frohheit. In dem von träumerischer

Wehmut gänzlich freien Lob des Herbstes treffen wir auf „Äpfel, die
pausbäckig lachen", auf „Birnen, die sich langstielig zieren und doch zuletzt
auf die Hürden bequemen"; anderswo ist von „drallem Klee", von Früchten
die Rede, die „prall in die Bäume klettern", ohne dass man solches als

Ehrfurchtlosigkeit vor dem Naturgeschehen empfände, wie denn jenes Herbstgedicht

ernst und voll austönt:
Reifender Herbst! Du gabst Frühling, gabst Sommer,
Ganz ohne dich würden beide zu Spiel,
Du Ziel dieser Zeiten I Erkennender, frommer
Danken wir: Du gabst alles und viel.

317



Unrichtig wäre es, nach dem bisher Gesagten in dieser Kunst eine Art
von verklärtem Naturalismus zu vermuten. Neben der leuchtenden Buntheit
der sichtbaren Dinge dürfen wir den Gehalt an Ideenhaftem nicht übersehen;

von ihm geht schließlich, hier wie überall, die — einzig mögliche
Naturverklärung aus. Mag ein Gedicht, für mehrere, beweisen, dass Ausprägung
von Gedachtem, ohne dass Naturgestalt erst den Anstoß geben müsste, dem
Verfasser so gut wie anderes gelingt:

Gewesene
Ihr Gewesenen und doch Heutigen, redet mit uns,
Leise, laut, immer gewaltig,
Wie Meer zu Wäldern oder Vulkane zu ihren Bergen.
Die Wogen eurer Gefühle umschließen uns,
Drohend, schirmend,
Und euer Wille steigt in uns hoch,
Feuer, brodelnd aus Felsen.

Ihr wirkt aus Unfasslichem, unsichtbar;
Unser aber ist, Brücke zu sein in die Zukunft,
Gehäufter Laubfall, Goldpfad künftiger Sommer.

Dem Geilingerschen Rhythmus — in engerem Verstand — scheint mir
eigen der häufige unerwartete Wechsel kürzerer und längerer Zeilen, sowie
das ebenso häufige Uberspringen oder Umschlagen von einer in eine andere
Taktart. Zweifellos wird hiedurch einer Monotonie vorgebeugt, die bei streng
geregelter Taktweise sich einstellen könnte. Nicht immer jedoch entsteht so
eine dynamische Einheit, so wenig als die Bildlichkeit als eine durchweg
organische betrachtet werden kann. Das „Kaleidoskopische" von früher ist noch
nicht ganz überwunden.

Unter den Bildern und Gleichnissen finden wir vor allem direkte
Vergleiche :

Scheu wie ein Falter zwischen Blütendolden
Schläft in den Dingen die Vergänglichkeit.

Gleich Frühlingsästen recken wir die Hand,

und andere, die ganze kosmische Wirkungsweisen ins Bild zusammenfassen:

Und es singt Gesang von goldenen Garben,
Bis zum Silbersande der Ewigkeit.

Am Anfang war das Wort; zerklirrend schnitt
Es klar das Glas der spiegelglatten Stille.

Durch eine Fülle von bedeutenden Metaphern, überraschenden Rhythmen
in höchst persönlicher Sprache wird auf diesen sechsundvierzig Seiten „das
Geheimnis Gottes neu offenbar". „Es heißt Leben." —

Sehr freie Variationen biblischer und mythologischer Themata, im übrigen
eigene legendenhafte Erfindung gibt Sergius Minnich in seinen Zwölfnachten.1)
Dass man jedes dieser Gedichte als Bild, als abgeschlossene Vision erleben

möge, scheint der Verfasser zu wünschen, verbindet er sich doch mit dem
Holzschneider als Illustrator, wie wiederum das Gedrängte, Herb-Umrissene
seiner Sprache an die Technik jenes erinnert.

J) Sergius Minnich : Visionen der Zwölfnächte. Verlag Benno Schwabe & Co., Basel, 1922.

318



In der Tat verfährt Minnich mit der Uberlieferung sehr frei; er verlegt
die Akzente der Sinne der Mythen, wenn er nicht diesen überhaupt in ein
Neues verkehrt. Im „Sündenfall" erhebt sich, Uberwinder und Liebhaber
seines Schicksals, in prometheischem Trotz Adam vor Gott-Schöpfer: „In
Schmerz und Leiden lach, ich dein, der wohl zu schelten, doch zu sterben
nicht vermag". In „Opfer Abrahams" wird der Konflikt zwischen Vater und
Sohn, der ja einer ganzen Reihe von Dramen und Romanen des jüngst-deutschen
Sturms und Drangs den Inhalt gegeben hat, zum point saillant. In Erkenntnis
des eigenen Gesetzes beugt sich Isaak nur bedingt göttlicher und väterlicher
Autorität: „Ihr Alten beide, Vater mein und du, mein Gott, lernt Jugend
erst zu achten, weder Ball noch Spiel für euch."

Nicht sehr glücklich war der Einfall, die Weisen auf ihrem Zug nach
Bethlehem über die Aufrichtigkeit ihrer Motive deliberieren zu lassen, und vollends
abzulehnen ist eine Episode, in der Maria den Legionären wehren will, ihrem
Sohn, wie es in der Schrift heißt, „die Beine zu brechen". Der dazukommende
Zenturio erinnert sich, bei Maria einst zu Miete gewohnt zu haben, und wie
damals der jetzt Gekreuzigte Brot und Tuch mit ihm, dem armen Offizier,
geteilt habe. Er entscheidet: „Nicht Keule, nur die Lanze treff sein Herz
im Tod." Hier wird Nebensächliches, das jedoch in der lapidaren Chronik
der Evangelisten zu unvergleichlicher epischer Bedeutung gelangt, in den
Vordergrund gezerrt, und durch Beigabe einer Armeleutefabel verliert es

seine Wirkung. Auch scheint es doch ein nutzloses Bemühen um Expressivität,
wenn man den Verschiedenen so glaubt malen zu müssen: „Sein Haupt liegt
auf der Schulter ihm, schwer wie ein Sack, von Dornen ausgepresst und
zugeschnürt."

„Das jüngste Gericht", die vielleicht am meisten beeindrückende Vision
der zwölften Nacht, stellt den Menschenanwalt Christus Gottvater, dem
Richter, gegenüber, Christum, den Empörer, der sich weigert, den aus Liebe
sündigenden Teil der Menschheit zu verdammen: „Unbeirrt ob Gotteszorn
und Rachedünkel gründe ich die Welt euch neu. Von eitel Liebe aufgetürmt,
Gott überhimmelnd, Paradies dem Menschensohn".

Sentenzen, oft ein Wechselspiel von Sentenzen, zeigen sich neben dem
Bildhaften als das zweite Agens dieses Dichtens; es findet sich auch in den
antikisch-legendären Fabeln wie „Orpheus und die Mänade", „Odysseus und
die Nymphe", „Die Sibylle von Cumac". Das Metrum ist durchweg der
sechsfüssige Jambus, den im Deutschen vor allem Goethe in der Helena-
Dichtung des zweiten Faust herrlich Wiederaufleben ließ. Minnich versucht
sich in diesen Takten mit ungleichem Geschick. Ein Abschluss wie:

ewiglich fürwahr
Strahlt Ruhmes Morgenröte Unterlegenen,
Die opfernd sich und meisternd ihres Herzens Stolz,
Dem Schicksal beugen das bedachtsam kluge Haupt.

darf an Versen aus dem Hölderlinschen Sophokles gemessen werden. Wenn
aber Isaak im selben Tempo erklärt:

319



Mein Vater, mich gelüstet, eigenbrünst'gen Sinns
Zum Gipfel wiederklimmend, mir das warme Herz
Zu reißen aus dem Busen hier. Ein Opfer war's
Fürwahr weit herrlicher als deines

denkt man unwillkürlich an durchaus nicht überzeugende Stellen in den
metrisch ja korrekten Parabasen des Grafen von Platen. Die Alten wussten
sehr wohl, warum sie den einzelnen Maßen nur bedingte Wirkungsfähigkeit
zuschrieben, nur bestimmte Seelenklänge ihnen zuwiesen. Doch hat auch
Racine sich über die Skrupeln der Alten hinweggesetzt.

[Schluss folgt] SIEGFRIED LANG

0 £3 S

BÜCHER ÜBER KUNST
I. Friedrich Rintelen. Giotto und die Giotto-Apokryphen. Zweite, verbesserte Auflage. Basel,

1923, Benno Schwabe & Co., Verlag. 249 S. 42 Tafeln.
II. Hans Graber. Piero dellaFrancesco. 68 Tafeln mit einführendem Text. Basel, 1922; ebenda.

III. Hans Graber. Studien zur Kunst. Basel, 1923; ebenda.
IV. Kurt Pfister. Hugo van der Goes. Mit 36 schwarzen und einer farbigen Autotypie. Basel,

1923; ebenda. 24 X 32.
V. Paul Schaffner. Gottfried Keller als Maler. J. G. Cottasche Buchhandlung, Nachfolger.

Stuttgart und Berlin, 1923. 258 S. 60 Abbildungen.
VI. Raoul Nicolas. Das Bemer Münster. (Die Schweiz im deutschen Geistesleben, heraus¬

gegeben von Harry Maync, der illustrierten Reihe 1. Band.) 8". 86 S. 54 Abbildungen.
H. Haessel, Verlag, Leipzig, 1923.

VII. L'amour de l'art Librairie de France, 99 Boulevard Raspail, Paris. (VI.)

I
Geblendet vom körperlosen Lichtgeflimmer des Impressionismus, und

zerrüttet vom Jahrmarktsgebrüll jener outrierten Ausdruckskunst, die wir zurzeit
unter dem Grabstein « Expressionismus » beerdigen, flüchten wir uns in stillere,
ungebrochene Formenwelten, zum sicher-Gegenständlichen zurück. Zwar
wird diese Umkehr vorläufig noch damit verschleiert, dass man den Primitiven
nun auch noch eine expressionistische Deutung unterschiebt, dass man Primitivität

feierlich zum Problem ernennt : aber das alles sind doch wohl Rückzugsmanöver.

Einen historischen Augenblick lang gilt jetzt Primitivität als Wert
an sich, je russisch-köhlerhafter etwas ist, desto tiefsinniger lässt sich darüber
philosophieren, — sind wir doch glücklich bei den Negern gelandet — desto
rascher wird es aber auch zur Beute der Literaten, der Kinos und der Wiener
Werkstätten, und damit erledigt.

Der Impressionismus verneinte das selbständige in sich ruhende Ding:
die Luft vor den Dingen und zwischen diesen und den Hintergründen, die
gegenseitigen Reflexe, Kontrastwirkungen, Uberstrahlungen, kurz alle die
verbindenden Beziehungen zwischen den Dingen waren ihm viel wichtiger als

deren scharfe Grenzen. Wie vor Darwins Lehre jede begriffliche Grenze im
Bereich der Naturwissenschaften zerfloss, bis nur mehr ein Monismus
verwandten Lebens übrig blieb, so brachte der Impressionismus einen Monismus
des Lichtes. Es gehörte das ganze naive Selbstvertrauen des Rationalismus
dazu, ein Weltbild nur auf den persönlichen Augen-Eindruck zu gründen, und

320


	Gedichtbücher

