Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 5

Artikel: Dichtung und Philosophie

Autor: Medicus, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

er kann, in eigenen Hinden, » gab er beistimmend zur Antwort.
Wir verbrachten den Rest der Nacht plaudernd und uns gegen-
seitig ermutigend in seinem Zimmer, und darum eigentlich
sagt’ ich, dass es eine schone Nacht war, ich sie Zeit meines
Lebens nicht vergesse, denn es war kein anderer, als mein auch
drauflen mitten im Leben stehender lieber, guter Bruder.
BERN ROBERT WALSER

B 68 8

DICHTUNG UND PHILOSOPHIE

Alle gegensitzlichen Richtungen der Kunst weisen auf philo-
sophische Gegensitze hin. Wenn kiinstlerische Richtungen, die
sich zuerst nur inder Weise befehdet hatten, dass 1thre verschieden
gearteten Werke um den Vorzug in der Gunst desselben Publi-
kums wetteiferten, dazu iibergehen, in dsthetischen Programmen
und Kampfschriften ithre Meinung zu sagen, so stehen die
verschiedenen Philosophien einander gegeniiber. Zunichst zwar
nur die verschiedenen iasthetischen Theorien. Aber jedem
philosophischen Satz ist (mit Benedetto Croce zu sprechen)
der systematlsche Charakter der Phllosopl'ue elgen ]eder tragt
das Prinzip eines ganzen philosophischen Systems in sich: zu
einer. anderen Asthetik gehort auch eine andere Erkenntnis-
lehre, eine andere Ethik, eine andere Religionsphilosophie. In
einer héher entwickelten Philosophie mag der Streit zwischen
den feindlichen kiinstlerischen Richtungen begrifflich ausge-
tragen, der dsthetische Gegensatz ausgeglichen werden kénnen.
Das bedeutet : wer diese hohere Philosophie besitzt, wird sowohl
die Werke der einen wie der anderen Richtung genieflen
konnen, ohne dabei die Einheitlichkeit seines geistigen Seins
bedroht zu fithlen. Der Gegensatz der Werke bestand nur in
der Beschrinktheit des philosophischen Bewusstseins, das sich
hier auf diese, dort auf jene Werke eingestellt hatte. Auch
wo es nicht zu philosophischer Selbsterkenntnis des Geistes
kam, der sich in den Schopfungen darstellte, wurde doch der
Gegensatz gefiihlt: denn Philosophie ist der Begriff, in dem
das Leben sich selbst begreift; verschiedene Stréomungen der
Kunst aber zeigen Gegensitzlichkeiten an, in denen das Leben

288



selbst befangen ist. Es mag oberflichliche Menschen geben,
denen die zeitgenossischen Werke entgegengesetzter Richtungen
gleich gut behagen: aber diejenigen, denen im Kunstgenuss
das Wesentliche der Werke zum Bewusstsein kommt, spiiren
in deren Verhiltnis zueinander die Spannungen, die die sich
bekimpfenden Weltbegriffe, die entgegengesetzten Auffas-
sungen vom Sinn des Lebens, von den Aufgaben der Zeit
auseinanderhalten. Vielleicht lebt bereits der philosophische
Genius, der diesen Gegensatz zu iiberwinden, die echten
Momente aus den sich widersprechenden Lebensrichtungen
herauszuheben und in einem begrifflichen Zusammenhang zu
einen vermag; dann beriithren sich die Extreme: der tiefste
Denker ist mit dem Oberflichlichen in der gleichen Lage,
unbeschadet der Einheitlichkeit seines Geisteslebens die ent-
gegengesetzten Kunstwerke lieben zu diirfen.

Wenn wir heute vor Gemilde Philipp Hackerts treten, be-
schleicht uns ein etwas peinliches Gefithl. Weil wir Goethe
lieben und verehren — und allzu deutlich spiiren, dass Goethe
doch auch eine Seite hat, an der er uns zu harmlos ist. Dass
Goethe diesen Kiinstler durch eine umfangreiche Biographie
unsterblich gemacht hat!

E. T. A. Hoffmann, dessen Kunst und Art Goethe be-
kanntlich aufs duflerste zuwider war, lisst den Maler Hackert
in der Erzihlung Die Jesuiterkirche in G. auftreten. Zwischen
den Zeilen dieser Erzihlung steht mancherlei Auseinander-
setzung mit Goethe, — mancherlei Philosophisches. Goethe
hatte in seinem &sthetischen Programm von 1788 der ,,ein-
fachen Nachahmung der Natur bereits eine ,hohe Voll-
kommenheit™ der Kunst zuerkannt; fiir ,,tote oder still liegende
Gegenstande™, fiir Blumen und Friichte z. B., fiir diese niedrigste
Art der Malerei ist thm die emfache Nachahmung die ge-
gebene Weise der Darstellung. Hoffmann aber sieht in der
blofien Nachahmung der Natur erst ,,Praktik des Darstellens™,
noch nicht Kunst. Und eine Wertabstufung der nach ihren
Gegenstinden (er nennt Historie und Landschaft) unter-
schiedenen Richtungen der Malerei wird aufs entschiedenste
abgelehnt. Das Ziel der Kunst ist eines. ,,Der Geweihte ver-
nimmt die Stimme der Natur, die in wunderbaren Lauten aus

289



Baum, Gebiisch, Blume, Berg und Gewisser von unerforsch-
lichem Geheimnis spricht, die in seiner Brust sich zu frommer
Ahnung gestalten; dann kommt, wie der Geist Gottes selbst,
die Gabe iiber ihn, diese Ahnung sichtlich in seine Werke zu
iibertragen.”” Hackerts Landschaften aber heiflen ,korrekte
Abschriften eines in ithm fremder Sprache geschriebenen
Originals®.

Nun kennt Goethe freilich auch Besseres als das Stehen-
bleiben bei der bloflen Naturnachahmung: ihr tritt (in einer
Art dialektischen Schemas) die Manier gegeniiber, m der die
Subjektivitit des Kiinstlers zu ihrer eigenen personlichen
Sprache kommt; und iiber beide, die einfache Nachahmung
der Natur und die Manier, erhebt sich der Stil, der die Natur
nicht mehr in ihrer blolen Erscheinung, sondern in ihrem
Wesen. ergreift. — Fast konnte es schemen, als laufe diese
Kunstphilosophie zuhéchst auf dasselbe hinaus wie die Hoff-
manns, und als se1 solcher Ubereinstimmung gegeniiber die
Verschiedenheit in der Einschitzung Hackerts, und selbst die
Frage, ob die einfache Nachahmung der Natur schon Kunst
zu nennen sel, ohne sonderlichen Belang ... Ja, wenn nur
das Wort ,,Wesen der Dinge™ eindeutig wire! Aber es heifit
in jeder Philosophie etwas anderes. In Goethes erwihnter
Abhandlung von 1788 stehen iiber dieses in der héchsten
Kunst, in der, die Stil hat, erfasste ,,Wesen™ recht intellek-
tualistische, die Fiithlung Goethes mit der Aufklirungsphilo-
sophie verratende Dinge: Wenn der Blumen-~ und Friichte-
maler Jahr um Jahr dieselben Gegenstinde malt; wenn er
itberdem ,,ein unterrichteter Botaniker ist; wenn er von der
Wurzel an den Emflufl der verschiedenen Teile auf das Ge-
deithen und den Wachstum der Pflanze, thre Bestimmung und
wechselseitigen Wirkungen erkennt; wenn er die sukzessive
Entwicklung der Bléitter, Blumen, Befruchtung, Frucht und
des neuen Keimes einsiehet und iiberdenkt™, so wird er dahmn
kommen, Stil zu haben. ,,Da man von der andern Seite leicht
emnsehen kann, wie ein sclcher Meister, wenn er es nicht gar
so genau nihme, wenn er nur das Auffallende, Blendende
leicht auszudriicken beflissen wire, gar bald in die Manier
iibergehen wiirde.” Das Wesen der Dinge, das dem Stil, der

290



Vollendung der Kunst vorbehalten bleibt, fillt hiernach zu-
sammen mit dem Gegenstand der naturwissenschaftlichen Er-
kenntnis. Darum auch die Formulierung, der Stil ruhe ,,auf
den tiefsten Grundfesten der Erkenntnis, auf dem Wesen der
Dinge". — Freilich, man darf in Goethes theoretischen Schrif-
ten die Ausdriicke nicht iiberspannen. Die angefiihrten Worte
lauten, aus dem Zusammenhang von Goethes Leben gelost,
intellektualistischer, als sie gemeint sind. Gleichwohl bleibt
es dabei, dass Goethe im Ergreifen des Wesens der Dinge in
ganz anderem Mafle eine intellektuelle Leistung sieht als Hoff-
mann. Und intellektualistisch ist im Grunde auch seine Freude
an Hackerts Landschaften. — Gilt dieser intellektualistische
Zug bei Goethe nur fiir das Verhiltnis zur bildenden Kunst?

Der Intellekt stoft, wo er das Leben auszumessen sich
unterwindet, bald an Grenzen. Und die Wesenserkenntnis,
die unter seiner Fiithrung bleibt, lisst Geheimnisse iibrig. Je
entschiedener der Intellekt die Ziigel fiihrt, um so gewisser
werden die Geheimnisse als solche auf sich beruhen miissen.
In Eckermanns Gesprichen sagt Goethe: ,,Ich habe mich nie
auf Widerspriiche eingelassen; die Zweifel habe ich in meinem
Innern auszugleichen gesucht, und nur die gefundenen Resul-
tate habe ich ausgesprochen® (11. April 1827). Und in welcher
Richtung bewegt sich, wohin zielt das Ausgleichen der Zweifel ?
Die Antwort, die gleichfalls bei Eckermann steht, lautet: ,,Der
Mensch ist nicht geboren, die Probleme der Welt zu losen,
wohl aber zu suchen, wo das Problem angeht, und sich sodann
in der Grenze des Begreiflichen zu halten.” ,,An géttlichen
Geheimnissen ist nicht gut zu rithren” (15. Oktober 1825).
Freilich, die Behauptung, Goethe habe sich nie auf Wider-
spriiche eingelassen, nur Resultate habe er ausgesprochen, darf
nicht zu wortlich genommen werden. Eckermann ldsst ihn
hier viel intellektualistischer reden, als er war. Der Tasso, der
Faust, der Wilkelm Meister, das sind doch nicht nur die
Resultate. Als der Kampfende, nicht blof} als der Vollendete
erscheint Goethe in seinen Werken. Aber Eckermann wird
darum doch Goethe nicht missverstanden, wird jenes Wort von
der Beschrinkung auf die Resultate nicht selbst erfunden
haben. Hinter dem intellektualistisch-kithlen Wort steckt auch

291



hier etwas, das zu Goethe gehort. Dehmel diirfte gesehen
haben, woher es kam: ,,Keiner der vielen Graekomanen, die
seit Winckelmann Deutschland iiberschwemmten, hat mit so
schmerzlicher Klarheit wie Goethe erkannt, dass jede Herauf-
fithrung neuer Kultur, weil sie alte Kultur untergraben muss,
zugleich auch wieder und immer wieder barbarische Instinkte
mitaufrithrt, und dass grade der deutsche Volkscharakter zu
dieser rohen Kehrseite der menschlichen Entwicklungskraft
neigt". Goethe michte dem Leben 1n ruhiger Selbstgewissheit
gegeniiberstehen, keine Erschiitterungen sichtbar werden lassen,
mit allen Zweifeln mnerlich fertig werden; er machte, dass um
der Ruhe des Kulturlebens willen kein Mensch sich weiter in
die ithn bedringenden Zweifel hineinstiirze als bis zu der
Grenze, zu der der Intellekt zu folgen, nein, zu fithren vermag.
Und mit dieser Einstellung seines Kulturwillens muss sich
Goethe freilich in sehr groflem Gegensatz zu Hoffmann wissen.

Die Erzihlung Die Jesuiterkirche in G. bringt Schilderungen
kirchlicher Architektur. ,,Uberall sind die Kloster, die Kollegien,
die Kirchen der Jesuiten in jenem italiinischen Stil gebaut,
der auf antike Form und Manier gestiitzt, die Anmut und
Pracht dem heiligen Ernst, der religissen Wiirde vorzieht. So
waren auch hier die hohen, luftigen, hellen Sile mit reicher
Architektur geschmiickt, und sonderbar genug stachen gegen
Heiligenbilder, die hie und da an den Winden zwischen
inonischen Saulen hingen, die Superporten ab, welche durch-
gehends Genientiinze oder gar Friichte und Leckerbissen der
Kiiche darstellten.”” Der Professor Aloysius Walter verteidigt
diese Architektur gegen Bemerkungen des ithn besuchenden
reisenden Enthusiasten, dem die Erzihlung in den Mund ge-
legt 1st: ,,Es ist wahr, wir haben jenen diistern Ernst, jene
sonderbare Majestit des niederschmetternden Tyrannen, die
im gotischen Bau unsere Brust beklemmt, ja wohl ein un-
heimliches Grauen erregt, aus unsern Gebéiuden verbannt,
und es ist wohl verdienstlich, unsern Werken die regsame
Heiterkeit der Alten anzueignen.” ,,Sollte aber™, erwiderte
ich, ,,nicht eben jene heilige Wiirde, jene hohe zum Himmel
strebende Majestit des gotischen Baues recht von dem wahren
Geist des Christentums erzeugt sein, der, iibersinnlich, dem

292



sinnlichen, nur in dem Kreis des Irdischen bleibenden Geiste
der antiken Welt geradezu widerstrebt?” — Der Professor
lichelte. ,,E1," sprach er, ,,das hohere Reich soll man er-
kennen in dieser Welt, und diese Erkenntnis darf geweckt
werden durch heitere Symbole, wie sie das Leben, ja der aus
jenem Reich ins irdische Leben herabgekommene Geist dar-
bietet. Unsere Heimat 1st wohl dort droben; aber solange wir
hier hausen, 1st unser Reich auch von dieser Welt." Man mag
sich bel dieser Architekturschilderung und bei diesen Worten
des Jesuitenpaters von ferne an Goethes Beschreibungen
christlicher Architekturwerke erinnert fithlen; auch an den
Saal der Vergangenheit im Wilhelm Meister mag man denken
— elne Begrabmsstatte die nur von auflen durch die vor-
gelagerten granitnen Sphinxe und die auf dgyptische Art ge-
staltete Tiire ernste Erwartungen rege macht, die sich indessen
beim Eintritt ,,in die reinste Heiterkeit” auflésen. Aber bei
Hoffmann ist die Verteidigung der heiter gestimmten Archi-
tektur dem Professor Walter, einem zwar klugen, aber un-
ausstehlichen Menschen in den Mund gelegt — unausstehlich
wegen seiner kalten Stumpfheit gegeniiber dem Problema-
tischen, das namentlich in der Gestalt des im Kloster beschaf-
tigten halbirrsinnigen Malers Berthold 1hn tief beriihren sollte.

Dieser Berthold redet von der Klippe neben dem Abgrund,
von dem schmalen Strich, auf dem der Mensch steht — auf
dem er gerade dann steht, wenn er nach dem Hochsten strebt
— und dazu freilich jenen sicheren Boden der Niederungen
verlisst, in denen sich der Professor Aloysius Walter aufhilt.
Ber Hoffmann gewinnt diese schmale Grenze immer wieder
Wichtigkeit: an ithr zeigt sich, was der Mensch ist. Goethe
rithmt einmal von den Griechen — der Zusammenhang handelt
von der Weltliteratur (bei Eckermann 31. Januar 1827) —,
dass in thren Werken ,,stets der schone Mensch dargestellt™
sel. Fiir Hoffmann ist der schone Mensch kein letzter Inhalt
der Kunst, vielmehr etwas hochst Problematisches. ,,Der
Teufel narrt uns mit Puppen, denen er Engelsfittiche ange-
leimt,” sagt sein Maler Berthold im Gedanken an das schone
Weib, das thm zuerst als Visionsgestalt gegolten, dann aber
sich thm als Wirklichkeit geschenkt hat. Der vielverbreitete,

293



auch von Kant aufgenommene Platonismus, der im Schonen
das Symbol des Ubersinnlichen, des Sittlichguten sieht, er-
scheint hier als eine rechte Naivitit. Schon in den Phantasie-
stiicken hat Hoffmann im Don Juan das Problem des armen
Berthold vorweggenommen: schon hier war von der Macht
des Satans die Rede, dem Menschen ,,selbst in dem Streben
nach dem Hochsten, worin er seine gottliche Natur ausspricht,
bose Fallstricke zu legen”. Und als Fallstrick dient thm die
Schonheit. Die Schénheit beseligt, entziickt, — und in seiner
Entzuckung vergisst, verliert der Mensch sich selbst, stiirzt
m den Abgrund und reifit andere, die das Ungliick hatten, in
seinen Weg zu geraten, mit sich. Mozarts Don Giovanni wird
aufgefiihrt, die Ouvertiire hat begonnen: ,,Wie ein jauchzender
Frevel klang mir die jubelnde Fanfare im siebenten Takte des
Allegro; ich sah aus tiefer Nacht feurige Ddmonen ihre glithen-
den Krallen ausstrecken — nach dem Leben froher Menschen,
die auf des bodenlosen Abgrunds diinner Decke lustig tanzten.”

Goethe aber zitiert mit uneingeschrianktem Beifall den
englischen Kritiker Hoffmanns: ,,Wir miissen uns von diesen
Rasereien lossagen, wenn wir nicht selbst toll werden wollen™
(Besprechung von The Foreign Quarterly Review). —

Lasst sich ein Philosoph (im engsten und héchsten Sinne
des Wortes) nennen, dessen Lehren hinter der Philosophie
Hoffmanns durchblicken, mag er nun unmittelbar oder durch
Vermittlungen auf ithn gewirkt haben? Es ist selbstverstind-
lich, dass Hoffmann, der in Kénigsberg, der Stadt Immanuel
Kants, geborne, um die Philosophie des groflen Kritikers der
Vernunft Bescheid wusste. Aber dem Romantiker stehen die
jiingeren Denker niher, vor allen der thm etwa gleichaltrige
Schelling. Bei ithm, und zwar beim spiteren Schelling, beim
Schelling der Freiheitslehre von 1809 und der folgenden
Schriften ist in begriffliche Form gezwungen, was dem Dichten
Hoffmanns Charakter gibt. ,,In der Welt, wie wir sie jetzt
erblicken, ist alles Regel, Ordnung und Form; aber immer
liegt noch im Grunde das Regellose, als konnte es einmal
wieder durchbrechen, und nirgends scheint es, als wiren
Ordnung und Form das Urspriingliche, sondern als wire ein
anfinglich Regelloses zur Ordnung gebracht worden. Dieses

2%



ist an den Dingen die unergreifliche Basis der Realitit, der
nie aufgehende Rest.” So in den Philosophischen Untersuchungen
iitber das Wesen der menschlichen Freiheit. Und in den Welt-
altern: ,,Wenn die Abgriinde des menschlichen Herzens im
Bésen sich auftun, und jene schrecklichen Gedanken hervor-
kommen, die auf ewig in Nacht und Finsternis begraben sein
sollten: dann erst wissen wir, was im Menschen der Maglich-
keit nach liegt und wie eigentlich seine Natur fiir sich oder
sich selber iiberlassen beschaffen ist. — Bedenken wir das
viele Schreckliche in Natur und Geisterwelt und das weit
Mehrere, das eine wohlwollende Hand uns zuzudecken scheint,
dann kénnen wir nicht zweifeln, dass die Gottheit iiber einer
Welt von Schrecken throne, und Gott nach dem, was in thm und
durch ihn verborgen ist, nicht im uneigentlichen, sondern 1im
eigentlichen Sinne der Schreckliche, der Fiirchterliche heiflen
konne.”“ SchellingsPhilosophie hat die Abgriinde, die der Mensch
in sich birgt, aufgedeckt und hat sie zuriickverfolgt in die Natur
der Gottheit. (Vor thm muss noch Jakob Bohme, neben und
teilweise auch noch vor thm Franz Baader genannt werden.)

Nun mag es seltsam erscheinen, dass Schellings Philosophie
gerade hinter demjenigen stehen soll, das an Hoffmanns Dich-
tungen das tiefste Missfallen Goethes hervorgerufen hat.
Goethe und Schelling standen einander doch bekanntlich recht
nahe; ja Goethe stand wohl keinem andern Philosophen niher
als eben thm! — Man muss doch unterscheiden. Das neueste
Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft (1922) bringt eine Abhand-
lung von dem wihrend des Druckes aus dem Leben gegangenen
Basler Professor Otto Braun: Goethe und Schelling. Braun ver-
folgt das Erstarken der Freundschaft zwischen den beiden
Minnern. Zu einem Brief Goethes aus dem September 1800
bemerkt er: ,,Hiermit 1st wohl der Hohepunkt der Harmonie
bezeichnet, auf dem das Verhiltnis auch 1802 trotz aller kriti-
schen Einwinde Schillers bleibt™. Die Beziehungen dauerten
weit iiber das Jahr 1802 hinaus, der Hohepunkt der Harmonie
aber nicht. Es ist vielleicht unméglich, im einzelnen nachzu-
weisen, in welcher Art sich das Abriicken Goethes von Schelling
vollzogen hat. 1816 wehrt sich Goethe gegen den aufge-
tauchten Plan, Schelling ein zweites Mal nach Jena zu berufen:

2%



er verdichtigt thn katholisierender, in mystisch-pantheistisches,
abstrus-philosophisches Gewand gekleideter Tendenzen. Im
Jahre zuvor hatte Schelling die Schrift Uber die Gottheiten von
Samothrake versffentlicht, und von thr wissen wir aus dem
zweiten Teil des Faust, auch aus Eckermann, wie wenig sie
Goethes Beifall fand.

Als Goethe den jungen Schelling kennen gelernt hatte, war
thm dessen Philosophie hochwillkommen als Stirkung, als be-
griffliche Fundierung der eignen Uberzeugungen: denn was
Schelling damals vor allem betonte, war die Lebendigkeit der
Natur. Schellings Naturphilosophie nahm dem Kantianismus
und der Lehre Fichtes gegeniiber, die alles wesenhaft Wert-
volle in die sittlichen Beziehungen zu setzen geneigt waren,
die Partei der Natur. Das Sittliche sollte nicht verleugnet,
aber es sollte auch nicht einseitig vorangestellt werden. — Nun
hat Schelling sein Interesse nie von der Natur abgewendet.
Aber je dlter er wurde, um so deutlicher trat hervor, dass die
Natur unheimlich, grauenvoll ist. Goethe hatte von der Gott-
Natur in verehrenden Worten gesprochen; Schelling aber
zeigte, dass thm die Identifikation der Natur mit Gott sehr
fern lag. Gott hat die Natur in sich — als das Finstere, Dunkle,
als dasjenige, das in thm nicht Er selbst ist. ,,Wollen wir uns
dieses Wesen menschlich niher bringen, so kénnen wir sagen:
es sel die Sehnsucht, die das ewige Eine empfindet, sich selbst
zu gebiren ... Alle Geburt ist Geburt aus Dunkel ans Licht;
das Samenkorn muss in die Erde versenkt werden und in der
Finsternis sterben, damit die schénere Lichtgestalt sich erhebe
und am Sonnenstrahl sich entfalte. Der Mensch wird im
Mutterleibe gebildet; und aus dem Dunkeln des Verstandlosen
erwachsen erst die lichten Gedanken. So also miissen wir die
urspriingliche Sehnsucht uns vorstellen (Wesen der mensch-
lichen Freiheit). Und die Schrift iiber die Gottheiten von
Samothrake setzte eben hier ein, indem sie die Uberlieferungen
iiber einen alten Kult dahin deutete, dass 1im System jener
Religion die einzelnen Gétter, die Kabiren, ,,nicht abwirts
gehende, immer mehr sich abschwichende Ausfliisse einer
héchsten und obersten Gottheit, vielmehr Steigerungen einer
untersten, zugrundeliegenden Kraft sind, die sich endlich alle

29



in Eine hochste Personlichkeit verkliren. ,,Weit entfernt,
sich in herabsteigender Ordnung zu folgen, folgen sich die
Gétter in aufsteigender.“ Die Sehnsucht, aus dem Dunkel
zum Licht zu kommen, ist das Gottliche. Die ersten, also
unteren Gotter, sind Diener der spiteren, der hoheren; sie
bereiten die Offenbarungen derer, die ithnen folgen sollen, vor:
,,Darstellung des unauflsslichen Lebens selbst, wie es in einer
Folge von Steigerungen vom Tiefsten ins Hochste fortschreitet,
Darstellung der allgemeinen Magie und der im ganzen Weltall
immer dauernden Theurgie, durch welche das Unsichtbare, ja
Uberwirkliche unablissig zur Offenbarung und Wirklichkeit ge-
bracht wird, das war ihrem tiefsten Sinn nach die heilig ge-
achtete Lehre der Kabiren.” So der spitere Schelling, an dem
Goethe keine Freude mehr hatte. Einer Naturphilosophie
gegeniiber, die in das Grauen der Geheimnisse Gottes einzu-
dringen sich unterwand, besann er sich gerne auf Kants Kriti-
zismus, — ohne seiner alten Naturphilosophie darum den Ab-
schied zu geben. Er glaubte, wie er zu Eckermann sagte
(4. Januar 1824), ,,an Gott und die Natur und an den Sieg des
Edlen iiber das Schlechte, und wenn er mit thm iiber die
Philosophen der Gegenwart spricht, erhilt Kant den Vorzug.
Ja, er behauptet, seine Metamorphose der Pflanzen, also seine
Naturphilosophie; sei, obwohl unabhingig von Kant entstanden,
doch ,,ganz 1m Sinne seiner Lehre” (11. April 1827). Ein
andermal, wie wieder das Gespriach auf die zeitgenossischen
Philosophen kommt, erklirt er: ,,Kant hat unstreitig am meisten
geniitzt, indem er die Grenzen zog, wie weit der menschliche
Geist zu dringen fihig sel, und dass er die unauflsslichen
Probleme liegen liefi* (1. September 1829). Der aufregenden
Kabirenphilosophie Schellings gegeniiber ist Kants Kritizismus
beruhigend. ,,Das schonste Gliick des denkenden Menschen
ist, das Erforschliche erforscht zu haben und das Unerforsch-
liche ruhig zu verehren™ (Spriiche in Prosa). In dem auto-
biographischen Aufsatz Einwirkung der neueren Philosophie
braucht er, zuriickdenkend an die ersten Eindriicke, die thm
die Kritik der reinen Vernunft gemacht, den Ausdruck: ,,Nun

schien zum erstenmal eine Theorie mich anzulicheln.”

(Schluss folgt)
ZURICH FRITZ MEDICUS

297



	Dichtung und Philosophie

