
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 26 (1923-1924)

Heft: 5

Artikel: Dichtung und Philosophie

Autor: Medicus, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


er kann, in eigenen Händen, » gab er beistimmend zur Antwort.
Wir verbrachten den Rest der Nacht plaudernd und uns gegenseitig

ermutigend in seinem Zimmer, und darum eigentlich
sagt' ich, dass es eine schöne Nacht war, ich sie Zeit meines
Lebens nicht vergesse, denn es war kein anderer, als mein auch
draußen mitten im Leben stehender lieber, guter Bruder.

BERN ROBERT WALSER

0 es 0

DICHTUNG UND PHILOSOPHIE

Alle gegensätzlichen Richtungen der Kunst weisen auf
philosophische Gegensätze hin. Wenn künstlerische Richtungen, die
sich zuerst nur inder Weise befehdet hatten, dass ihre verschieden
gearteten Werke um den Vorzug in der Gunst desselben Publikums

wetteiferten, dazu übergehen, in ästhetischen Programmen
und Kampfschriften ihre Meinung zu sagen, so stehen die
verschiedenen Philosophien einander gegenüber. Zunächst zwar
nur die verschiedenen ästhetischen Theorien. Aber jedem
philosophischen Satz ist (mit Benedetto Croce zu sprechen)
der systematische Charakter der Philosophie eigen, jeder trägt
das Prinzip eines ganzen philosophischen Systems in sich: zu
einer anderen Ästhetik gehört auch eine andere Erkenntnislehre,

eine andere Ethik, eine andere Religionsphilosophie. In
einer höher entwickelten Philosophie mag der Streit zwischen
den feindlichen künstlerischen Richtungen begrifflich
ausgetragen, der ästhetische Gegensatz ausgeglichen werden können.
Das bedeutet : wer diese höhere Philosophie besitzt, wird sowohl
die Werke der einen wie der anderen Richtung genießen
können, ohne dabei die Einheitlichkeit seines geistigen Seins
bedroht zu fühlen. Der Gegensatz der Werke bestand nur in
der Beschränktheit des philosophischen Bewusstsems, das sich
hier auf diese, dort auf jene Werke eingestellt hatte. Auch
wo es nicht zu philosophischer Selbsterkenntnis des Geistes
kam, der sich in den Schöpfungen darstellte, wurde doch der
Gegensatz gefühlt: denn Philosophie ist der Begriff, in dem
das Leben sich selbst begreift; verschiedene Strömungen der
Kunst aber zeigen Gegensätzlichkeiten an, in denen das Leben

288



selbst befangen ist. Es mag oberflächliche Menschen geben,
denen die zeitgenössischen Werke entgegengesetzter Richtungen
gleich gut behagen: aber diejenigen, denen im Kunstgenuss
das Wesentliche der Werke zum Bewusstsem kommt, spüren
in deren Verhältnis zueinander die Spannungen, die die sich
bekämpfenden Weltbegriffe, die entgegengesetzten Auffassungen

vom Sinn des Lebens, von den Aufgaben der Zeit
auseinanderhalten. Vielleicht lebt bereits der philosophische
Genius, der diesen Gegensatz zu überwinden, die echten
Momente aus den sich widersprechenden Lebensrichtungen
herauszuheben und in einem begrifflichen Zusammenhang zu
einen vermag; dann berühren sich die Extreme: der tiefste
Denker ist mit dem Oberflächlichen in der gleichen Lage,
unbeschadet der Einheitlichkeit seines Geisteslebens die
entgegengesetzten Kunstwerke heben zu dürfen.

Wenn wir heute vor Gemälde Philipp Hackerts treten,
beschleicht uns ein etwas peinliches Gefühl. Weil wir Goethe
lieben und verehren — und allzu deutlich spüren, dass Goethe
doch auch eine Seite hat, an der er uns zu harmlos ist. Dass
Goethe diesen Künstler durch eine umfangreiche Biographie
unsterblich gemacht hat!

E. T. A. Hoffmann, dessen Kunst und Art Goethe
bekanntlich aufs äußerste zuwider war, lässt den Maler Hackert
in der Erzählung Die Jesuiterkirche in G. auftreten. Zwischen
den Zeilen dieser Erzählung steht mancherlei Auseinandersetzung

mit Goethe, — mancherlei Philosophisches. Goethe
hatte in seinem ästhetischen Programm von 1788 der
„einfachen Nachahmung der Natur" bereits eine „hohe
Vollkommenheit" der Kunst zuerkannt; für „tote oder still liegende
Gegenstände", für Blumen und Früchte z.B., für diese niedrigste
Art der Malerei ist ihm die einfache Nachahmung die
gegebene Weise der Darstellung. Hoffmann aber sieht in der
bloßen Nachahmung der Natur erst „Praktik des Darstellens",
noch nicht Kunst. Und eine Wertabstufung der nach ihren
Gegenständen (er nennt Historie und Landschaft)
unterschiedenen Richtungen der Malerei wird aufs entschiedenste
abgelehnt. Das Ziel der Kunst ist eines. „Der Geweihte
vernimmt die Stimme der Natur, die in wunderbaren Lauten aus

289



Baum, Gebüsch, Blume, Berg und Gewässer von unerforsch-
lichem Geheimnis spricht, die in seiner Brust sich zu frommer
Ahnung gestalten; dann kommt, wie der Geist Gottes selbst,
die Gabe über ihn, diese Ahnung sichtlich in seine Werke zu
übertragen." Hackerts Landschaften aber heißen „korrekte
Abschriften eines in ihm fremder Sprache geschriebenen
Originals".

Nun kennt Goethe freilich auch Besseres als das Stehenbleiben

bei der bloßen Naturnachahmung: ihr tritt (in einer
Art dialektischen Schemas) die Manier gegenüber, in der die
Subjektivität des Künstlers zu ihrer eigenen persönlichen
Sprache kommt; und über beide, die einfache Nachahmung
der Natur und die Manier, erhebt sich der Stil, der die Natur
nicht mehr in ihrer bloßen Erscheinung, sondern in ihrem
Wesen ergreift. — Fast könnte es scheinen, als laufe diese
Kunstphilosophie zuhöchst auf dasselbe hinaus wie die
Hoffmanns, und als sei solcher Übereinstimmung gegenüber die
Verschiedenheit in der Einschätzung Hackerts, und selbst die
Frage, ob die einfache Nachahmung der Natur schon Kunst
zu nennen sei, ohne sonderlichen Belang Ja, wenn nur
das Wort „Wesen der Dinge" eindeutig wäre! Aber es heißt
in jeder Philosophie etwas anderes. In Goethes erwähnter
Abhandlung von 1788 stehen über dieses in der höchsten
Kunst, in der, die Stil hat, erfasste „Wesen" recht intellek-
tuahstische, die Fühlung Goethes mit der Aufklärungsphilo-
sophie verratende Dinge: Wenn der Blumen- und Früchtemaler

Jahr um Jahr dieselben Gegenstände malt; wenn er
überdem „ein unterrichteter Botaniker ist; wenn er von der
Wurzel an den Einfluß der verschiedenen Teile auf das
Gedeihen und den Wachstum der Pflanze, ihre Bestimmung und
wechselseitigen Wirkungen erkennt; wenn er die sukzessive
Entwicklung der Blätter, Blumen, Befruchtung, Frucht und
des neuen Keimes emsiehet und überdenkt", so wird er dahin
kommen, Stil zu haben. „Da man von der andern Seite leicht
einsehen kann, wie ein solcher Meister, wenn er es nicht gar
so genau nähme, wenn er nur das Auffallende, Blendende
leicht auszudrücken beflissen wäre, gar bald in die Manier
übergehen würde." Das Wesen der Dinge, das dem Stil, der

290



Vollendung der Kunst vorbehalten bleibt, fällt hiernach
zusammen mit dem Gegenstand der naturwissenschaftlichen
Erkenntnis. Darum auch die Formulierung, der Stil ruhe „auf
den tiefsten Grundfesten der Erkenntnis, auf dem Wesen der
Dinge". — Freilich, man darf in Goethes theoretischen Schriften

die Ausdrücke nicht überspannen. Die angeführten Worte
lauten, aus dem Zusammenhang von Goethes Leben gelöst,
mtellektuahstischer, als sie gemeint sind. Gleichwohl bleibt
es dabei, dass Goethe im Ergreifen des Wesens der Dinge in
ganz anderem Maße eine intellektuelle Leistung sieht als

Hoffmann. Und mtellektuahstisch ist im Grunde auch seine Freude
an Hackerts Landschaften. — Gilt dieser intellektualistische
Zug bei Goethe nur für das Verhältnis zur bildenden Kunst?

Der Intellekt stößt, wo er das Leben auszumessen sich
unterwindet, bald an Grenzen. Und die Wesenserkenntnis,
die unter seiner Führung bleibt, lässt Geheimnisse übrig. Je
entschiedener der Intellekt die Zügel führt, um so gewisser
werden die Geheimnisse als solche auf sich beruhen müssen.
In Eckermanns Gesprächen sagt Goethe: „Ich habe mich nie
auf Widersprüche eingelassen; die Zweifel habe ich in meinem
Innern auszugleichen gesucht, und nur die gefundenen Resultate

habe ich ausgesprochen" (11. April 1827). Und in welcher
Richtung bewegt sich, wohin zielt das Ausgleichen der Zweifel?
Die Antwort, die gleichfalls bei Eckermann steht, lautet: „Der
Mensch ist nicht geboren, die Probleme der Welt zu lösen,
wohl aber zu suchen, wo das Problem angeht, und sich sodann

in der Grenze des Begreiflichen zu halten." „An göttlichen
Geheimnissen ist nicht gut zu rühren" (15. Oktober 1825).
Freilich, die Behauptung, Goethe habe sich nie auf
Widersprüche eingelassen, nur Resultate habe er ausgesprochen, darf
nicht zu wörtlich genommen werden. Eckermann lässt ihn
hier viel intellektualistischer reden, als er war. Der Tasso, der
Faust, der Wilhelm Meister, das sind doch nicht nur die
Resultate. Als der Kämpfende, nicht bloß als der Vollendete
erscheint Goethe in seinen Werken. Aber Eckermann wird
darum doch Goethe nicht missverstanden, wird jenes Wort von
der Beschränkung auf die Resultate nicht selbst erfunden
haben. Hinter dem intellektualistisch-kühlen Wort steckt auch

291



hier etwas, das zu Goethe gehört. Dehmel dürfte gesehen
haben, woher es kam: „Keiner der vielen Graekomanen, die
seit Wmckelmann Deutschland überschwemmten, hat mit so
schmerzlicher Klarheit wie Goethe erkannt, dass jede
Heraufführung neuer Kultur, weil sie alte Kultur untergraben muss,
zugleich auch wieder und immer wieder barbarische Instinkte
mitaufrührt, und dass grade der deutsche Volkscharakter zu
dieser rohen Kehrseite der menschlichen Entwicklungskraft
neigt". Goethe möchte dem Leben in ruhiger Selbstgewissheit
gegenüberstehen, keine Erschütterungen sichtbar werden lassen,
mit allen Zweifeln innerlich fertig werden; er möchte, dass um
der Ruhe des Kulturlebens willen kein Mensch sich weiter in
die ihn bedrängenden Zweifel hineinstürze als bis zu der
Grenze, zu der der Intellekt zu folgen, nein, zu führen vermag.
Und mit dieser Einstellung seines Kulturwillens muss sich
Goethe freilich in sehr großem Gegensatz zu Hoffmann wissen.

Die Erzählung Die Jesuiterkirche in G. bringt Schilderungen
kirchlicher Architektur. „Uberall sind die Klöster, die Kollegien,
die Kirchen der Jesuiten in jenem italiänischen Stil gebaut,
der auf antike Form und Manier gestützt, die Anmut und
Pracht dem heiligen Ernst, der religiösen Würde vorzieht. So

waren auch hier die hohen, luftigen, hellen Säle mit reicher
Architektur geschmückt, und sonderbar genug stachen gegen
Heiligenbilder, die hie und da an den Wänden zwischen
inonischen Säulen hingen, die Superporten ab, welche durch-
gehends Genientänze oder gar Früchte und Leckerbissen der
Küche darstellten." Der Professor Aloysius Walter verteidigt
diese Architektur gegen Bemerkungen des ihn besuchenden
reisenden Enthusiasten, dem die Erzählung in den Mund
gelegt ist: „Es ist wahr, wir haben jenen düstern Ernst, jene
sonderbare Majestät des niederschmetternden Tyrannen, die
im gotischen Bau unsere Brust beklemmt, ja wohl ein
unheimliches Grauen erregt, aus unsern Gebäuden verbannt,
und es ist wohl verdienstlich, unsern Werken die regsame
Heiterkeit der Alten anzueignen." „Sollte aber", erwiderte
ich, „nicht eben jene heilige Würde, jene hohe zum Himmel
strebende Majestät des gotischen Baues recht von dem wahren
Geist des Christentums erzeugt sein, der, übersinnlich, dem

292



sinnlichen, nur in dem Kreis des Irdischen bleibenden Geiste
der antiken Welt geradezu widerstrebt?" — Der Professor
lächelte. „Ei," sprach er, „das höhere Reich soll man
erkennen in dieser Welt, und diese Erkenntnis darf geweckt
werden durch heitere Symbole, wie sie das Leben, ja der aus
jenem Reich ins irdische Leben herabgekommene Geist
darbietet. Unsere Heimat ist wohl dort droben; aber solange wir
hier hausen, ist unser Reich auch von dieser Welt." Man mag
sich bei dieser Architekturschilderung und bei diesen Worten
des Jesuitenpaters von ferne an Goethes Beschreibungen
christlicher Architekturwerke erinnert fühlen; auch an den
Saal der Vergangenheit im Wilhelm Meister mag man denken
— eine Begräbnisstätte, die nur von außen durch die
vorgelagerten granitnen Sphmxe und die auf ägyptische Art
gestaltete Türe ernste Erwartungen rege macht, die sich indessen
beim Eintritt „in die reinste Heiterkeit" auflösen. Aber bei
Hoffmann ist die Verteidigung der heiter gestimmten Architektur

dem Professor Walter, einem zwar klugen, aber
unausstehlichen Menschen in den Mund gelegt — unausstehlich

wegen seiner kalten Stumpfheit gegenüber dem Problematischen,

das namentlich in der Gestalt des im Kloster beschäftigten

halbirrsmnigen Malers Berthold ihn tief berühren sollte.
Dieser Berthold redet von der Klippe neben dem Abgrund,

von dem schmalen Strich, auf dem der Mensch steht — auf
dem er gerade dann steht, wenn er nach dem Höchsten strebt
— und dazu freilich jenen sicheren Boden der Niederungen
verlässt, in denen sich der Professor Aloysius Walter aufhält.
Bei Hoffmann gewinnt diese schmale Grenze immer wieder
Wichtigkeit: an ihr zeigt sich, was der Mensch ist. Goethe
rühmt einmal von den Griechen — der Zusammenhang handelt
von der Weltliteratur (bei Eckermann 31. Januar 1827) —,
dass in ihren Werken „stets der schöne Mensch dargestellt"
sei. Für Hoffmann ist der schöne Mensch kein letzter Inhalt
der Kunst, vielmehr etwas höchst Problematisches. „Der
Teufel narrt uns mit Puppen, denen er Engelsfittiche
angeleimt," sagt sein Maler Berthold im Gedanken an das schöne
Weib, das ihm zuerst als Visionsgestalt gegolten, dann aber
sich ihm als Wirklichkeit geschenkt hat. Der vielverbreitete,

293



auch von Kant aufgenommene Piatonismus, der im Schönen
das Symbol des übersinnlichen, des Sittlichguten sieht,
erscheint hier als eine rechte Naivität. Schon in den Phantasie-
stücken hat Hoffmann im Don Juan das Problem des armen
Berthold vorweggenommen: schon hier war von der Macht
des Satans die Rede, dem Menschen „selbst in dem Streben
nach dem Höchsten, worin er seine göttliche Natur ausspricht,
böse Fallstricke zu legen". Und als Fallstrick dient ihm die
Schönheit. Die Schönheit beseligt, entzückt, — und in seiner
Entzückung vergisst, verliert der Mensch sich selbst, stürzt
in den Abgrund und reißt andere, die das Unglück hatten, in
seinen Weg zu geraten, mit sich. Mozarts Don Giovanni wird
aufgeführt, die Ouvertüre hat begonnen: „Wie ein jauchzender
Frevel klang mir die jubelnde Fanfare im siebenten Takte des

Allegro; ich sah aus tiefer Nacht feurige Dämonen ihre glühenden

Krallen ausstrecken — nach dem Leben froher Menschen,
die auf des bodenlosen Abgrunds dünner Decke lustig tanzten."

Goethe aber zitiert mit uneingeschränktem Beifall den
englischen Kritiker Hoffmanns: „Wir müssen uns von diesen
Rasereien lossagen, wenn wir nicht selbst toll werden wollen"
(Besprechung von The Foreign Quarterly Review). —

Lässt sich ein Philosoph (im engsten und höchsten Sinne
des Wortes) nennen, dessen Lehren hinter der Philosophie
Hoffmanns durchblicken, mag er nun unmittelbar oder durch
Vermittlungen auf ihn gewirkt haben? Es ist selbstverständlich,

dass Hoffmann, der in Königsberg, der Stadt Immanuel
Kants, geborne, um die Philosophie des großen Kritikers der
Vernunft Bescheid wusste. Aber dem Romantiker stehen die
jüngeren Denker näher, vor allen der ihm etwa gleichaltrige
Schelling. Bei ihm, und zwar beim späteren Schelling, beim
Schelling der Freiheitslehre von 1809 und der folgenden
Schriften ist in begriffliche Form gezwungen, was dem Dichten
Hoffmanns Charakter gibt. „In der Welt, wie wir sie jetzt
erblicken, ist alles Regel, Ordnung und Form; aber immer
liegt noch im Grunde das Regellose, als könnte es einmal
wieder durchbrechen, und nirgends scheint es, als wären
Ordnung und Form das Ursprüngliche, sondern als wäre ein
anfänglich Regelloses zur Ordnung gebracht worden. Dieses

294



ist an den Dingen die unergreifliche Basis der Realität, der
nie aufgehende Rest." So in den Philosophischen Untersuchungen
über das Wesen der menschlichen Freiheit. Und in den
Weltaltern: „Wenn die Abgründe des menschlichen Herzens im
Bösen sich auftun, und jene schrecklichen Gedanken
hervorkommen, die auf ewig in Nacht und Finsternis begraben sein
sollten: dann erst wissen wir, was im Menschen der Möglichkeit

nach liegt und wie eigentlich seine Natur für sich oder
sich selber überlassen beschaffen ist. — Bedenken wir das

viele Schreckliche in Natur und Geisterwelt und das weit
Mehrere, das eine wohlwollende Hand uns zuzudecken scheint,
dann können wir nicht zweifeln, dass die Gottheit über einer
Welt von Schrecken throne, und Gott nach dem, was in ihm und
durch ihn verborgen ist, nicht im uneigentlichen, sondern im
eigentlichen Sinne der Schreckliche, der Fürchterliche heißen
könne." SchellingsPhilosophie hat dieAbgründe, die der Mensch
in sich birgt, aufgedeckt und hat sie zurückverfolgt in die Natur
der Gottheit. (Vor ihm muss noch Jakob Böhme, neben und
teilweise auch noch vor ihm Franz Baader genannt werden.)

Nun mag es seltsam erscheinen, dass Schellmgs Philosophie
gerade hinter demjenigen stehen soll, das an Hoffmanns
Dichtungen das tiefste Missfallen Goethes hervorgerufen hat.
Goethe und Schelling standen einander doch bekanntlich recht
nahe; ja Goethe stand wohl keinem andern Philosophen näher
als eben ihm! — Man muss doch unterscheiden. Das neueste
Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft (1922) bringt eine Abhandlung

von dem während des Druckes aus dem Leben gegangenen
Basler Professor Otto Braun : Goethe und Schelling. Braun
verfolgt das Erstarken der Freundschaft zwischen den beiden
Männern. Zu einem Brief Goethes aus dem September 1800
bemerkt er: „Hiermit ist wohl der Höhepunkt der Harmonie
bezeichnet, auf dem das Verhältnis auch 1802 trotz aller
kritischen Einwände Schillers bleibt". Die Beziehungen dauerten
weit über das Jahr 1802 hinaus, der Höhepunkt der Harmonie
aber nicht. Es ist vielleicht unmöglich, im einzelnen nachzuweisen,

in welcher Art sich das Abrücken Goethes von Schelling
vollzogen hat. 1816 wehrt sich Goethe gegen den
aufgetauchten Plan, Schelling ein zweites Mal nach Jena zu berufen:

295



er verdächtigt ihn katholisierender, in mystisch-pantheistisches,
abstrus-philosophisches Gewand gekleideter Tendenzen. Im
Jahre zuvor hatte Schelling die Schrift über die Gottheiten von
Samothrake veröffentlicht, und von ihr wissen wir aus dem
zweiten Teil des Faust, auch aus Eckermann, wie wenig sie
Goethes Beifall fand.

Als Goethe den jungen Schelling kennen gelernt hatte, war
ihm dessen Philosophie hochwillkommen als Stärkung, als
begriffliche Fundierung der eignen Uberzeugungen: denn was
Schelling damals vor allem betonte, war die Lebendigkeit der
Natur. Schelhngs Naturphilosophie nahm dem Kantianismus
und der Lehre Fichtes gegenüber, die alles wesenhaft Wertvolle

in die sittlichen Beziehungen zu setzen geneigt waren,
die Partei der Natur. Das Sittliche sollte nicht verleugnet,
aber es sollte auch nicht einseitig vorangestellt werden. — Nun
hat Schelling sein Interesse nie von der Natur abgewendet.
Aber je älter er wurde, um so deutlicher trat hervor, dass die
Natur unheimlich, grauenvoll ist. Goethe hatte von der Gott-
Natur in verehrenden Worten gesprochen; Schelling aber
zeigte, dass ihm die Identifikation der Natur mit Gott sehr
fern lag. Gott hat die Natur in sich — als das Finstere, Dunkle,
als dasjenige, das in ihm nicht Er selbst ist. „Wollen wir uns
dieses Wesen menschlich näher bringen, so können wir sagen:
es sei die Sehnsucht, die das ewige Eine empfindet, sich selbst

zu gebären Alle Geburt ist Geburt aus Dunkel ans Licht;
das Samenkorn muss in die Erde versenkt werden und in der
Finsternis sterben, damit die schönere Lichtgestalt sich erhebe
und am Sonnenstrahl sich entfalte. Der Mensch wird im
Mutterleibe gebildet; und aus dem Dunkeln des Verstandlosen
erwachsen erst die lichten Gedanken. So also müssen wir die
ursprüngliche Sehnsucht uns vorstellen" (Wesen der menschlichen

Freiheit). Und die Schrift über die Gottheiten von
Samothrake setzte eben hier ein, indem sie die Uberlieferungen
über einen alten Kult dahin deutete, dass im System jener
Religion die einzelnen Götter, die Kabiren, „nicht abwärts
gehende, immer mehr sich abschwächende Ausflüsse einer
höchsten und obersten Gottheit, vielmehr Steigerungen einer

untersten, zugrundeliegenden Kraft sind, die sich endlich alle

296



in Eine höchste Persönlichkeit verklären". „Weit entfernt,
sich in herabsteigender Ordnung zu folgen, folgen sich die
Götter in aufsteigender." Die Sehnsucht, aus dem Dunkel
zum Licht zu kommen, ist das Göttliche. Die ersten, also

unteren Götter, sind Diener der späteren, der höheren; sie
bereiten die Offenbarungen derer, die ihnen folgen sollen, vor:
„Darstellung des unauflöslichen Lebens selbst, wie es in einer
Folge von Steigerungen vom Tiefsten ins Höchste fortschreitet,
Darstellung der allgemeinen Magie und der im ganzen Weltall
immer dauernden Theurgie, durch welche das Unsichtbare, ja
Uberwirkliche unablässig zur Offenbarung und Wirklichkeit
gebracht wird, das war ihrem tiefsten Smn nach die heilig
geachtete Lehre der Kabiren." So der spätere Schelling, an dem
Goethe keine Freude mehr hatte. Einer Naturphilosophie
gegenüber, die in das Grauen der Geheimnisse Gottes
einzudringen sich unterwand, besann er sich gerne auf Kants
Kritizismus, — ohne seiner alten Naturphilosophie darum den
Abschied zu geben. Er glaubte, wie er zu Eckermann sagte
(4. Januar 1824), „an Gott und die Natur und an den Sieg des

Edlen über das Schlechte", und wenn er mit ihm über die
Philosophen der Gegenwart spricht, erhält Kant den Vorzug.
Ja, er behauptet, seine Metamorphose der Pflanzen, also seine

Naturphilosophie, sei, obwohl unabhängig von Kant entstanden,
doch „ganz im Sinne seiner Lehre" (11. April 1827). Em
andermal, wie wieder das Gespräch auf die zeitgenössischen
Philosophen kommt, erklärt er: „Kant hat unstreitig am meisten

genützt, indem er die Grenzen zog, wie weit der menschliche
Geist zu dringen fähig sei, und dass er die unauflöslichen
Probleme liegen ließ" (1. September 1829). Der aufregenden
Kabirenphilosophie Schellings gegenüber ist Kants Kritizismus
beruhigend. „Das schönste Glück des denkenden Menschen
ist, das Erforschliche erforscht zu haben und das Unerforsch-
liche ruhig zu verehren" (Sprüche in Prosa). In dem
autobiographischen Aufsatz Einwirkung der neueren Philosophie
braucht er, zurückdenkend an die ersten Eindrücke, die ihm
die Kritik der reinen Vernunft gemacht, den Ausdruck: „Nun
schien zum erstenmal eine Theorie mich anzulächeln."

(Schluss folgt)
ZÜRICH FRITZ MEDICUS

297


	Dichtung und Philosophie

