
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Das Netz und die Bühne : ein erdachtes Gespräch

Autor: Ernst, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS NETZ UND DIE BÜHNE
EIN ERDACHTES GESPRÄCH

Personen des Gesprächs : Charles Darwin. Henri Fahre. Der Denker.

Darwin: Ich behaupte nicht eine Tatsache, sondern ich
gebe eine Theorie. Wie es damit bestellt sein mag, ob die
Vorgänge so gewesen sind, wie meine Theorie angibt, das

kann ich nicht wissen; ich sage nur, dass sie eine hinlängliche
Erklärung für die Erscheinungen gibt.

Der Denker: Nicht eine Erklärung, sondern eine Ordnung
nach dem Gesichtspunkt einer gedachten Ursächlichkeit.

Fahre: Ich bin kein Gelehrter, ich bin nur ein einfacher
Mann, der Insekten beobachtet. Vor kurzem habe ich meine
Beobachtungen über die Larve des Eichenbocks beendet. Ich
will von ihnen erzählen. Diese Larven sind sozusagen ein
Stück Darm, welches kriecht. Ihr Leben dauert mindestens
drei Jahre; diese Zeit verbringen sie damit, dass sie im Holz
der Eiche Gänge herstellen, deren Abraum ihnen als Nahrung
dient; sie fressen sich vorn weiter im festen Holz und
verstopfen hinter sich den Gang mit ihren Ausleerungen. Von
Gesichtssinn und Gehörsinn keine Spur, wahrscheinlich ist
auch kein Geruchsinn vorhanden; der Geschmacksinn
beschränkt sich auf das Empfinden des Eichenholzes, das
Gefühl verspürt einen Schmerz, wenn der Gang vielleicht an
einer Stelle nicht ganz glatt gefressen ist. Kann dieses
Geschöpf sich erinnern, kann es Schlüsse ziehen, kann es Pläne
machen? Es ist klar, dass es Unsinn wäre, von dergleichen
zu sprechen. Trotzdem richtet es sich sehr verständig auf
seine Zukunft ein. Drei Jahre hindurch bleibt es im Innern
des dicken Baums: es steigt auf- oder abwärts und wendet
sich zur Seite, um etwa dort zu fressen, wo das Holz vielleicht
saftiger ist; niemals aber entfernt es sich allzuweit aus den
tiefern Schichten, wo die Temperatur am gleichmäßigsten
und die Sicherheit vor Feinden am größten ist. Dann naht
der Tag, wo aus der Larve sich die Nymphe entwickelt, aus
der dann der Käfer wird, der im Freien lebt. Dieser ist nicht
imstande, durch eigne Kraft aus dem Baumstamme
hervorzukommen: weder hat er die Fähigkeit, sich durchzufressen,

938



noch kann er den gewundenen, verstopften und immer enger
werdenden Gang zurückgehen. Da nagt sich die Larve bis
zur Rinde durch und lässt nur eine ganz dünne Außenschicht
von ihr unberührt, die der künftige Käfer leicht fortbeißen
oder durchstoßen kann. Darauf geht sie ein Stückchen zurück
und höhlt ein Gemach für ihre Verwandlung in den Nymphen-
zustand aus. Das ist eine Zelle, so lang und breit, dass der
fertige Käfer einige Bewegungsfreiheit für seine Berne haben
wird. Das Stück zwischen Nische und Außenschicht wird
doppelt, oft sogar dreifach verschlossen — es droht ja Gefahr
durch den Specht. Außen ist ein Klumpen kleingefressner
Holzstückchen, dann kommt ein hohler Deckel aus einem
mineralischen Stoff, den die Larve aus ihrem Magen
aussondert, dann häufig nochmals eine Schicht Holzspäne. Der
mineralische Stoff wird zu dem Zweck jetzt im Magen erzeugt.
Die Zelle wird wegen der Weichheit der Nymphe weich
ausgepolstert. Dann kommt die Verwandlung der Larve in die
Nymphe, stets in solche Lage, dass der Kopf nach dem Ausgang

gerichtet ist; denn wenn er anders gerichtet wäre, so
könnte der künftige Käfer, da er sich ja in dem engen Raum
nicht wenden kann, die Zelle nicht verlassen. So ist alles
vollständig vorbereitet. Sobald der Käfer ausschlüpft, braucht
er nur mit seinen Mundzangen die Späne zu entfernen, mit
dem Kopfschild den mineralischen Deckel zu durchstoßen,
die dünne Außenwand zu entfernen, und kann dann in die
Freiheit kriechen.

Die Fähigkeit des Tieres, dergestalt für seine Zukunft zu
sorgen, nennen wir Instinkt. Nun weiß ich wohl, dass Sie,
Herr Darwin, annehmen, der Instinkt kann sich durch
Vererbung gebildet haben. Aber wie soll ich mir das vorstellen?
Können Sie denn glauben, dass Milliarden von Milliarden
Larven im Laufe undenklicher Jahre zugrunde gehen, indem
sich nur hält, was jedesmal zufällig die Reihenfolge der
notwendigen Handlungen begeht, bis aus der Vererbung sich
der feste Instinkt entwickelt hat?

Der Denker: Sie haben recht, eine solche Wahrscheinlichkeit

gleich Null zu setzen.
Darwin: Freilich ist die Tatsache des Instinkts, und eines

939



so verwickelten, wie hier unser Freund darstellt, für mich
sehr schwer zu erklären.

Der Denker: Vielleicht liegt der Fehler darin, dass wir sie
erklären wollen?

Darwin: Jedenfalls gibt mein Gegner Ernst von Baer keine
Erklärung. Er sagt nur, dies ist eine Tatsache.

Der Denker: Sie haben mehr recht, als Sie glauben. Was
wir erklären nennen, das ist entweder das Behaupten einer
Ursachenverbindung, wie Sie es tun, oder das Behaupten
einer von einem zwecksetzenden Wesen ausgehenden
Zwecksetzung, wie man es früher tat, indem man sagte, dass Gott
der Larve des Eichenbocks nun eben diesen Instinkt verliehen
habe, damit der Eichenbock leben könne. Eine andre
Erklärung ist nicht möglich. Wenn Ihr Gegner sagt: ich nehme
Teleologie an ohne ein zwecksetzendes erstes Wesen und
nenne deshalb meinen Begriff nicht Teleologie, sondern
Zielstrebigkeit, so hat er nichts getan, als eine Teleologie
anzunehmen, die keine Teleologie sein soll; er sagt: ich muss das

Handeln der Larve als zweckmäßig auffassen, aber sie selber
hat keinen Zweck, und ich muss erst an einen Gott glauben,
wenn ich einen außer ihr gewollten Zweck annehmen will.

Fahre: Auch ich möchte betonen, dass hier ein Glauben
vorliegt.

Der Denker: Ein Glauben aber hat in der Wissenschaft
nichts zu tun.

Darwin : Eine solche Skepsis ist leichter als das Verfolgen
einer Theorie.

Der Denker: Ich gebe Ihnen zu, dass Ihre Theorie immer
einen großen Wert hat dadurch, dass die Menschen Dmge
sehen, die sie sonst nicht gesehen hätten, wenn sie sie
verfolgen. Sie stellt uns Aufgaben; und deshalb hat sie eine
große wissenschaftliche Bedeutung. Aber zugleich hat jede
solche Theorie auch die Neigung, bei dummen Menschen,
oder wenn sie zufällig den untern und leichtgläubigen Klassen
bekannt wird, ein Pfaffenwesen zu erzeugen und dadurch die
Wahrheit zu verschleiern. Das kann zu den verderblichsten
Folgen führen, indem sich eine Art neue Kirche bildet, welche
die Entwicklung als Glaubenssatz hat und nun daraufhin,

940



wenn sie die Macht bekommt, unser ganzes Leben zu
vernichten vermag.

Fahre (lachend): Das wäre wohl die Sozialdemokratie?
Darwin : Sie halten doch die Menschen wohl für dümmer

als sie sind.
Der Denker: Vielleicht — darüber ist schwer zu urteilen.
Fahre: Aber wenn Sie nun nicht an die Theorie unsres

Freundes glauben und, wie mir richtig scheint, die
Zielstrebigkeit nur für eine Benennung halten; haben Sie dann
selber weitere Gedanken über unsere Frage?

Der Denker: Eine Kleinigkeit, glaube ich, kann ich in das
Dunkel hineingehen. Hören Sie mich an. Was ist
Ursachenzusammenhang und Zwecksetzung? Wenn ich so denke, wie
wir zu denken pflegen, dann nehme ich mich als den Mittel-
punkt der Welt, von dem aus die Welt begriffen werden muss.
Ganz kindlich hat das immer alle Philosophie getan. Aber
offenbar kommt das doch nur daher, dass ich es gerade bin,
der denkt. Nun weiter. Mein Denken hängt innig mit meiner
Sprache zusammen; ich denke nur das, was mir die Sprache
unter die Hand gibt, ohne dass ich es merke. Erinnern Sie
sich etwa an Denker, welche sagten: wo ein Objekt ist, da

muss auch ein Subjekt sein; dieser Satz erschien ihnen
unbestreitbar; aber sie würden ihn gewiss nicht unbestreitbar
gefunden haben, ihn gar nicht gesagt haben, wenn sie in einer
Sprache gedacht hätten, welche das Subjekt nicht kennt.
Stellen Sie sich nun den Menschen vor, welcher die Sprache
bildet. Gehen Sie auf das Allerurtümhchste zurück, auf
Zustände, wie sie in der Larve des Eichenbocks vorhanden
sind: da ist ein Wechsel von Begehren und Ruhen. Diese
Zustände werden in solche Verbindung mit dem durch das
vorhandene Selbstbewusstsein erzeugten Ich gebracht, dass

unsre Sprachen die Sätze bilden : Ich begehre, ich ruhe. Wenn
ich sage „ich begehre", so füge ich hinzu, was ich begehre;
indem das Ich erzeugt wird, fasst sich gleichzeitig die Außenwelt

zusammen; das Begehren ist eine heftige Verbindung
mit Außenwelt; das begehrte Außenweltliche erscheint mir
als der Zweck meines Begehrens, und ich habe nun die Denkform

der Teleologie. In dieser Form muss ich von nun an

941



weiter denken und die Sprache bilden. Wenn ich ruhe, so
ist die Verbindung mit der Außenwelt nicht so heftig. Sie
findet nicht mehr so statt, dass ich eine Veränderung in ihr
erzeuge; sondern ich hege schläfrig da und lasse sie sich vor
meinen Augen bewegen. Wenn ich von dieser Bewegung
sprechen will, dann kann ich nur so sprechen, wie die Form
war, die ich bisher gewonnen hatte: nämlich teleologisch, so,
als ob hinter jeder Bewegung ein begehrendes Wesen steht,
wie ich selber. Ich sage etwa: die Sonne geht auf, als wenn
die Sonne ein Wesen wäre wie ich, das die Höhe des Himmels
sich als Ziel gesetzt hat und nun zu diesem Ziele geht. Im
Lauf der Zeit denke ich weiter. Ich mache die Annahme,
dass es belebte und unbelebte Wesen gibt, und den unbelebten
Wesen kann ich kein Begehren und keinen Zweck zuschreiben.
Nun streiche ich in meinem Geist ab, was das bewirkt, dass
ich die Bewegung nicht als zweckmässig auffassen kann. Das
ist der zwecksetzende Charakter des sich bewegenden Wesens.
Ich habe aber immer noch die Unterscheidung von Ding und
Bewegung; es muss dadurch nach diesem Abstrich noch etwas
übrig bleiben: das ist die Ursächlichkeit.

Darwin : Sie würden also meine Theorie nicht grundsätzlich
höher stellen als die Theorie des Wilden, der annimmt, dass

ein Dämon einen Stein im Gebirge losbricht und auf ihn
schleudert, um ihn zu vernichten, statt zu sehen, dass der
winterliche Frost ein Stück Felsen gelockert hat, dass die
Schwerkraft das Ubergewicht bekommen hat über den letzten
Zusammenhalt, und dass der Brocken nun niederrollt, während
der Wilde zufällig des Weges ging?

Der Denker: Ja.
Fahre: Aber Sie sagten, dass Sie eine Kleinigkeit in das

Dunkel hineingehen können?
Der Denker: Erinnern wir uns, dass erst durch die

Tatsache des Selbstbewusstseins aus einer Summe von Empfindungen

das Ich entsteht. Dieses Selbstbewusstsein selber ist
weiter nichts als das beständige Zusammensein gewisser
Empfindungen bei wechselnden andern. Erst nachdem das
Ich sich ausgesondert hat, ballt sich die Außenwelt zusammen.
Erst dadurch erhalten wir die Möglichkeit, die Formen von

942



Subjekt und Objekt zu bilden. Deren Verbindung ist das
Prädikat, das wir zunächst nur teleologisch bestimmen können,
später auch kausal. Vergessen wir nun dieses ganze Gebäude
unsrer Vernunft. Erinnern wir uns, dass nichts vorhanden ist
als die Empfindungen. Sie wissen, die Positivisten sprechen
von einer Koexistenz und Sukzession der Empfindungen. Sie
müssen das, denn anders können sie nicht sprechen. Aber
auch in diesem Ausdruck haben wir schon eine Verfälschung
durch unsre Vernunft, nämlich, es ist in ihn bereits die Form
der Zeit eingeschmuggelt.

Nun muss ich bitten, den Weg des diskursiven Verstandes
zu verlassen, den wir bis nun gegangen sind; denn da wir
immer nur mit den Formen der Sprache sprechen müssen,
so kommen wir bei ihm offenbar nicht weiter.

Als Hume die Kausalität untersuchte, da fand er nichts,
als die Erfahrung, dass bis jetzt auf A immer B gefolgt ist.
Mit Recht sagte Kant, dass sie mehr sei, nämlich eine Form
unsrer Vernunft, die vor aller Erfahrung ist. Was Kant meinte,
das war der Umstand, dass wir immer nur in Subjekt, Prädikat
und Objekt denken können und das Prädikat bei dem heutigen
Stand unsres Denkens kausal bestimmen müssen. Aber Hume
hatte doch etwas Richtiges gemeint.

Stellen wir uns ein unendlich großes Netz vor. Dessen
Maschen greifen ineinander, so dass im ganzen Netz eines
mit dem andern verbunden ist. Das Netz ist nicht gemacht
und vergeht nicht, es ist da. Denken wir uns unser Ich, wie
es an dem Netz entlang zieht. Es ist nichts da, als das Netz
und das Ich, ich muss also annehmen, dass das Netz an mir
entlang zieht wie die Landschaft an dem Mann im Eisenbahnwagen.

Ich muss dann notwendig denken, dass die Masche B

aus der Masche A entsteht: aber das kommt nur daher, dass

ich an dem Netz entlang gehe, dass ich etwas Zeitloses in
der Form eines zeitlichen Geschehens betrachte. Ich muss
dann notwendig denken, dass B durch A kausal bedingt ist,
denn ich kann mir das zeitliche Geschehen ja immer nur in
der Form einer Tätigkeit vorstellen, und das Höchste, das

ich bis nun erreichen konnte, war, dass ich das zwecksetzende
Wesen, welches der Täter ist, strich, dass ich die Teleologie
in Kausalität verwandelte.

943



Dieses Netz ist das, was die Positivisten die „Koexistenz
und Sukzession der Empfindungen" nennen. Sie nennen es

nicht „Netz", weil sie einen andern Standpunkt einnehmen,
wie wir jetzt haben, und zwar einen richtigeren.

Ich habe aber das Bild gebraucht, um uns zunächst einmal
eine vorläufige Klarheit zu schaffen.

Wir können uns vorstellen, dass wir an dem Netz entlang
ziehen, weil wir durch die Tatsache des Selbstbewusstseins
die Empfindungen in zwei Klassen geteilt haben, in die eine,
welche zum Ich zusammenschießt, und die andre, welche

unsre Außenwelt bildet. In Wirklichkeit ist unser Ich nichts
als eine Anzahl von Maschen in dem Netz, und nichts ist
weiter vorhanden als das Netz.

Wir haben nun ein Bild des Seins — wir wollen das alte
philosophische Wort gebrauchen, weil es noch am wenigsten
irreführt — ohne Zeit und Kausalität. Aber es hat scheinbar
noch Raum.

Wie? Es ist unendlich, zeitlos, ohne Geschehen — ist es da
noch im Raum? Wodurch entsteht denn der Raum? Durch
Begrenzung, Zeit und Geschehen. Fallen diese drei fort, so
fällt auch der Raum fort.

Freilich kommen wir hier an eine Schwierigkeit. Das Bild
des Netzes können wir uns vorstellen; wir können es bei
geschlossenem Auge vor unserm geistigen Auge sehen. Durch
Verneinen von Anfang und Ende können wir uns auf
verstandesmäßigem Wege etwas wie eine Vorstellung von der
Unendlichkeit des Netzes verschaffen. Wenn wir es uns als

unbewegt, unveränderlich vorstellen, dann brauchen wir nicht
Zeit und Kausalität für unser Bild. Aber unsre Vorstellungskraft

kann nicht ohne den Raum arbeiten. Wir müssen uns
klar machen, dass wir hier durch das Denken über unsre
Vorstellung hinausgehen.

Dieses Denken ist nun nicht mehr das Denken, das wir
auch sonst bei philosophischen Untersuchungen gewohnt sind,
es hat Ähnlichkeit mit dem mathematischen Denken. Die
Mathematik hat dadurch, dass sie immer selbstgeschaffne
Größen einsetzen kann, einen großen Vorteil vor dem
philosophischen Denken voraus: es ist nicht an die Gesetze der

944



Grammatik gebunden, die dem philosophischen Denken als

seine Naturgesetze erscheinen, in dem Maße, dass ein
grammatikalischer Satz als Denkgesetz wirkt. Durch die Grammatik

wie durch eine Nabelschnur hängt aber das

philosophische Denken immer noch mit der kindlichen Anschauung
der ersten Zeiten der Menschheit zusammen. In unserm Bild
vom Netz, das nicht räumlich ist, keine Ausdehnung hat,
haben wir diese Grenze des philosophischen Denkens
überschritten und die Freiheit der Mathematik errungen.

Meine Freunde, mein Bild wird Sie an den Pantheismus
Spinozas erinnern. Aber denken Sie daran, dass Spinoza ganz
grammatikalisch denkt: er nimmt eine einheitliche, allgemeine
Substanz an, welche zwei Attribute hat, das Denken und die
Ausdehnung. Sein Subjekt muss notwendig aus sich heraus
das Objekt schaffen; und wo das Objekt vorhanden ist, da

ist auch das Prädikat nicht weit, und damit ein allgemeiner
kausaler Zusammenhang in Raum und Zeit. So kommt es,
dass man seine Lehre leicht in Materialismus umkehren kann:
es hängt an einem Wort; sobald ich die Substanz, statt „Gott",
„Materie" nenne, habe ich ihn.

Fahre: Sie haben vorhin die „Zielstrebigkeit" Ernst von
Baers abgelehnt; wie mir schien, mit Recht. Würde sie sich,
aber nicht in Ihr Netz einordnen?

Der Denker: Ja. Und der Fehler Baers war nur, dass er
seinen Begriff nicht in einem allgemeinen Weltbild hatte, in
welchem er angemessen untergebracht ist, sondern in einer
Welt, in welche er nicht hineinpasst.

Darwin: Es ist schwer für mich, die Brücke zu Ihnen zu
treffen. Mein wissenschaftliches Denken geht in der
Vorstellungswelt vor sich; und obgleich ich für mich persönlich die
Nichtigkeit des Materialismus und die Plattheit seines
gottlosen Denkens einsehe, finde ich mich doch wissenschaftlich
mit ihm am besten zurecht.

Der Denker: Sie sind eben Materialist; und wenn Sie als

Mensch es nicht sein wollen, so ist das nur ein Mangel an
Folgerichtigkeit Ihres Denkens.

Fahre: In roten Wolken verglüht die Abendsonne. In
unendliche Tiefen zieht das satte Blau des Himmels. In

945



langen Streifen wandern die Schatten auf der dunkler
werdenden Erde. Leise bewegt sich dort ein Weizenfeld, das

erste Zirpen eines liebestollen Heupferdchens schrillt aus ihm.
Und das alles: das Rot und das Blau, die Schatten, das Feld
und das Zirpen, das alles ist nur ein Bild, welches mein Gehirn
nach außen wirft: in Wahrheit ist nichts als Schwingungen
von solcher Länge und von solcher Breite, aus denen wir
dann Farben erzeugen oder Töne oder vielleicht Elektrizität
oder etwas anderes — auch ich lebe nur in der Welt der
Vorstellungen.

Der Denker : Auch ich. Aber wie Sie im Instinkt der Tiere
Gott suchen, so suche ich Gott in —

Fahre: Sie schweigen?
Der Denker: Ich gebrauchte vorhin das Wort ,,das Sein",

ich gebrauchte es mit Vorsicht und Einschränkung. Das
Netz ist das Sein — was ist es weiter als die Kopula, ein
Begriff aus der Grammatik? Nun, ich will suchen, ein anderes
Bild vor ihre Augen zu stellen. Ein Dichter hat ein Schauspiel

geschrieben, die Schauspieler spielen es. Die Schauspieler

stehen und gehen auf der Bühne vor gemalten
Leinwanden, die für sie Bäume und Häuser sind. Ich will
annehmen, sie sind im höchsten Rausch: die Worte fallen von
ihren Lippen wie ihre eignen, ihre Gänge und Bewegungen
sind wie ihre eignen. In Wahrheit hat der Dichter ihre Worte
gedichtet, der Spielleiter ihnen ihre Bewegungen
vorgeschrieben. Aber das wäre ein schlechter Schauspieler, der

im Augenblick des Spiels daran dächte, der nicht mit seinem
Gefühl Worte und Bewegungen erfüllte, mit seinem Gefühl,
das aus seinem Herzen kommt und ganz sein eigen ist, weder
des Dichters, noch des Spielleiters, durch den er ein Mensch
ist in seiner Art, wie Dichter und Spielleiter in ihrer sind.
Aber für den Dichter und Spielleiter ist der Schauspieler nur
ein Schauspieler, der Vorgeschriebenes handelt und spricht,
der sich in ein großes Ganze einordnet, in das Schauspiel:
und wenn der Liebhaber hier im höchsten Rausch vor der
Geliebten kniet und die klingenden Worte ihm unaufhaltsam
aus dem Herzen über die Lippen strömen, dann geschieht
das, damit er im letzten Auftritt auf der Bahre liegt und die

946



Geliebte über seiner Leiche weint. Der Schauspieler ist nur
eine einzelne Masche im Netz des Schauspiels, trotzdem er
während des ganzen Spiels im höchsten Bewusstsem seines
Selbst, im lebendigsten Gefühl lebt. Das Spiel selber aber —

ist es das Schreien und Sichspreizen geschminkter Komödianten
vor roh gemalten und falsch beleuchteten Leinwanden? Es

ist ein Vorgang im Herzen des fühlenden Zuschauers, ein
Aufsteigen von Kraftgefühl, ein Gipfeln zu Jubel, ein Sturz
zu Verzweiflung, ein Sichaufraffen zu Männlichkeit: es ist
eine Schwingung der Zuschauerseele.

Fabre: Das ist wieder ein Bild.
Der Denker: Ein B.ld, und keine Allegorie. Denn es ist

nicht Bühne und Zuschauerraum, nicht Schauspieler, Dichter
und Zuschauer, es ist nur die verschieden langen Schwingungen.

Fabre: Und das Ist ist nur die Kopula, es ist nicht das Ist.
Der Denker: Bei unserm europäischen Denken klafft eine

unüberbrückbare Kluft zwischen Religion und Philosophie,
zwischen dem Bedürfnis, am Leben erhalten zu werden, und
dem Bedürfnis, zu verstehen. Wie, wenn die Ursache nur in
der falschen Bedeutung des Seins bei uns läge? Wir haben
einmal in der europäischen Geistesgeschichte einen Versuch
gehabt, die Kluft zu überbrücken durch Gedanken, die aus
dem fernen Osten zu uns kamen: in den gnostischen Lehren.
Diesen war eigentümlich, dass sie nicht Gott dem Absoluten
gleich setzten, wie wir es immer tun, vielleicht, weil man
damals wusste, dass das Absolute nur so etwas ist, wie unser
„Sein". Uns selber ist im Lauf der Jahrhunderte klar
geworden, dass Gott ein Geschehen in uns" ist, nicht ein
dämonisches Wesen mit menschlichen und übermenschlichen
Eigenschaften: dass Gott im Fetisch des Wilden wohnt, wie im
Herzen des Weisesten, der alles Erkennen der heutigen Welt
umfasst.

Fabre : Ich glaube, dass ich Sie verstehe, aus dem Bedürfnis

meines Glaubens: ich bin ein einfacher Volksschullehrer, der

seine Kinder Gott glauben lehrte und die Augen offen hielt
für die Wunder Gottes in den kleinsten Lebewesen; ich glaube,
dass ich Sie verstehe: lassen wir das Absolute, das Sein, die

947



Kopula, das Netz, denn all unser Verstand kann nicht weiter
kommen, als bis zu dem Netz. Aber in mir, der ich eine Masche
des Netzes bin, wenn ich die Tiefe des blauen Himmels fühle
und die roten Wolken des Sonnenunterganges, das leise
Erschauern des reifen Weizens und das Zirpen der Grillen —

wenn blitzartig für einen Bruchteil einer Sekunde mir die
Schönheit des Alls aufgeht, seine Planmäßigkeit und Ordnung,
seine tiefe Gerechtigkeit und unbarmherzige Liebe — in mir
wird Gott, und dieses Werden ist wie der Vorgang, wenn das

Wort der Schauspieler in mir die Schwingungen erregt.
Der Denker : Die von dem Dichter gewollt sind, den niemand

im Hause sieht, nicht der Zuschauer und nicht der
Schauspieler, und dessen Finger doch die Kulissen gemalt hat, den
Schauspieler hält wie eine Puppe, das Haus errichtet hat, in
welchem gespielt wird, und den Leuten zum Eintritt winkte.

KÖNIGSDORF PAUL ERNST
©SB

ANGEDENKEN AN DAS LIEBE

Schieiernd, wie ein Gartenquell im Spiele
Licht und Schattentänze klingend mischt,
Haben hundert Düsternisse, viele
Tausend Sterne, von der Nacht gefrischt,

Ihren Reigen wiederum begonnen.
Doch beruhigt träumt ein Rosenbaum;
Segnend breitet er, voll zarter Sonnen,
Seiner Blütenarme goldnen Schaum.

*
Golden schient auch ihr, entfernte Lieben,
In die Jugendwirre mir hinein:
Wem sich Himmelslicht ins Herz geschrieben,
Darf des Dunkels milde Sonne sein'.

Andre sind wie breite Wettertannen;
Deren Atem hat der Stürme Acht
Und sie rauschten, wenn die Regen rannen,
Den erhab'nen Schlaf der Nacht.

MAX GEILINGER
0 0 0

948


	Das Netz und die Bühne : ein erdachtes Gespräch

