Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Das Netz und die Buhne : ein erdachtes Gesprach
Autor: Ernst, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS NETZ UND DIE BUHNE
EIN ERDACHTES GESPRACH
Personen des Gesprichs : Charles Darwin. Henri Fabre. Der Denker.

Darwin: Ich behaupte nicht eine Tatsache, sondern ich
gebe eine Theorie. Wie es damit bestellt sein mag, ob die
Vorginge so gewesen sind, wie meine [heorie angibt, das
kann ich nicht wissen; ich sage nur, dass sie eine hinlidngliche
Erklirung fiir die Erscheinungen gibt.

Der Denker : Nicht eine Erklirung, sondern eine Ordnung
nach dem Gesichtspunkt einer gedachten Ursichlichkeit.

Fabre: Ich bin kein Gelehrter, ich bin nur ein einfacher
Mann, der Insekten beobachtet. Vor kurzem habe ich meine
Beobachtungen iiber die Larve des Eichenbocks beendet. Ich
will von thnen erzihlen. Diese Larven sind sozusagen ein
Stiick Darm, welches kriecht. Thr Leben dauert mindestens
drei Jahre; diese Zeit verbringen sie damit, dass sie im Holz
der Eiche Ginge herstellen, deren Abraum ihnen als Nahrung
dient; sie fressen sich vorn weiter 1m festen Holz und ver-
stopfen hinter sich den Gang mit ithren Ausleerungen. Von
Gesichtssinn und Gehérsinn keine Spur, wahrscheinlich st
auch kein Geruchsinn vorhanden; der Geschmacksinn be-
schriankt sich auf das Empfinden des Eichenholzes, das Ge-
fiihl verspiirt einen Schmerz, wenn der Gang vielleicht an
einer Stelle nicht ganz glatt gefressen 1st. Kann dieses Ge-
schopf sich erinnern, kann es Schliisse ziehen, kann es Pline
machen? Es ist klar, dass es Unsinn wire, von dergleichen
zu sprechen. Trotzdem richtet es sich sehr verstindig auf
seine Zukunft ein. Drei Jahre hindurch bleibt es im Innern
des dicken Baums: es steigt auf- oder abwirts und wendet
sich zur Seite, um etwa dort zu fressen, wo das Holz vielleicht
saftiger ist; niemals aber entfernt es sich allzuweit aus den
tiefern Schichten, wo die Temperatur am gleichmiBigsten
und die Sicherheit vor Feinden am grofiten ist. Dann naht
der Tag, wo aus der Larve sich die Nymphe entwickelt, aus
der dann der Kifer wird, der im Freien lebt. Dieser ist nicht
imstande, durch eigne Kraft aus dem Baumstamme hervor-
zukommen: weder hat er die Fahigkeit, sich durchzufressen,

938



noch kann er den gewundenen, verstopften und immer enger
werdenden Gang zuriickgehen. Da nagt sich die Larve bis
zur Rinde durch und ldsst nur eine ganz diinne Auflenschicht
von thr unberiihrt, die der kiinftige Kifer leicht fortbeiflen
oder durchstoflfen kann. Darauf geht sie ein Stiickchen zuriick
und hohlt ein Gemach fiir thre Verwandlung in den Nymphen-~
zustand aus. Das ist eine Zelle, so lang und breit, dass der
fertige Kifer einige Bewegungsfreiheit fiir seine Beine haben
wird. Das Stiick zwischen Nische und AuBenschicht wird
doppelt, oft sogar dreifach verschlossen — es droht ja Gefahr
durch den Specht. Auflen ist ein Klumpen kleingefressner
Holzstiickchen, dann kommt ein hohler Deckel aus einem
mineralischen Stoff, den die Larve aus threm Magen aus-
sondert, dann hdufig nochmals eine Schicht Holzspine. Der
mineralische Stoff wird zu dem Zweck jetzt im Magen erzeugt.
Die Zelle wird wegen der Weichheit der Nymphe weich aus-
gepolstert. Dann kommt die Verwandlung der Larve in die
Nymphe, stets in solche Lage, dass der Kopf nach dem Aus-
gang gerichtet ist; denn wenn er anders gerichtet wire, so
koénnte der kiinftige Kifer, da er sich ja in dem engen Raum
nicht wenden kann, die Zelle nicht verlassen. So ist alles
vollstindig vorbereitet. Sobald der Kifer ausschliipft, braucht
er nur mit seinen Mundzangen die Spine zu entfernen, mit
dem Kopfschild den mineralischen Deckel zu durchstofien,
die diinne Auflenwand zu entfernen, und kann dann in die
Fretheit kriechen. | |

Die Fahigkeit des Tieres, dergestalt fiir seine Zukunft zu
sorgen, nennen wir Instinkt. Nun weil ich wohl, dass Sie,
Herr Darwin, annehmen, der Instinkt kann sich durch Ver-
erbung gebildet haben. Aber wie soll ich mir das vox:st_ellen?
Kénnen Sie denn glauben, dass Milliarden von Milliarden
Larven im Laufe undenklicher Jahre zugrunde gehen, indem
sich nur hilt, was jedesmal zufillig die Reihenfolge der not-
wendigen Handlungen begeht, bis aus der Vererbung sich
der feste Instinkt entwickelt hat? o

Der Denker : Sie haben recht, eine solche Wahrscheinlich-
keit gleich Null zu setzen. _

Darwin : Freilich ist die Tatsache des Instinkts, und eines

939



so verwickelten, wie hier unser Freund darstellt, fiir mich
sehr schwer zu erklaren.

Der Denker : Vielleicht liegt der Fehler darin, dass wir sie
erklaren wollen?

- Darwin : Jedenfalls gibt mein Gegner Ernst von Baer keine
Erklirung. Er sagt nur, dies ist eine Tatsache.

Der Denker : Sie haben mehr recht, als Sie glauben. Was
wir erkliren nennen, das ist entweder das Behaupten einer
Ursachenverbindung, wie Sie es tun, oder das Behaupten
einer von einem zwecksetzenden Wesen ausgehenden Zweck-
setzung, wie man es frither tat, indem man sagte, dass Gott
der Larve des Eichenbocks nun eben diesen Instinkt verlichen
habe, damit der Eichenbock leben kénne. Eine andre Er-
klarung ist nicht moglich. Wenn Thr Gegner sagt: ich nehme
Teleologie an ohne ein zwecksetzendes erstes Wesen und
nenne deshalb meinen Begriff nicht Teleologie, sondern Ziel-
strebigkeit, so hat er nichts getan, als eine Teleologie anzu-
nehmen, die keine Teleologie sein soll; er sagt: ich muss das
Handeln der Larve als zweckmiflig auffassen, aber sie selber
hat keinen Zweck, und ich muss erst an einen Gott glauben,
wenn ich einen aufler ihr gewollten Zweck annehmen will.

- Fabre: Auch ich miochte betonen, dass hier ein Glauben
vorliegt.

Der Denker: Ein Glauben aber hat in der Wissenschaft
nichts zu tun.

Darwin : Eine solche Skepsis ist leichter als das Verfolgen
emner | heorie.
~ Der Denker : Ich gebe Thnen zu, dass Thre Theorie immer
einen groflen Wert hat dadurch, dass die Menschen Dinge
sehen, die sie sonst nicht gesehen hitten, wenn sie sie ver-
folgen. Sie stellt uns Aufgaben; und deshalb hat sie eine
grofle wissenschaftliche Bedeutung. Aber zugleich hat jede
solche Theorie auch die Neigung, bei dummen Menschen,
oder wenn sie zufillig den untern und leichtglaubigen Klassen
bekannt wird, ein Pfaffenwesen zu erzeugen und dadurch die
Wahrheit zu verschleiern. Das kann zu den verderblichsten
Folgen fithren, indem sich eine Art neue Kirche bildet, welche
die Entwicklung als Glaubenssatz hat und nun daraufhin,

940



wenn sie die Macht bekommt, unser ganzes Leben zu ver-
nichten vermag.

Fabre (lachend): Das wire wohl die Sozialdemokratie?

Darwin : Sie halten doch die Menschen wohl fiir diimmer
als sie sind. '

Der Denker : Vielleicht — dariiber ist schwer zu urteilen.

Fabre: Aber wenn Sie nun nicht an die Theorie unsres
Freundes glauben und, wie mir richtig scheint, die Ziel-
strebigkeit nur fiir eine Benennung halten; haben Sie dann
selber weitere Gedanken iiber unsere Frage?

Der Denker : Eine Kleinigkeit, glaube ich, kann ich in das
Dunkel hineingehen. Héren Sie mich an. Was ist Ursachen-
zusammenhang und Zwecksetzung? Wenn ich so denke, wie
wir zu denken pflegen, dann nehme ich mich als den Mittel- .
punkt der Welt, von dem aus die Welt begriffen werden muss.
Ganz kindlich hat das immer alle Philosophie getan. Aber
offenbar kommt das doch nur daher, dass ich es gerade bin,
der denkt. Nun weiter. Mein Denken hingt innig mit meiner
Sprache zusammen; ich denke nur das, was mir die Sprache
unter die Hand gibt, ohne dass ich es merke. Erinnern Sie
sich etwa an Denker, welche sagten: wo ein Objekt 1st, da
muss auch ein Subjekt sein; dieser Satz erschien ihnen un-
bestreitbar; aber sie wiirden thn gewiss nicht unbestreitbar
gefunden haben, ihn gar nicht gesagt haben, wenn sie in einer
Sprache gedacht hitten, welche das Subjekt nicht kennt.
Stellen Sie sich nun den Menschen vor, welcher die Sprache
bildet. Gehen Sie auf das Allerurtiimlichste zuriick, auf
Zustinde, wie sie in der Larve des Eichenbocks vorhanden
sind: da 1st ein Wechsel von Begehren und Ruhen. Diese
Zustinde werden in solche Verbindung mit dem durch das
vorhandene Selbstbewusstsein erzeugten Ich gebracht, dass
unsre Sprachen die Sitze bilden: Ich begehre, ich ruhe. Wenn
1ich sage ,,ich begehre”, so fiige ich hinzu, was ich begehre;
indem das Ich erzeugt wird, fasst sich gleichzeitig die Aufien-
welt zusammen; das Begehren ist eine heftige Verbindung
mit Aullenwelt; das begehrte AuBenweltliche erschemt mr
als der Zweck meines Begehrens, und ich habe nun die Denk-
form der Teleologie. In dieser Form muss ich von nun an

941



weiter denken und die Sprache bilden. Wenn ich ruhe, so
ist die Verbindung mit der Auflenwelt nicht so heftig. Sie
findet nicht mehr so statt, dass ich eine Verinderung in ihr
erzeuge; sondern ich liege schlifrig da und lasse sie sich vor
meinen Augen bewegen. Wenn ich von dieser Bewegung
sprechen will, dann kann ich nur so sprechen, wie die Form
war, die ich bisher gewonnen hatte: namlich teleologisch, so,
als ob hinter jeder Bewegung ein begehrendes Wesen steht,
wie ich selber. Ich sage etwa: die Sonne geht auf, als wenn
die Sonne ein Wesen wire wie ich, das die Hohe des Himmels
sich als Ziel gesetzt hat und nun zu diesem Ziele geht. Im
Lauf der Zeit denke ich weiter. Ich mache die Annahme,
dass es belebte und unbelebte Wesen gibt, und den unbelebten
Wesen kann ich kein Begehren und keinen Zweck zuschreiben.
Nun streiche ich in meinem Geist ab, was das bewirkt, dass
ich die Bewegung nicht als zweckmassig auffassen kann. Das
ist der zwecksetzende Charakter des sich bewegenden Wesens.
Ich habe aber immer noch die Unterscheidung von Ding und
Bewegung; es muss dadurch nach diesem Abstrich noch etwas
iibrig bleiben: das ist die Ursachlichkeit.

Darwin : Sie wiirden also meine Theorie nicht grundsitzlich
hoher stellen als die Theorie des Wilden, der annimmt, dass
ein Diamon einen Stein im Gebirge losbricht und auf ihn
schleudert, um 1thn zu vernichten, statt zu sehen, dass der
winterliche Frost ein Stiick Felsen gelockert hat, dass die
Schwerkraft das Ubergewicht bekommen hat iiber den letzten
Zusammenhalt, und dass der Brocken nun niederrollt, wihrend
der Wilde zufillig des Weges ging?

Der Denker : ]Ja.

Fabre: Aber Sie sagten, dass Sie eine Kleinigkeit in das
Dunkel hineingehen kénnen?

Der Denker : Erinnern wir uns, dass erst durch die Tat-
sache des Selbstbewusstseins aus einer Summe von Empfin-
dungen das Ich entsteht. Dieses Selbstbewusstsein selber ist
weiter nichts als das bestindige Zusammensein gewisser
Empfindungen bei wechselnden andern. Erst nachdem das
Ich sich ausgesondert hat, ballt sich die Auflenwelt zusammen.
Erst dadurch erhalten wir die Moglichkeit, die Formen von

942



Subjekt und Objekt zu bilden. Deren Verbindung ist das
Pridikat, das wir zuniichst nur teleologisch bestimmen kénnen,
spater auch kausal. Vergessen wir nun dieses ganze Gebiude
unsrer Vernunft. Erinnern wir uns, dass nichts vorhanden ist
als die Empfindungen. Sie wissen, die Positivisten sprechen
von einer Koexistenz und Sukzession der Empfindungen. Sie
missen das, denn anders konnen sie nicht sprechen. Aber
auch in diesem Ausdruck haben wir schon eine Verfilschung
durch unsre Vernunft, namlich, es ist in thn bereits die Form
der Zeit eingeschmuggelt.

Nun muss ich bitten, den Weg des diskursiven Verstandes
zu verlassen, den wir bis nun gegangen sind; denn da wir
immer nur mit den Formen der Sprache sprechen miissen,
so kommen wir bei thm offenbar nicht weiter.

Als Hume die Kausalitit untersuchte, da fand er nichts,
als die Erfahrung, dass bis jetzt auf A immer B gefolgt ist.
Mit Recht sagte Kant, dass sie mehr sei, nimlich eine Form
unsrer Vernunft, die vor aller Erfahrung ist. Was Kant meinte,
das war der Umstand, dass wir immer nur in Subjekt, Pradikat
und Objekt denken kénnen und das Pridikat bei dem heutigen
Stand unsres Denkens kausal bestimmen miissen. Aber Hume
hatte doch etwas Richtiges gemeint.

Stellen wir uns ein unendlich grofies Netz vor. Dessen
Maschen greifen ineinander, so dass im ganzen Netz eines
mit dem andern verbunden ist. Das Netz ist nicht gemacht
und vergeht nicht, es ist da. Denken wir uns unser Ich, wie
es an dem Netz entlang zieht. Es ist nichts da, als das Netz
und das Ich, ich muss also annchmen, dass das Netz an mir
entlang zieht wie die Landschaft an dem Mann im Eisenbahn-
wagen. Ich muss dann notwendig denken, dass die Masche B
aus der Masche A entsteht: aber das kommt nur daher, dass
ich an dem Netz entlang gehe, dass ich etwas Zeitloses 1n
der Form eines zeitlichen Geschehens betrachte. Ich muss
dann notwendig denken, dass B durch A kausal bedingt ist,
denn ich kann mir das zeitliche Geschehen ja immer nur in
der Form einer Titigkeit vorstellen, und das Hochste, das
ich bis nun erreichen konnte, war, dass ich das zwecksetzende
Wesen, welches der Titer ist, strich, dass ich die Teleologie

in Kausalitit verwandelte.
943



Dieses Netz ist das, was die Positivisten die ,,Koexistenz
und Sukzession der Empfindungen” nennen. Sie nennen es
nicht ,,Netz", weil sie einen andern Standpunkt einnehmen,
wie wir jetzt haben, und zwar einen richtigeren.

Ich habe aber das Bild gebraucht, um uns zunichst einmal
eine vorldaufige Klarheit zu schaffen.

Wir kénnen uns vorstellen, dass wir an dem Netz entlang
ziehen, weil wir durch die Tatsache des Selbstbewusstseins
die Empfindungen in zwei Klassen geteilt haben, in die eine,
welche zum Ich zusammenschiefit, und die andre, welche
unsre Auflenwelt bildet. In Wirklichkeit 1st unser Ich nichts
als eine Anzahl von Maschen in dem Netz, und nichts st
weiter vorhanden als das Netz.

Wir haben nun ein Bild des Seins — wir wollen das alte
philosophische Wort gebrauchen, weil es noch am wenigsten
irrefithrt — ohne Zeit und Kausalitit. Aber es hat scheinbar
noch Raum.

Wie? Es ist unendlich, zeitlos, ohne Geschehen — ist es da
noch im Raum? Wodurch entsteht denn der Raum? Durch
Begrenzung, Zeit und Geschehen. Fallen diese drei fort, so
fallt auch der Raum fort.

Freilich kommen wir hier an eine Schwierigkeit. Das Bild
des Netzes konnen wir uns vorstellen; wir kénnen es be1 ge-
schlossenem Auge vor unserm geistigen Auge sehen. Durch
Verneinen von Anfang und Ende konnen wir uns auf ver-
standesmifligem Wege etwas wie eine Vorstellung von der
Unendlichkeit des Netzes verschaffen. Wenn wir es uns als
unbewegt, unverinderlich vorstellen, dann brauchen wir nicht
Zeit und Kausalitit fiir unser Bild. Aber unsre Vorstellungs-
kraft kann nicht ohne den Raum arbeiten. Wir miissen uns
klar machen, dass wir hier durch das Denken iiber unsre
Vorstellung hinausgehen.

Dieses Denken 1st nun nicht mehr das Denken, das wir
auch sonst bei philosophischen Untersuchungen gewohnt sind,
es hat Ahnlichkeit mit dem mathematischen Denken. Die
Mathematik hat dadurch, dass sie immer selbstgeschaffne
Groflen einsetzen kann, einen grofien Vorteil vor dem philo-
sophischen Denken voraus: es ist nicht an die Gesetze der

944



Grammatik gebunden, die dem philosophischen Denken als
seine Naturgesetze erscheinen, in dem Mafle, dass ein gram-
matikalischer Satz als Denkgesetz wirkt. Durch die Gram-
matik wie durch eine Nabelschnur hingt aber das philo-
sophische Denken immer noch mit der kindlichen Anschauung
der ersten Zeiten der Menschheit zusammen. In unserm Bild
vom Netz, das nicht rdumlich ist, keine Ausdehnung hat,
haben wir diese Grenze des philosophischen Denkens iiber-
schritten und die Freiheit der Mathematik errungen.

Meine Freunde, mein Bild wird Sie an den Pantheismus
Spinozas erinnern. Aber denken Sie daran, dass Spinoza ganz
grammatikalisch denkt: er nimmt eine einheitliche, allgemeine
Substanz an, welche zwel Attribute hat, das Denken und die
Ausdehnung. Sein Subjekt muss notwendig aus sich heraus
das Objekt schaffen; und wo das Objekt vorhanden ist, da
ist auch das Pradikat nicht weit, und damit ein allgemeiner
kausaler Zusammenhang in Raum und Zeit. So kommt es,
dass man seine Lehre leicht in Materialismus umkehren kann:
es hingt an einem Wort; sobald ich die Substanz, statt ,,Gott™,
,,Materie” nenne, habe ich ihn. .

Fabre: Sie haben vorhin die ,,Zielstrebigkeit”™ Ernst von
Baers abgelehnt; wie mir schien, mit Recht. Wiirde sie sich.
aber nicht in Thr Netz einordnen?

Der Denker: Ja. Und der Fehler Baers war nur, dass er
semen Begriff nicht in einem allgemeinen Weltbild hatte, in
welchem er angemessen untergebracht ist, sondern in einer
Welt, in welche er nicht hineinpasst. ,

Darwin : Es 1st schwer fiir mich, die Briicke zu lhnen zu
treffen. Mein wissenschaftliches Denken geht in der Vorstel-
lungswelt vor sich; und obgleich ich fiir mich personlich die
Nichtigkeit des Materialismus und die Plattheit seines gott-
losen Denkens einsehe, finde ich mich doch wissenschaftlich
mit thm am besten zurecht.

Der Denker : Sie sind eben Materialist; und wenn Sie als
Mensch es nicht sein wollen, so ist das nur ein Mangel an
Folgerichtigkeit Thres Denkens. |

Fabre: In roten Wolken vergliiht die Abendsonne. In”
unendliche Tiefen zieht das satte Blau des Himmels. In

945



langen Streifen wandern die Schatten auf der dunkler wer-
denden Erde. Leise bewegt sich dort ein Weizenfeld, das
erste Zirpen eines liebestollen Heupferdchens schrillt aus ithm.
Und das alles: das Rot und das Blau, die Schatten, das Feld
und das Zirpen, das alles st nur ein Bild, welches meimn Gehirn
nach auflen wirft: in Wahrheit ist nichts als Schwingungen
von solcher Linge und von solcher Breite, aus denen wir
dann Farben erzeugen oder Tone oder vielleicht Elektrizitit
oder etwas anderes — auch ich lebe nur in der Welt der Vor-
stellungen.

Der Denker : Auch ich. Aber wie Sie im Instinkt der Tiere
Gott suchen, so suche ich Gott in —

Fabre : Sie schweigen?

Der Denker : Ich gebrauchte vorhin das Wort ,,das Sein”,
ich gebrauchte es mit Vorsicht und Einschrinkung. Das
Netz 1st das Sein — was ist es weiter als die Kopula, ein Be-~
griff aus der Grammatik? Nun, ich will suchen, ein anderes
Bild vor ihre Augen zu stellen. Ein Dichter hat ein Schau-
spiel geschrieben, die Schauspieler spielen es. Die Schau-
spieler stehen und gehen auf der Biihne vor gemalten Lein-
wanden, die fiir sie Biume und Hauser sind. Ich will an-
‘nehmen, sie sind im hochsten Rausch: die Worte fallen von
ithren Lippen wie ihre eignen, thre Ginge und Bewegungen
sind wie thre eignen. In Wahrheit hat der Dichter ithre Worte
gedichtet, der Spielleiter ihnen ithre Bewegungen vorge-
schrieben. Aber das wire ein schlechter Schauspieler, der
im Augenblick des Spiels daran dichte, der nicht mit seinem
Gefithl Worte und Bewegungen erfiillte, mit seinem Gefiihl,
das aus semmem Herzen kommt und ganz sein eigen 1st, weder
des Dichters, noch des Spielleiters, durch den er ein Mensch
1st 1n seiner Art, wie Dichter und Spielleiter in ihrer sind.
Aber fiir den Dichter und Spielleiter ist der Schauspicler nur
ein Schauspieler, der Vorgeschriebenes handelt und spricht,
der sich in ein grofles Ganze einordnet, in das Schauspiel:
und wenn der Liebhaber hier im héchsten Rausch vor der
Geliebten kniet und die klingenden Worte ithm unaufhaltsam
aus dem Herzen iiber die Lippen strémen, dann geschieht
das, damit er im letzten Auftritt auf der Bahre liegt und die

946



Geliebte iiber seiner Leiche weint. Der Schauspieler ist nur
eine einzelne Masche im Netz des Schauspiels, trotzdem er
wihrend des ganzen Spiels 1m hochsten Bewusstsein seines
Sclbst, im lesbendigsten Gefiihl lebt. Das Spiel selber aber —
ist es das Schreien und Sichspreizen geschminkter Komédianten
vor roh gemalten und falsch beleuchteten Leinwanden? Es
1st ein Vorgang im Herzen des fithlenden Zuschauers, ein
Aufsteigen von Kraftgefiihl, ein Gipfeln zu Jubel, ein Sturz
zu Verzweiflung, ein Sichaufraffen zu Minnlichkeit: es 1st
eine Schwingung der Zuschauerseele.

Fabre: Das 1st wieder ein Bild.

Der Denker: Ein Bild, und keine Allegorie. Denn es ist
nicht Bithne und Zuschauerraum, nicht Schauspieler, Dichter
und Zuschauer, es ist nur die verschieden langen Schwin-
gungen.

Fabre : Und das Ist 1st nur die Kopula, es ist nicht das Ist.

Der Denker: Bel unserm europiischen Denken klafft eine
uniiberbriickbare Kluft zwischen Religion und Philosophie,
zwischen dem Bediirfnis, am Leben erhalten zu werden, und
dem Bediirfnis, zu verstehen. Wie, wenn die Ursache nur in
der falschen Bedeutung des Seins bei uns lige? Wir haben
einmal in der europiischen Geistesgeschichte einen Versuch
gehabt, die Kluft zu iiberbriicken durch Gedanken, die aus
dem fernen Osten zu uns kamen: in den gnostischen Lehren.
Du_asen war eigentiimlich, dass sie nicht Gott dem Absoluten
gleich setzten, wie wir es immer tun, vielleicht, weil man
damals wusste, dass das Absolute nur so etwas ist, wie unser
»oein . Uns selber ist im Lauf der Jahrhunderte klar ge-
worden, dass Gott ein Geschehen in uns’ ist, nicht ein dimo-
nisches Wesen mit menschlichen und iibermenschlichen Eigen-
schaften: dass Gott im Fetisch des Wilden wohnt, wie im
Herzen des Weisesten, der alles Frkennen der heutigen Welt
umfasst. s

Fabre : Ich glaube, dass ich Sie verstehe, aus dem Bediirfnis
meines Glaubens: ich bin ein einfacher Volksschullehrer, der
seine Kinder Gott glauben lehrte und die Augen offen hielt
fiir die Wunder Gottes in den kleinsten Lebewesen; ich glaube,
dass ich Sie verstehe: lassen wir das Absolute, das Sein, die

947



Kopula, das Netz, denn all unser Verstand kann nicht werter
kommen, als bis zu dem Netz. Aber in mir, der ich eine Masche
des Netzes bin, wenn ich die Tiefe des blauen Himmels fiihle
und die roten Wolken des Sonnenunterganges, das leise Er-
schauern des reifen Weizens und das Zirpen der Grillen —
wenn blitzartig fiir einen Bruchteil emer Sekunde mir die
Schonheit des Alls aufgeht, seine Planmifligkeit und Ordnung,
seine tiefe Gerechtigkeit und unbarmherzige Liebe — in mir
wird Gott, und dieses Werden ist wie der Vorgang, wenn das
Wort der Schauspieler in mir die Schwingungen erregt.
Der Denker : Die von dem Dichter gewollt sind, den niemand
im Hause sieht, nicht der Zuschauer und nicht der Schau-
spieler, und dessen Finger doch die Kulissen gemalt hat, den
Schauspieler hélt wie eine Puppe, das Haus errichtet hat, in
welchem gespielt wird, und den Leuten zum Eintritt winkte.

KONIGSDORF PAUL ERNST
45T I =%

ANGEDENKEN AN DAS LIEBE . ..

Schleternd, wie ein Gartenquell im Spiele
Licht und Schattentinze klingend mischt,
Haben hundert Diisternisse, viele

Tausend Sterne, von der Nacht gefrischt,

Ihren Reigen wiederum begonnen.
Doch beruhigt trdumt ein Rosenbaum;
Segnend breitet er, voll zarter Sonnen,
Seiner Bliitenarme goldnen Schaum.

Golden schient auch ihr, entfernte Lieben,

In die Jugendwirre mir hinein:

Wem sich Himmelslicht ins Herz geschrieben,
Darf des Dunkels milde Sonne sein.

Andre sind wie breite Wettertannen;
Deren Atem hat der Stiirme Acht
Und sie rauschten, wenn die Regen rannen,
Den erhab’nen Schlaf der Nacht.
. MAX GEILINGER
80

948



	Das Netz und die Bühne : ein erdachtes Gespräch

