
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Das dichterische Kunstwerk

Autor: Fenigstein, Berthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS DICHTERISCHE KUNSTWERK1)
Will ich mir ein solches Werk der Theorie über Dichtung erobern, um

von ihm durch Bejahung und Verneinung gefördert zu werden, und geschieht
es dabei, dass eine erste Lektüre verwirrt, befremdet, uns umkehren und voll
neuer Sehnsucht vor die Lebendigen, vor Werther, Faust, Hyperion hintreten
lässt, sie unmittelbar, Seele zeugend in Seele, zu genießen, so muss ich mich
wieder darauf besinnen, wie die Menschheit neben den Künstler und den
Genießenden auch den Kritiker und Historiker stellt und ihm von Geistes wegen
befiehlt, so wie die Geschöpfe der Natur auch die Gebilde der Kunst in ihrem
Werden und Bau zu verstehen, in geschichtliche Reihen zu ordnen, ja schließlich
als Gestalten zu zerstören und ihr Wesen nur noch in einem Namen zu retten —
kurz: die Problematik der Kritik und Geschichte, ihre Gewaltsamkeit, die
einem zunächst schmerzhaft bewusst wird und doch ihre Notwendigkeit ist,
s'e erlöst sich selbst kraft ihres naturgeborenen Amtes. Wir müssen die
überwältigende Mannigfaltigkeit in der Natur und in der Kunst ordnend verstehen,
und wenn wir dort, wo die Gegenstände von einem Ubermächtigen gegeben
sind, uns anbequemen müssen, so sind wir aus Verantwortung vor der Kultur
oder aus Schwäche unseres Wesens hier im Reich der menschlichen Werke,
Menschlichen Werte, im Reich der Freiheit leichter von unsern eigenen
Gedanken zu verführen; daher in Fragen der Ästhetik fast jeder Satz umstritten ist
und nicht jeder Kämpfer voll einsteht. Ermatinger gibt sich ganz, er fühlt sich
der Not unseres Tages gegenüber verpflichtet, er glaubt die Ursache des Verfalls

und die Kraft des wahren Ideals zu schauen und baut darum kühn und
klar, selbstherrlich, durchaus mit dem Mut zum Wert, zum Ja und Nein, er
schenkt Wissenschaft und Bekenntnis zugleich.

Nach all den zahllosen Einzeluntersuchungen zur Technik der Formen und
Gattungen, neben die intuitiven Deutungen des geistigen Wesens ganzer Stile
ond Epochen in der Art des jüngsten Versuches von Fritz Strich in Deutsche
K-lässig und Romantik stellt er eine wahrhaft zentrale Arbeit, einen Struktur-
autnss des dichterischen Kunstwerks. Aus der Dichtung selbst, aus deren
Genesis und Sem, will er die Kategorien gewinnen, mit deren Hilfe wir sehen,

\Y/ rjen so^en> m strengem Sinne zu charakterisieren vermöchten, was einmal
W. Dilthey so umschrieben hat : „Das höchste Verständnis eines E)ichters wäre
erreicht, könnte man den Inbegriff der Bedingungen in ihm und außer ihm auf-

^?'gen, unter denen die sein Schaffen bestimmende Modifikation des Erlebens,
Verstehens, Erfahrens entsteht, und den Zusammenhang umfassen, der von
ihr aus Motiv, Fabel, Charaktere und Darstellungsmittel gestaltet." Ermatinger
Weiß wie Dilthey, dass die absolute Monographie ein Postulat ist, und da er im
vorhegenden Werk nicht als Historiker schreibt, also nicht einmal nach der
erreichbaren Geschichte zu streben hat, so muss er sich desto klarer über den
Standpunkt und die Rechtsame des Ästhetikers sein. —

». Albrecht Dürer lehrt: „Die Kunst der Messung ist der rechte Grund aller
Malerei, und will damit sagen, dass das angeborene Netz unseres geometrischen
rormenschemas vor die Körper zu halten sei, um deren unregelmäßige,
individuelle Linien durch die Beziehung auf ein Regelmäßiges scharf zu
ergreifen; Kant spricht vom Schematismus unseres Verstandes als einer ver-

V
^*chterische Kunstwerk. Grundbegriffe der Urteilsbildung in der Literaturgeschichte

°n Emil Ermatinger. Verlag von B. G. Teubner, Leipzig-Berlin.

853



borgenen Kunst in den Tiefen der menschlichen Seele und schafft die
Erkenntnistheorie; ein Paralleles ist hier gegeben, eine Erkenntnistheorie für das
dichterische Kunstwerk, die unsere schematische Anschauungskraft höchst
bedeutsam zu bilden berufen ist. Die Parallele ist wörtlich zu nehmen. Wie
Kant nicht die psychologischen Prozesse, sondern die festen Formen apriori
herausstellt, so will auch Ermatinger nicht Psychologie, Prozess aufzeigen, die
schon im Individuum unendlicher Faktorenkomplex sind, sondern errichtet
ein Formengerüste, erschaut aus dem empirischen Material kraft jener Phantasie,
die Goethe eine exakte nennt.

Auf welchem Grunde baut er? Ihm ist die große Dichtung, vorab der
deutschen Sprache, tiefste Erfahrung geworden: Goethe, Kleist, Hebbel,
Keller — und in dieser ein Moment entscheidend aufgefallen: ihr Bund mit
der Philosophie, mit deren kulturtragenden Ideen. Die Zermürbung dieser
Ideen im 19. Jahrhundert erklärt ihm, wie wir aus seiner Lyrik wissen und auch
auf diesen Seiten zu hören bekommen, die zunehmende Verflachung und
schließliche Versandung der Dichtung und die Katastrophe unserer Kultur.
Große, begeisternde Ideen nur können unsere Not wenden, den neuen Dom
bauen — die Idee ist auch der zentrale Begriff in seinem Werk. Von Dilthey
und damit letzten Endes von Goethe übernimmt er die Anschauung als Axiom,
dass alle Dichtung Konfession sei, also das Kunstwerk aus dem Erlebnis
verstanden werden müsse.

Ein erster Hauptabschnitt handelt denn auch vom Erlebnis im allgemeinen.
Schöpferisches Leben ist immer Auseinandersetzung zwischen Ich und Welt.
Das schöpferische Ich wird vornehmlich aus dem Typus Goethe verstanden,
dessen seelischer Polarität von Gefühl und Verstand, dessen Phantasie als

mythenbildender Kraft. Schon im Kern, im Ich sind die „Grundrichtungen
wesentlicher dichterischer Verhaltungsweisen", nämlich des Lyrikers, Epikers,
Dramatikers, angelegt. Energisch wird das künstlerische Erleben gegen die
Milieutheorie als ein schöpferischer Prozess dargestellt und dieser
erkenntnistheoretisch-allgemein, nicht psychologisch-monographisch so weit gefasst,
dass auch bereits die Schaffung des allgemeinen Weltbildes, jenes tägliche,
stündliche Ringen mit den Eindrücken, bei den Größten grad am strengsten
ohne jeden Seitenblick auf ein allfälliges Werk geleistet, einbezogen wird und
dabei natürlich letzte Klärungen, die oft erst der Kampf mit dem Stoff während
des Gestaltens bringt, nicht ausgeschlossen. Intensität und Weite des Erlebens
in ihren verschiedenen Graden, wichtige Merkmale der Größe eines Dichters,
werden gezeigt, ein erstes Mal schon der Dichter, der ein unmittelbares
Verhältnis zu den schöpferischen Urkräften des Lebens hat, geschieden vom Schriftsteller,

den nur Vermitteltes speist. — An dem Erlebnis Goethes mit Lotte
Buff werden die Begriffe Stoff, Motiv, Idee erörtert. Hier haben wir die
Keimzelle des ganzen Baues. So einheitlich das Erlebnis an sich war, zwei
Gruppen von Elementen scheiden sich in ihm für das nachträgliche methodische
Urteil: einerseits die sichtbare Außenseite des Geschehens und das Geschehen
selbst, der Stoff mit seinen Motiven. So betrachtet war das Verhältnis zu Lotte
Buff für Goethe ein Stofferlebnis: es hat ihm den Stoff für den Werther
gegeben. Andererseits das geistige Innere, der Sinn, die Bedeutung des
Geschehens. Es steckt in dem Erlebnis auch eine geistige Erfahrung; Leuch-
senring und Jerusalem erlebten den Zusammenhang zwischen Handeln und
Schicksal anders als Goethe: Gedankenerlebnis oder Idee. Grundmotiv des

Werther wäre demnach: ein Jüngling, der aussichtslos die Frau eines andern

854



»ebt, tötet sich — Idee im Sinne eines (vom Dichter persönlich erfassten)
Lebensgesetzes, das psychologisch etwa so zu formulieren wäre: Gefühl und
Verstand, oder ethisch: Egoismus und gesellschaftliche Konvention, oder
metaphysisch: Individuum und Kosmos. In beiden Begriffen wirkt die
Polarität von zwei Elementen : hier Jüngling — Frau des andern, dort Gefühl —
Verstand. In dieser Polarität lebt der ursprüngliche Gegensatz zwischen dem
Ich und der Welt im Erlebnis nach. Die Elemente sind daher gegeneinander
gespannt und diese Spannung ist das Künstlerisch-Belebende. — Man soll
sich aber bewusst bleiben — „das Erleben ist in Wahrheit ein einheitliches, und
die Trennung seines Inhaltes in eine stofflich-motivische und eine gedanklich-
ideelle Gruppe ist nur eine begrifflich-methodische, eine wissenschaftliche
Betrachtungsweise, eine Hilfskonstruktion, die wir unternehmen müssen, um
unserem Denkvermögen den Prozess des dichterischen Schaffens überhaupt
tassbar machen zu können. Wir müssen also, was wir begrifflich-methodisch
geschieden, auch begrifflich-methodisch wieder vereinigen. Und das heißt
folgendes: Es gibt im echten Dichtwerk kein Motiv ohne Idee, keine Idee ohne
Motiv — — — Das Erleben eines wahrhaft genialen Dichters, wie z. B.
Loethes, ist also immer ein wahrhaft symbolisches, sein Anschauen zugleich
em Denken, sein Denken ein Anschauen. Idem er die äußere Gestalt mit ihrer
Vielheit von zerstreuenden Einzelheiten auf sich wirken lässt, erschafft er
zugleich in sich ihre seelische Einheit, ihre Idee, und erfasst so ihren Sinn, mit
uem er den Stoff organisiert. Dabei braucht ihm die Idee, indem er den Stoff
erlebt, ja indem er ihn gestaltet, durchaus nicht hell imBewusstsein zu schweben

tj6 s!f îa uicbt etwas Rationales ist!)". Es sei gleich angefügt, um Ermatingers
..Idee '

ganz zu verstehen, nicht dem Vorurteil „Intellektualismus" anheimzufallen,

dass er sie sogar so unrationalistisch fasst — „sie ist in dem lyrischen
Gedichte die bestimmte Gemütshaltung, das individuelle Gefühl, das im
Erlebnis des Dichters schwingt" (259). —

Es ist klar, dass jetzt nur noch alles, was wir unter Form verstehen,
herangezogen werden muss, und die Struktur des Kunstwerks ist nachgezeichnet.
Allein der Verfasser geht zuerst daran, das bisher Gesagte in zwei großen

I
uptabschnitten erschöpfend darzulegen. Der erste Teil, das Gedanken-

crlebnis, schildert zuerst die Entstehung der dichterischen Weltanschauung,

k jSen ^er Erlebnisse von Keller, Kleist, Hölderlin ergreifen die
Unterschiede der drei Gattungen vor aller Technik bereits in diesen Gründen. Der
zweite Teil, das Stofferlebnis, bringt treffend zur Darstellung, wie dem Genie
der Stoff-Fund wird, der Schriftsteller die Stoffwahl hat, lehnt den Terminus
;>c ruchtbarkeit des Stoffes" ab, weil der Dichter die Kraftquelle für den Stoff

'k Anläßlich der Stoffquellen wird die Stofferfindung unter Kellers Wort
abgehandelt, das sich gegen die Phantasietätigkeit der Originalgenies wendet —
der Wert der geschichtlichen Stoffe im Sinne der Klassiker erwogen und die

atsache, dass die bereits von Großen behandelten Motive bei Spätem nicht
Flebr wirken, ebenfalls vom Wesen der Idee aus erklärt: „Nun ist aber die
deendynamik eines Dichters nicht nur das einzelmenschliche Gesetz seines
ch, sondern sie ist zugleich auf dem Boden einer ganzen Kulturphase

gewachsen und hilft diese wiederum weben." Auch dieser Teil schließt mit einer
Charakteristik der drei Gattungen, hier also vom Stofferlebnis aus. —

Der dritte, umfänglichste 1 eil bringt nun das Formerlebnis. Wieder wird
e}"em großen Beispiel das Gesetzmäßige erschaut. Goethes Erlebnis des

traßburger Münsters offenbart das Wesen der mnern Form: „Alles Gestalt

855



und alles zweckend zum Ganzen", Organismus, „Jede Kunstgestalt ist von
innen belebt durch die Ideendynamik des künstlerischen Ich:" Die Idee wirkt
die seelische Atmosphäre oder das Lebensgefühl im Stoff; hier wird aufschlussreich

Idylle, Elegie, Pathos, Ironie, Satire, Komik, Tragik und Humor
beleuchtet. Sodann ist die innere Motivierung in ihrer ganzen fundamentalen
Bedeutung entwickelt. Wie der Augenpunkt im Bild alle Linien auf sich
bezieht, so begründet die Ideendynamik als Motivierung alle Vorgänge. Die Idee
ist durch die Weltanschauung des Dichters als seinen geistigen Standpunkt
bestimmt, durch die innere Motivierung ist die Einheit und Geschlossenheit
einer Dichtung bedingt, die Idee als Mittelpunkt der geistigen
Wirkungsbeziehungen schafft die Wahrheit des Dichtwerks, das Höchste: das Symbol.
Äußere Form, einleitend dargetan an Goethes Italienerlebnis, ist Stil: einfache
Nachahmung der Natur, Manier, Stil. An dieser Stelle ist von den drei Gattungen

zu sprechen als Wirkungsformen, daher werden wir hier belehrt bis hinaus

zum Epitheton ornans.
Was ist geleistet? Wir haben das Schema der Genesis des dichterischen

Kunstwerks. Schema, weil die konstituierenden Begriffe wie Idee, Stoff,
Motiv usw. nicht aus der erschöpfenden Analyse eines einzigen Werkes, sondern
jeweilen an typischen, also stets andern Beispielen erfasst werden. Es ist dies
ein eigener Wert des Buches, dass es freigebig bei jedem Schritt die Anschauung
aus den Schätzen der Literatur schenkt, uns damit zum Sehen erzieht und
zugleich die eine und andere Einzelforschung fördert, im ganzen trotz des schwierigen

Themas mit sich lockt und frisch erhält. In diesem Schema finden wir
alle der literarischen Kritik und Geschichtsschreibung wesentlichen Begriffe
an ihrem naturgemäßen Ort und dadurch in ihrer Tragweite bestimmt, der
Mut zum folgerechten Bauen hat sich gelohnt, Ermatinger kommt über
Beschreibung und Konstatierung hinaus zu Kunstgesetzen, wir können uns der
Unmasse von Werken gegenüber ein gegründetes Urteil bilden; es ist eine
Poetik geschaffen, wie Dilthey sie wünschte.

Einem solchen klaren Bau gegenüber hat es die Kritik leicht. Sie kann
das Fundament, unsere große Dichtung als Kanon, ablehnen, die Vorstufen
und Entartungen, das Lallen der Primitiven im Busch und in der Großstadt
mitreden lassen und wähnen, damit das Werk zu Fall gebracht zu haben. Wer
aber auf dem gleichen Boden steht, der hat nur weniges zu erinnern. So halte
ich z. B. die Polemik gegen die Diltheyschen Weltanschauungstypen für
unzutreffend. Auch ich sehe, dass auf jenem Wege namentlich des Meisters Schüler
oft mehr halbe Philosophen denn Historiker und Deuter der Gestalt geworden
sind, trotzdem kann ich den Versuch einer solchen Typik nicht zurückweisen.
Ich setze jene Typen, die wohl noch genauer umschrieben werden können,
parallel zu einem Begriffspaar wie es etwa Strich in seinem Endlich-Unendlich
entwickelt hat, sie können Stile, Epochen charakterisieren, wollen nicht mehr.
Ferner sind in der Analyse von Dichtungen hie und da die Messer allzuscharf
und sicher geführt worden. Doch da ist der Zwang, zeigen zu müssen, und da

ist die Grenze des Individuums hüben und drüben. Es kommt alles auf die
Art der Anwendung an, und da hat Ermatinger in seiner Lyrik gezeigt, wie
groß das Reich ist, das ihm blüht. — Ich lasse über vieles im vorliegenden
Buch Gesagte reden, würde allerdings dem einen und andern Einwand ent-
gegenfragen, wie der allenfalls modifizierte Begriff sich in einem Zusammenhang,

gar in einem System mit der Verantwortung, das Ganze zu ordnen,
einfügen könnte, ich lege das Hauptgewicht auf die Tatsache, dass diese Poetik



wieder die Gestalt erfasst und so den Dichter als Schöpfer eines Organismus
ehrt. Denn, nachdem allzulange bloße Technik untersucht wurde, sind wir
unter dem Eindruck der großen Krisis ins andere Extrem verfallen, wir sind
Geisthuber geworden, wollen nur noch geistige Deutungen, und wenn sie uns
auch sanft und unvermerkt katholisch machten. Die vielen unberufenen Deuter
haben nur allzu oft die Gestalt zum Bouillonwürfel zusammengepresst. Etwas
überscharfe Durchleuchtung ist stets unvergleichlich pietätvoller und
aufschlussreicher. Die Gestalt. Sie immer wieder zu sehen, aus ihr selbst zu
begreifen ist auch Pflicht und notwendiges Korrektiv, wenn die gegenseitige
Erhellung der Künste zur gegenseitigen Verdunklung zu werden droht. Wer sich
m Ermatingers Buch da und dort vom weißen Licht schmerzlich geblendet
fühlt, der nehme wieder einen Augenblick Kurt Bruchmanns Poetik, 1898,
zur Hand und blättere. Stoff, Stoff, Stoff, vor dem der Verfasser selber ratlos
steht: „Wenn nun das Verhältnis des Dichters zur Wirklichkeit so wichtig ist,
so können wir ja vielleicht Schillers tiefe Einteilung der Poesie beibehalten." —
Mein, wir können nicht mehr zu den entwicklungsgeschichtlichen Herbarien
^rück, wir haben den Mut zu Ideen und daher geht die Weiterbildung unserer
Wissenschaft positiv und negativ von Ermatingers Werk aus; das aber ist das
Droße, das einer solchen Leistung beschieden sein kann.

WINTERTHUR ERNST HIRT

0 £3 0

FRANÇOIS DE CUREL

Sein Théâtre complet ist im Erscheinen begriffen. Der Verleger Crès
hat bisher die ersten fünf von acht Bänden herausgegeben. Sie enthalten alle
bekannten Dramen des Autors und gestatten ein abschließendes Urteil. Eine
mustergültige Ausgabe. Nicht nur wegen der schönen Ausstattung, sondern
Vor allem durch die Vollständigkeit. Sie enthält eine Selbstbiographie, die
Entstehungsgeschichte eines jeden Werkes und dessen Varianten, den un-
ypranderten Abdruck der zeitgenössischen (auch und zwar meist ungünstigen)
Kritik eines jeden Stückes und dazu den Kommentar des Autors. Wir lernen
das ganze, unappetitliche « derrière les coulisses » des Theaterwesens kennen,
h kundschaften und Cliquen des Theaters und der Kritik, Oberflächliches und
Verständnisvolles.

* *
*

Besser als durch die Dramen selbst machen wir durch die Einleitungen die
Bekanntschaft des Dichters, des Schaffenden. Wir lesen die charakteristischen,
v, .Jmcht auch selbst verräterischen Angaben: Geboren 1854 m Lothringen,
als Kind einer sehr reichen, in der Industrie tätigen Aristokratenfamilie, bereitete
sich François de Curel für den Beruf eines Ingenieurs vor, den er aber nicht
ausüben konnte. „Da erkannte ich eine viel interessantere Beschäftigung,
nämlich die, die Entwicklung eines Geistes zu beschreiben • • • • „Da ich nicht
in die Fabrik durfte, wurde ich ein Müssiggänger, der dann später im Ausdruck
seiner Ideen eine Beschäftigung suchen sollte .' „Die Kenntnis des mensch-
ichen Herzens ist die Wissenschaft der Nichtstuer .Gegen 1885 machte

Ich mich daran, zu schreiben .". Zuerst Novellen und Romane; von außen

857



wurde er zum Theater getrieben „Ich habe mich angestrengt, mein Stück
weniger langweilig zu gestalten, indem ich viele Wiederholungen entfernte
„Da ich nach einem Sujet suchte, dachte ich mir, es könnte interessant sein
eine Seele zu studieren .". „Der Inhalt interessierte mich mehr als die
Form „Es entsteht ein Drama, indem die Idee zur Hauptperson wird,
die das Duell der wirklich lebenden Personen leitet

* **

In der Art, wie François de Curel die Probleme stellt, erinnert er am meisten
an die französischen Klassiker. Wie bei Corneille und Racine zwei Seelen-
zustände (Vernunft und Liebe) einander gegenüber, mit einander in Kampf
treten, so in Curels Theater: Liebe und Stolz (in La danse devant le miroir und
den Varianten); Rache aus verzweifelter Liebe und Bedürfnis nach asketischer
Sühne (L'envers d'une sainte); Standes- und Seelenadel (Les Fossiles); Kampf
zwischen dem Bedürfnis nach persönlicher Freiheit und der Mutterliebe
(L'invitée); strenge, rücksichtslose Wissenschaftlichkeit und Liebe (La nouvelle
Idole)-, Egoismus und Altruismus (Le repas du lion)-, Erziehung und Atavismus

(La fille sauvage). Aber die Klassiker sind sozusagen Tendenzdichter,
wie die zeitlich direkten Vorgänger Curels, nur weniger aufdringlich: sie
nehmen, je nach ihrer persönlichen Uberzeugung, dem Problem gegenüber
eine feste Stellung ein: Corneille lässt den Willen siegen, Racine die Liebe.
Curel hingegen ist Skeptiker. Von jedem einzelnen Seelenzustand wird das
Pro und Contra durchgeführt; zur eigentlichen, überzeugenden Entscheidung
kommt es nie; selbst kaum in den Fossiles, deren sämtliche Gestalten (außer
dem durch Selbstmord gestorbenen Robert) viel zu schadhaft, ja gemein, sind,
als dass man an ihre Bekehrung zum Seelenadel glauben könnte.

* *
*

«Sa carrière théâtrale n'a pas été brillante» sagt Curel von einem seiner
Stücke, und auch sonst beklagt er sich häufig, wie lange Zeit es brauchte, bis
er als Dramatiker anerkannt wurde. Die Klage ist unberechtigt. Es gibt
Autoren, die nur als Persönlichkeit, als Gesamterscheinung Interesse
beanspruchen können. Jedes einzelne Werk für sich ist etwas Unabgeschlossenes,
das als dramatische Schöpfung nicht zu fesseln vermag. Erst wenn das
Gesamtwerk des Autors vorliegt, kennt man seine Eigenart, weiß man, worauf
es ihm ankommt, weist man ihm seinen Platz an. Mit andern Worten: mit der
Wiedergabe eines seiner Stücke bringt man den Autor, dessen Richtung
inzwischen bekannt geworden ist, auf die Bühne, nicht das dramatische Werk
als solches, zumal es gar keines ist. Man lässt die Erscheinung François de Curel
als Denker zur Geltung kommen, denn nun ist er fest klassifiziert: er ist der
Denker unter den Dramatikern, aber nicht der Dramatiker unter den Denkern.
— Es braucht nicht des gelegentlichen, besonderen Geständnisses Curels,
dass er bei der Abfassung einzelner Werke gar nicht an die Möglichkeit der
Aufführung gedacht habe; den gleichen Eindruck gewinnt man fast überall.
Wie undramatisch empfunden sind schon — um zuerst etwas mehr
Nebensächliches zu erwähnen — die Didaskalien, die Anordnungen zu den Szenen.
Gelegentlich streift die Ungeschicklichkeit an Naivität. So liest man in der
Mahlzeit des Löwen: An den Wänden sind Bildnisse von Leo XIII. mit Wid-

858



mung und das Bild Jeans (des Helden), von Bonnat gemalt; wie wenn das
Publikum wirklich vom Theatersaal aus die Widmung des einen und den
Porträtisten des andern Bildes erkennen könnte. An einer andern Stelle liest
man: „Madeleine küsst Jean. Das macht einen vortrefflichen Eindruck."
Auf wen Und wer soll das merken Oder : « On devine que des phrases
magnifiques se pressent dans son cerveau. » In La nouvelle Idole lässt er den
Helden einen Rahmen mit «une quarantaine» von Frauenporträten von der
Wand abhängen. Der Autor muss das Interesse für sein Drama gering
einschätzen, wenn er annimmt, das Publikum könnte sich die Mühe geben, die
..vierzig" Bilder nachzuzählen. Und solchen Schnitzern in den Didaskalien
begegnet man noch zu Dutzenden.

* **

Schlimmer sind die Fehler der dramatischen Handlung. Sie ist zu arm,
wie z. B. im Tanz vor dem Spiegel, in dem zwei krankhaft empfindliche
Leute mit unerhörter Sophistik sich gegenseitig quälen, sich beinahe absichtlich
missdeuten. Beide sind zu stolz, um von einander Opfer anzunehmen, prüfen
die Stärke der Liebe des Partners mit erheuchelten Selbstanklagen (Schwangerschaft!),

um am Schluss keinen Schritt weiter zu sein als am Anfang. Der bei
Lurel beliebte Abschluss des Werkes durch Selbstmord des Helden erscheint
durchaus ungenügend motiviert, nur da, um, nach vier langen Akten, „dem
Ding endlich ein Ende zu machen". Oder aber, die Handlung ist zu
weitläufig; sie geht sprunghaft, ohne die nötige psychologische Vertiefung, vor
sich. Sie ist gleichsam nur die Aneinanderreihung von Episoden einer langen
Welt-, Kulturepoche, einer sozialen Bewegung: so in La fille sauvage, in
Le repas du lion. La fille sauvage ist das Symbol der Kulturentwicklung, die
beschichte der menschlichen Entwicklung aus dem Zustand des Orang-Utang
b'szur höchsten Zivilisation, aus der der Mensch aus Atavismus wieder in die
Wildnis zurückverfällt, wenn nicht seelische, sentimentale Gründe fortwährend
Fn me erlangte Zivilisation zu fesseln vermögen. Nun denke man sich, auf der

„ Glaubwürdigkeit einer Person, die im Laufe von drei Stunden
sämtliche Kulturepochen zurücklegt. Die Heldin bleibt ein blutleeres Schema;

Id wird sie wie ein brummender, knurrender Bär vorgeführt; bald redet sie
wie der gewiegteste Nationalökonom. Nicht lebenswahrer sind die übrigen

crsonen des Dramas, die oft, wie der wilde König, zusammenhanglose
Kulturtorheiten zum besten geben. Und über allen steht Paul, der deus ex machina,

er die verschiedenen Zivilisationen am Faden nur so herbeizieht. (Nebenbei
?.e'n°ch ein Kulturdokument der Kriegspsychose zitiert: In der ersten Version
'eij Cure] seine Heldin einen Teil ihrer Erziehung in Bayreuth genießen. In
er definitiven Ausgabe verlegte der Autor den pädagogischen Sitz nach Paris,

'pour retirer de l'Allemagne le brevet de civilisation suprême». Für einen
enker vom Grade eines Curel mutet diese Kleinlichkeit recht sonderbar an

Le repas du lion umfasst die ganze Geschichte des Sozialismus oder doch
wenigstens die ganze Biographie eines Sozialisten von der Stufe an, da er sich

en Armen, den Arbeitern, opfern will bis zum Augenblicke, wo die Arbeiter
nur die Werkzeuge zu seiner eigenen Machtentfaltung, zum tyrannischen
Herrscher werden.

im ganzen Werke Curels sehe ich eine einzige Comédie, deren Handlung
ln angemessenem Umfang glatt abwickelt, nicht schleppt und auch nicht

859



zum sprunghaften Fortschreiten gezwungen ist, sondern psychologisch möglich
durchgeht. Es ist « La figurante »: Der Politiker Henri braucht als Dekoration
für sein Heim eine legale Frau; seine Geliebte verschafft ihm eine Figurante,
eine Scheinfrau, die aber nach Jahren und Wechselfällen, dank ihrer wertvollen
Eigenschaften, sich das Herz des Gatten allmählich erobert, seine wahre Frau
wird; die boshafte Bloß-Mätresse wird somit überflüssig und ihrer Funktionen
enthoben.

* *
*

Trotz der dramatischen Mängel, dem Mangel an Abgeschlossenheit und
Durchsichtigkeit der Handlung, wird es doch immer eine Elite von Menschen
geben, denen François de Curels Schaffen einen größeren, höheren Genuss
bedeutet als sämtliche Erzeugnisse der heutigen dramatischen Literatur. Man
interessiert sich dann weniger für die Fo:m (Drama), die sehr oft als gemacht,
als ausgesprochene „Literatur", erscheint, als für die Probleme, die mit großer
Gründlichkeit, mit einer fast objektiven Beleuchtung von allen Seiten
behandelt werden, die Probleme, von denen in einem früheren Abschnitte die
Rede war. Man empfindet das Werk des Dichters gleichsam als das dialogisierte
Tagebuch eines sich selbst scharf prüfenden, eines sich mit den sozialen,
sentimentalen und ethischen Lebensproblemen skrupulös beschäftigenden
Mannes; und nicht mehr seine Gestalten erscheinen als die Protagonisten
seiner Dramen, sondern seine Ideen, er selbst, der Denker. Die Charakteristik
seiner Personen ist ein eigenartiges Gemisch von Unbeholfenheit und feinster
Psychologie. Unübertrefflich ist die Psychologie der Menschen, die aus seinem
Milieu stammen, einer bestimmten Landaristokratie und der Schwerindustrie.
Am besten aber zeichnet er defekte, krankhaft empfindliche, innerlich
zerrissene Charaktere, Menschen, die an der Lösung der Probleme selbst scheitern.1)

ZÜRICH BERTHOLD FENIGSTEIN

*) über François de Curel erschien vor kurzem eine fleißige Zürcher Dissertation des jungen
Romanisten Karl Weller, die sprachlich etwas schwerfällig, in der Analyse der einzelnen Dramen
ein wenig zu weitschweifig geraten ist, im übrigen aber mit bemerkenswertem Verständnis die
Eigenart des Dichters würdigt.

<8>

ABONNEMENT: Jährlich (20 Hefte) 18 Fr., halbjährlich 9 Fr., vierteljährlich 4 Fr. 50;
im Postabonnement 20 Rp. Zuschlag*, nach dem Ausland mit Portozuschlag.
Einzelne Hefte 1 Fr.

INSERATE : i/i Seite 100 Fr. Vi Seite 55 Fr. V* Seite 30 Fr. 1/8 Seite 17 Fr. 50.

Verantwortliche Redaktion : Prof. Dr. E. BOVET, Dr. MAX RYCHNER, R. W. HUBER.
Redaktion u. Sekretariat: Zürich 2, Bleicherweg 13. Telephon Selnau 47 96. Postscheck Nr. VIII 8068

Expedition, Druck u. Verlag: Art. Institut Orell Füssli, Zürich (Postcheck Nr. VIII 640).

860


	Das dichterische Kunstwerk

