
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Natur

Autor: Koelsch, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


trösten, dass auch die Reaktion zu jenen Kräften gehört, die
stets das Böse wollen und stets das Gute schaffen. Angesichts
der heutigen Weltlage drängt sich uns unwillkürlich die Idee
auf, dass die Zeit nicht mehr fern sein kann, wo aus dem Ubermaß

des Übels neues Glück erblühen wird. Denn je tiefer
die Völker von der Reaktion in die Nacht der allgemeinen
Verelendung hineingeführt werden, umso ungestümer werden sie
schließlich nach der befreienden Sonne der Demokratie
verlangen. Es ist ja nicht wahr, dass die Weltgeschichte nur immer
von kriegslustigen Cäsaren gemacht wird. Auch Demokraten
und Weltbürger haben Völkerschicksale und Kulturen gestaltet
und ihr Ruhm strahlt heller als der der Kriegshelden. Mit
demselben Recht, mit dem Spenglers Bewunderer von dem
befreienden Cäsar träumen, träumen wir jedenfalls als Anhänger
Kants von einem modernen Perikles, der nicht mehr irgendein
Griechenland, sondern die Menschheit zur Demokratie führen
und als Schaffer des waffenlosen Friedens endlich das goldene
Zeitalter der wahren Zivilisation vorbereiten wird.

BERLIN HERMANN FERNAU

000
NATUR

Es ist nicht wahr, dass die Natur nur aus den Naturgegenständen und
Naturvorgängen besteht, die im Ablauf der Zeit den Raum vor uns erfüllen.
Das war einmal so. Das war damals so, als der erste Mensch, nachdem er
schon lange als Tier auf der Erde gewandelt war, etwas von sich abfallen fühlte,
was wie eine Binde gewesen war, und er vor der erstaunlichsten aller
Entdeckungen stand: dass er nämlich etwas, was er bis dahin nur hatte haben
können vor seinen Sinnen und in seinen Sinnen und dank dieser Sinne und
ihrer Empfindungen auch hatte haben können in seinem Lebensgefühl, nun
plötzlich hatte „bewusst". Solange die Welt in das Medium seines Lebensgefühls

eingeschlossen und eingebettet gewesen war, wie das Kind in den
Mutterleib, war sie geradezu ein körperhaftes Stück von ihm selber gewesen.
Gewiss trugen einzelne Teile der Welt, genau wie heute, das Zeichen der
Nahrung, während andere mit dem Zeichen des Feindlichen und Gefährlichen,

des Hellen oder Dunklen behaftet waren. Aber diese Zeichen des
Feindlichen, des Nahrungsfähigen usw. waren doch Zeichen vom selben Rang,
wie er den Zeichen für den eigenen Fuß, die eigene Haut, die eigene Hand usf.
zukam. Jetzt sonderte sich plötzlich die ganze gehabte Zeichen- und Bilderwelt,

die bis zu diesem Augenblick Realität und Dasein nur im wallenden
Strom des fließenden Erlebens besessen hatte, vom Menschen ab als „Natur",
die „ist", sie lag plötzlich hinweg von ihm, und er stand inmitten des
Abgerückten als einer, der Raum und Zeit um sich sah und sich selbst von den

750



andern als verschieden empfand. Alles, was nicht er selber war, das war jetzt
,,Jenes". Es war das Fremde, war Natur, Natur als Erscheinung, Natur als
Geschehen, Eine andere Natur gab es nicht.

Aber dieser Zustand ist unwiederbringlich dahin.
Gewiss besteht auch für uns Natur aus Gegenständen, die außer uns sind,

und aus Bewegungen, die getrennt von uns vor sich gehen. Aber sie besteht
für uns nicht allein und ausschließlich aus ihnen. Sondern sie besteht auch
aus unserm Verhältnis zu dem, was wir Erscheinung und Vorgang, Ding und
Geschehen, Gestalt und Wirklichkeit nennen; sie besteht aus den Deutungen
und Bedeutungen, die wir in die Natur hineinverlegt haben, sie besteht aus der
Sehnsucht, die wir den Naturgegenständen und Naturvorgängen entgegentragen,

aus dem Urteil, das der Geist über sie fällt, und aus dem Mythus, den
die Seele erfindet. Sie besteht aus den Meinungen und Theorien, die je und
je über sie aufgestellt worden sind, den wissenschaftlichen, geschichtlichen,
religiösen und moralischen Theorien, in der Hauptsache sogar besteht sie für
den kultivierten Menschen aus ihnen. Deswegen hat auch jeder besondere
und unbesondere Mensch seine eigene Natur. Und mancher ist da, der hat
gar keine Natur. Denn er hat nur Theorien, die die Natur denaturieren,

Für den Menschen des ersten Seins, für das Kind, für das Tier ist das
alles ganz anders. Für das Tier ist Natur eine Einatmung. Es nimmt etwas
durch seine Sinne auf, behält von dem Aufgenommenen einen Eindruck zurück
und aus dem Zurückbehaltenen formt es jene Erfahrung, die in ihm wirkt wie
irgend ein Organ, das es hat, wie irgend ein Gelenk oder Muskel. Es hat kein
Bewusstsein von seiner Erfahrung; es hat nur Verfügung darüber. Und wie
das Tier beginnt auch das Kind. Es sammelt Eindrücke von der Natur, die ist,
und bestimmt sein Verhältnis zu ihren Gebilden nach dem, was es selber an
ihnen erlebt.

Aber schon mit den ersten Atemzügen atmet das Kind noch etwas anderes

ejn als nur Natur, die ist, oder Natur, die geschieht : — es atmet auch Meinungen
ein, die sich frühere Geschlechter über Naturgegenstände und Naturvorgänge
gebildet haben. Es atmet ein, was von andern in die Natur zurückgeatmet
und wie ein Nebel über die Dinge ausgehaucht worden ist. Es stößt sofort
mit jener krustenhaften Decke von Urteilen und Vorurteilen zusammen, die
in unermesslichen Schichten alle Dinge und Vorgänge der Natur unnahbar
umhüllen, wie die Rinde unserer Erde den Erdkern umhüllt, und kommt
infolgedessen an die Naturvorgänge und Naturgegenstände gar nicht heran. Wie
einem Menschen Natur erscheinen und wie sein Verhältnis zur Natur
ausfallen wird, ist also schon von sehr früh an durch ganz andere Instanzen
mitbestimmt als durch das individuelle Erleben. Es ist von sehr früh an
mitbestimmt durch die Werturteile, die man in seiner Kindheit einzuatmen
bekommt, durch die Ansichten, denen man in seinen hilflosen Tagen verpflichtet
wird, durch all den Hexensabbath von erlernten Lehren und Theorien, die über
die Natur als Ganzes und über ihre einzelnen Teile bestehen. Als Bestandteile
der Natur, genau so elementar wie die Dinge und Vorgänge selbst, werden sie
angeboten. Das Kind nimmt sie in dieser Meinung auch auf.

Als ich jung war, war einer der elementarsten Bestandteile der Natur, mit
Bern ich Bekanntschaft machte, die biblische Schöpfungsgeschichte. Jedes
Ding, das vor die Augen kam, empfing von ihr einen bestimmten magischen
Glanz, der die Sinne betörte. Später gerieten dieselben Dinge in den Lichtkegel

der Entwicklungslehre und empfingen einen anderen Glanz. Aber

751



beständig leuchtete durch die Maschen des neuen Kleides der Schimmer des
Gewesenen fühlbar hindurch; denn wenn auch die alte Lehre verworfen war,
so ging den Dingen doch nach, dass sie einmal im Lichtkreis einer andern
gedanklichen Umwelt gestanden hatten: wie dem Walfisch noch heute nachgeht,

dass er von Landtieren stammt. Heute aber stehen neben den biblischen
Märchen und den darwinistischen Märchen über Natur und Naturgeschehen
das Kabylenmärchen und die Aussagen, die der Buschneger macht. Gleichzeitig

stehen die Theorien aller Philosophen, die je und je in Asien und im
Orient, in Europa und auf Feuerland lebten, daneben. Und jede Meinung ist
eine Wolke, die sich über die Dinge und über die Meinungen legt, die schon
von den Dingen bestehen. Kein Kulturmensch kann die Natur, die ursprüngliche,

unverhüllt sehen, aber auch keiner dringt durch den Schleier hindurch
bis zum wirklichen Sein der Naturdinge vor, geschweige denn bis zu ihrem
Wesen.

Auch der Mann der Wissenschaft dringt nicht vor bis zur Natur der Natur,
bis zur nackten Natur, die von allem Vorgeurteilten befreit ist. Er glaubt
zwar, der Gegenstand, mit dem er sich befasst, sei die Natur ohne Menschenzutat,

die Natur, wie sie ist oder wie sie geschieht, und wenn er die Gesetze
eines fallenden Steines aufstellt oder die Verdampfungswärme des Wassers
bestimmt, so ist er fest überzeugt, in dem Stein einen reinen Gegenstand der
Natur und in dem Verdampfungsprozess einen reinen Naturvorgang als Objekt
der Untersuchung in Händen zu haben. Er betont ja ausdrücklich, bei seinen
Aussagen über die Gesetze des Fallens von allem zu abstrahieren, was der
fallende Körper oder das Wasser ausser einem chemo-dynamischen Mengensystem
bestimmter Struktur sonst noch sind oder dem Menschen sein könnten. Aber
auch diese Meinung des Wissenschaftlers, dass er soweit abstrahieren könne,
ist ein Vorurteil, das (nicht erst in unsern Tagen) über die Naturgegenstände
und Naturvorgänge ausgehaucht worden ist und das nun an ihnen haftet:
genau wie der Schimmer des biblischen Schöpfungsmärchens, in das die
Legendenerzähler die Natur eingetaucht haben. Zwar werden sich jene
Gedanken und Vorstellungen, in die die Dinge je und je von Menschen eingehüllt
worden sind, auf der Wage nicht spürbar machen; auch in das Thermometer
und in die Uhr, in den Meterstab und jene Instrumente, mit denen man Fallzeit

und Falldistanz misst, gehen jene Vorstellungen nicht ein. Aber Wage
und Uhr und Meterstab, die man in der Wissenschaft aussagen machen lässt,
sind ja auch gar nicht — der Mensch! Sie erfassen, auch wenn man ihre
Aussagen zusammenaddiert, nicht das Ganze des fallenden Steins oder des

verdampfenden Wassers. Es geschieht nur, dass der Mensch sich ihrem monotonen

Geschwätz unterwirft und nachplappert, was sie hersagen; dass er dieses-

Geplapper, in ein System gebracht, exakte Wissenschaft nennt und zum Götzen
macht für sich und die andern. Sobald er jedoch seinen Wagen und Uhren
Schweigen gebietet, oder — zugleich mit ihnen — sich an ihre Stelle setzt,
nichts beiseite lassend oder ertötend von dem, was er ist; sobald er nicht nur
bei seinem Hirnmenschentum sich separiert und statt auf Uhrenzeiger zu
starren, dem Stein nachsieht, wenn er in den Abgrund fährt, und dem Dampf,
wie er wallt und verschwindet, wetterleuchten aus Dampf und Stein alle jene
erstaunten Menschenaugen und Menschenmythen heraus, die je und je in sie
hineingelegt worden sind und mit ihrer Natur sich unzertrennlich verbunden
haben. Sie überfallen ihn und überwältigen ihn, und wenn er dann fassungslos
irgend etwas zu stottern beginnt, so wird in seinem Gestotter vielleicht mehr

752



Wahrheit über das, was Fall und Dampf wirklich sind, liegen, als in allen
Systemen, die man auf Hochschulen lehrt. Denn hinter den Wolken und Wasserwogen

der Menschenmythen, mögen sie von Gelehrten oder Toren um die
Dinge herumgelegt worden sein, ist das undurchdringliche Antlitz der Dame
von Sais erschienen und sie hat ihn — für einen Sekundenblitz — hinabblicken
lassen in den Schoß jenes Zauberberges, in dem die wahre Natur der Natur
und ihres Geschehens aufbewahrt ist. Genau so lang, als er an Gedankenflucht

litt, hat er die wahre Natur, die nicht denaturierte, gesehen.
RUSCHLIKON ADOLF KOELSCH

0 0 0

ZU PAUL HÄBERLINS: DER LEIB UND DIE SEELE
Erst sollen ausschließlich der logische Aufbau und die Folgerungen des

Verfassers dargestellt werden:
Der Mensch erlebt zwei Erfahrungswelten durch sich: Die des sinnlich

nicht Wahrnehmbaren, d. h. dessen, das durch ihn denkt, die Seele und jene
andere, deren er sich nur sinnlich bewusst wird, den Leib.

Die scheinbare Verknüpfung, ja sogar Vereinigung dieser zwei Reiche wird
aus drei Erfahrungskreisen gespiesen:

I. Den sogenannten Parallelbeziehungen, z. B. Körperbau und Charakter,
Handschrift und Charakter.

II. und III. Den Wechselbeziehungen des Körpers auf den Geist, z.B.
Denkstörung durch Gehirnverletzung, Alkoholvergiftung und Einwirkungen
des Seelischen auf den Körper, z. B. Verdauungsstörung durch Angst.

Indessen wird irgendwelcher Zusammenhang des Körperlichen und des
Seelischen abgelehnt, weil nicht gleichzeitig Parallel- und Wechselbeziehungen
miteinander bestehen können, sodann wegen völliger Qualitätsfremdheit
seelischer und körperlicher Eigenschaften. In der Art: ,,Die Logik will, dass
die Welt de, Erfahrung widerspruchslos gedacht werde." Und: „Dinge, die
keinen Zug gemeinsam haben, sind sich vollkommen fremd, haben keinen
Zusammenhang irgendwelcher Art."

In den Kapiteln 2 und 3 wird ein Aufbau des Weltbildes auf einheitlicher
Grundlage versucht :

Der Mensch nimmt wahr: Wirkliches, Tatsächliches,Täuschendes, Nicht-
seiendes. Das Wirkliche, wenn es tatsächlich Wirkliches sein soll, muss Wert,
Bedeutung, Beziehung haben zum Subjekt. Es muss ferner als Funktionssubjekt

und Funktion erkannt werden. Eigenschaft ist Funktion oder doch
Funktionsmöglichkeit. Klug, schwer ist etwas, das handelt, oder handeln kann
als klug, als schwer. Wörtlich lautet die Definition: „Und alles Wahrgenommene

ist deshalb und nur deshalb für wirklich gehalten, weil wir in ihmein
Subjekt am Werke sehen, einen selbständigen Träger von Wirkung, ein
Wirkendes und Bedeutsames."

Das Wahrnehmen selbst erfolgt aus zwei Quellen:
L Der primären oder Selbst- oder Ichwahrnehmung.
II. Der sekundären oder Fremd- oder Sinneswahrnehmung.
In der Ichwahrnehmung ist das Ich als das Funktionssubjekt gegeben.

Uber die Existenz des Ich besteht kein Zweiftl. Das Seelische aber ist die
Funktion des Ich. Entscheidend für die Beweisführung ist folgende
Überlegung des Verfassers: „Für die Selbstwahrnehmung brauchen wir die Sinne

753


	Natur

