Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Bildung

Autor: Schaffner, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BILDUNG

In den alten Kampf zwischen Wollen und Sollen, Glauben
und Wissen hat die menschliche Erfahrung einiger Jahrtausende
den Begriff ,»Bildung* als einigermaflen sichere Insel eingebaut,
an der sich zunichst die Wellen austoben kénnen, bevor sie an
die hinféilligeren Positionen des Geistes und der Moral kommen
und dort allzu schlimmen Schaden anrichten. Die Parteien
schlagen sich jetzt nicht mehr so sehr um Gott und Teufel,

onfession und Dogma, als um den alleinigen Besitz der
ildung und deren allein richtige Anwendung auf den Men-
schen, kurz: um die ausschlieBliche oder doch vorherrschende
usnutzung der besagten Position. Wir haben nun eine Ge-
miitsbildung, eine Geschmacksbildung und eine Geistesbildung.
Betrachten wir zuerst die sogenannte Gemiitsbildung. Sie
at als Ideale einmal das Familienleben mit seinen geheiligten
usblicken und seinen philistrésen Umsandungen, die man als
SpieBbiirgerei begreift, dann die nachsthohere moralische Kate-
gorie des Patriotismus mit seinen Kulturleistungen: Feudalis-
mus, kapitalistische Gesellschaft, Klassen, Stinde und Staaten,
eren dekorative Distelgrofbliite heute auf dem Steinfeld des
ationalismus erprangt — und endlich die allerhéchste Kate-
gorie der Religion mit dem Untergrund der konfessionellen
irchen als sichtbaren Schopfungen, auf deren mit Fliesen
gedecktem Boden wir blof geschnittene oder kiinstliche Blumen
antreffen und gar keine bewegliche Kreatur. Alle drer Kate-
gorien beanspruchen mit héchster Autoritit die gottnéic_hstep
ebenswerte, die grofiten Aufwendungen an Selbstlosigkeit
und sittlicher Leistung und die Uberordnung iiber das person-
liche Leben als gesellschaftliche oder gar gottliche Sakramente,
In deren abstrakte Abgriinde zeitenweise das gesamte Sinnen-
eben der Persénlichkeiten, Geschlechter und Epochen stiirzt.
les sind dann vom Standpunkt der Gemiitsbildung aus ge-
sehen ideale Zustinde, weil Idee und Leben, hochste Vor-
Stellung und Wirklichkeit eines zu sein scheinen. Tatséichh.ch
zahlen Leben und Wirklichkeit die ganze Zeche, und es wird
nicht bloB der Tod in den Sieg verschlungen, sondern auch

Jede andere Bildung, die nicht Gemiitsbildung 1st.
Wissen und Lepen, XVI. Jeh-g. Heft 15 (1. Juni 1923)

713



Grofle Zeiten im Sinn der Gemiitsbildung waren die
Christenverfolgungen, die Kreuzziige und Religionskriege.
Als grofie Zeit sprach man auch den letzten Weltkrieg an.
Revolutionen mit blutigem Verlauf rechnet man ebenfalls 1n
diese Klasse und halt thnen den Lorbeer des Heroismus berett.
Das Ziel solcher Bewegungen ist allemal die Herstellung einer
sogenannten hohern Wahrheit, zu deren Gunsten die einfache
Wirklichkeit vergewaltigt und umgedeutet erscheint, ab- und
weggedeutet in einen Bereich, aus dem die Vernunft verbannt
und die Kontrolle des gesunden Menschenverstandes aus-
geschaltet 1st, denn in den Kirchendogmen, Mysterien, Rechts-
verhiltnissen, Staatsordnungen und politischen Gebriauchen
herrschen Grundsitze, deren Tragweite immer nur wenigen
zuginglich bleibt. Hier iibt ‘ein kleiner Kreis von Menschen
durch emen gréflern von Eingeweihten — Priester, Juristen,
Politiker, Beamte, Militdrs und Polizet — Gewalt aus, lenkt
die offentlichen Geschicke und erfindet jeweils die Stich- und
Schlagworte, die das — sorgfiltig angeziichtete — Glaubens-
bediirfnis der Massen verlangt. Diese gehdren zur Bildung.
Es wird als verichtlich dargestellt, weder religiése noch poli-
tische Bildung zu besitzen. Es wird die Pflicht vorausgesetzt,
dass jeder Mensch die Dogmen der Kirchen und Staaten kennt
und anerkennt, in seinem Gemiit bewegt und thnen von seiner
eigenen Blutwidrme Leben gibt, da sie selber keines haben
konnen. Sie existieren nur i der Idee, und jedes Kind kann
sie fiir sich wegdenken, tut es auch unbewusst, und Tausende
von temperamentvollen Frauen tun es wenigstens dem Staat
gegeniiber praktisch; fiir sie gibt es auf diesem Gebiet und 1n
diesem Umkreis das Ding nicht, das es fiir Hunderttausende
anderer Menschen gibt, und also auch nicht die dazugehorige
Bildung. Demnach haben wir kein souverines, unbedingtes,
kein absolutes Ding vor uns, und die einschligige Bildung st
zum wenigsten problematisch. Das religiose Element hat noch
den Vorteil, auch ohne Kirche ein Dasein fortzufiihren unfi
sogar nachzuweisen, zumal sich immer alles glauben, aber nie
alles wissen ldsst. Das politische Element miisste auf das Natur-
gesetz der gegenseitigen Hilfe zuriickfallen, dem das hoher
organisierte Tier, ja selbst die Zelle bereits gehorcht, wenn

714



nicht der Mensch daraus das ,,Gesetz"* der gegenseitigen Macht-
ausiibung entwickelt hitte, da er sich die Hilfe standesmifig
bezahlen lsst.

An diesem Kreuzweg hat Goethe seinen Merkspruch auf-
gerichtet : ,,Wer Kunst und Wissenschaft besitzt, der hat auch
Religion®. Zwar die Religionsanhinger meinen: ,,Wer Religion
besitzt, der braucht keine Kunst und Wissenschaft, oder er
hat mehr als das in der gottlichen Offenbarung”*. Eine solche

nschauung ist unerschiitterlich als Eigentum und Eigenheit
des betreffenden Individuums. Man kann hochstens sagen:
»lhre Ausiibung hat dem Menschengeschlecht bei weitem nicht
Immer wohl| getan”. Man kann sogar weiter gehen und es als
emn Wunder bestaunen, dass trotz aller religiésen und politischen
ntfaltungen, trotz einer Jahrtausende beherrschenden Gemiits-
l311dung noch Menschen vorhanden sind, die sich iiber diese
ragen Gedanken machen kénnen.
Aber: ,Wer Kunst und Wissenschaft besitzt, der hat auch
eligion”. Hat er nun Religion ohnehin und wiren die beiden
cIstgenannten Groflen nur Bestandteile der dritten? Oder 1st
le Religion eine Eigenschaft von Kunst und Wissenschaft?
erner: Ist es eine Willkiirlichkeit, diese beiden von jener zu
trennen und abgesondert zu kultivieren? Oder umgekehrt, nur
unst und Wissenschaft zu entwickeln, wie es die Atheisten
tun? Welche Fassung oder Zusammenstellung ist schon prakti-
Zlert worden? Wir konnen nichts anderes sagen, als dass in
Jedem grofien Leben alle drei Bestandteile gleich stark ent-
wickelt waren und einander harmonisch bedingten, ergdnzten
und steigerten, ohne dass eines vorherrschte. Oder wenigstens
alle drei Schnsuchten darnach. Grofe, scheinbar vorwiegend
religisse Menschen wie Zwingli oder Franz von Assist wéren
nichts gewesen als wunderliche Kiuze ohne ihren ernsten
esitz an Kunst und Wissenschaft, ihre Beherrschung d?l"
eitbildung, ob sie sie bestitigten oder verwarfen. Wober die
otive eine grofle Rolle spielen und vielleicht noch emer
nihern Untersuchung bediirfen. Es ist doch fraglich, ob Franz
von Assisi, geniihrt von einer freien, tiefen, groBmiitigen natur-
Wissenschaftlichen Bildung, zur Weltflucht gekommen wire,
und wag Goethe, nach seiner religissen Epoche, ohne jene,

715



befangen in einer aristotelischen und scholastischen Welt des
Mittelalters, fiir eine Richtung genommen hitte. Grofle
Naturen wie Lionardo oder Dante fanden sich hier einen Weg
zur Fretheit mit dem Geleitbrief der Kunst allein, wiahrend
der Geleitbrief der Naturwissenschaft in den ersten Anfingen
(Galile1) nicht vor Verfolgungen durch die herrschende Bildung
schiitzte. Dieser Streifblick bringt uns zu der zweiten Kategorie,
der Geschmacksbildung.

Seit Winckelmann sieht man in Deutschland, entgegen dem
giiltigen religissen Dogma, in der Kunst das wirkliche grofle
und fruchtbare Erziehungsmittel fiir das Menschengeschlecht.
Goethe selber ist dieser Auffassung lange gefolgt und hat sie
erst in den Wanderjahren des Wilhelm Meister durchbrochen.
(Keller machte den Versuch, die patriotische Gemiitsbildung
vernunftgemifl umzuwerten; er ist nicht allgemein nutzbar
geworden, weil er weder tief genug in der Kunst, noch tief
genug 1n der Wissenschaft verwurzelt erscheint.) Diese dsthe-
tische Erziehung (von welcher Keller folgerichtig absieht) steht
in den Augen der humanistisch erzogenen gebildeten Welt auch
heute noch wesentlich héher im Ansehen, als die religiése, und
hat hundert Jahre nach Goethe eine Gemeinde, deren Mit-
glieder man in allen gesellschaftlichen Schichten findet; ja in
den Kopfen und Ohren der meisten Menschen klingen die
Begriffe ,,Bildung’* und ,,isthetische Bildung"* zusammen, sind
dasselbe, und gibt es iiberhaupt nach dem ,,Untergang der
religiosen Bildung™ blof} noch die Maglichkeit der #sthetischen
fiir die entwickelte Personlichkeit. Die Kirche dieser Leute 1st
die Literatur, das Dogma die #sthetische Weltanschauung, die
Priesterschaft das Levitentum der Ausleger, thre Wirklichkeit
das Reich der Kunst, und das, was sie ausschalten, die Herr-
schaft des Alltags. Vor allem kann man feststellen, dass diese
Kultgemeinde ebenso der gehobenen Gemiitsverfassung zu~
ginglich ist, wie die religiose, und einem Teill davon 1st sie
geradezu das Ziel, wihrend das heute fiihrende Schwergewicht
nach einem Zustand strebt, den ungefihr der Schluss des
Olympischen Friihlings von Spitteler skizziert: eine Art von
schicksallosem Uber-den-Dingen-Stehen, hergestellt durch den
Riickzug des Gefiihls aus dem Weltgeschehen und selbst aus

716



den persénlichen Bezichungen, und durch die Uberfiihrung
es Kunstinhalts in eine geniefende Verstiandigkeit oder einen
verstindigen Genuss.
. Aus dieser innern Verfassung ist die religiose wie die poli-
tische Erregung ausgeschlossen. Zu deutlich haben beide ja
auch ihren fraglichen Wert beim Aufbau des Lebens offenbart
und zu schwer stehen sie unter dem Verdacht, eigentlich le]?ens~
feindlich und fortschrittsunwillig zu sein. Die éisthet1§che
EItanschauung aber muss insofern liberal und fortschritts-
reundlich sein, als sie alle Erschiitterungen des Lebens und
des Gesellschaftshaues auszuschalten und abzugewshnen sucht,
a diese die Entwicklung des #sthetischen Zustandes gefihrden
und den Genuss stéren. Sie 1st also nicht blof3 traditionell
pfaffenfeindlich und politisch ignorant, sondern neuerlich be-
wusst politisch liberal und pazifizistisch, wihrend sie ein ge-
legentliches Schillern nach dem Katholizismus hin keineswegs
'mmer ausschliefit, wie beriihmte Beispiele belegen. An_den
grundlegenden erzieherischen Wert der NatuliWiSSGT}SChaften
glaubt das #sthetische Dogma nicht, da sie dazu geeignet er-
scheinen; dieses zu erschiittern, die Menschen zu verni_ig:hter_n
und so zu ‘materialisieren und mechanisieren, dass sie die
Unst nur noch als Unterhaltung erleben oder, wie die Religion
allbereits, tiberhaupt nicht mehr beachten. Der Niitzlichkeits-
Standpunkt erschiittert auch die Geltung der Philosophie, indem
der Niitzlichkeitsmensch diese folgerichtig als Kunst behandelt
und schlechthin tibergeht, wihrend der #sthetische Men_sch sie
als' Niederschlag der Bildung iiberhaupt verehrt, wie der
religisse Mensch die Offenbarungen verehrt. Es ist die Ge-
sellschafts- und Weltstimmung, die Spengler als Untergang
dffs Abendlandes zu Reklamewert gebracht hat. :Ebenso sahqn
die Menschen den Untergang der Welt gekommen, als die
dsthetische Weltanschauung — im Gefolge der humanistischen
Wdt}ichen Bildung des Menschen fiir den Menschen — am
Orizont heraufstieg und die religissen Dogmen absetz-te.
Ine gewisse Reizbarkeit dieser Gemeinde gegeniiber schein-
arer Missachtung ihrer Ideale lisst darauf schlieflen, dass sie
sich selber des Umschwungs bewusst ist und danach strebt,
thren Einfluf aufrecht zu erhalten: ein Bemiihen, ber welchem

717



sie unsere aufrichtigsten Wiinsche hat, denn ithre Gottheit 1st
das Schéne, und wer soll sich nicht von ihr ergreifen und er-
schiittern lassen!

Aber alle Kulte kommen zu Alter und werden miide. Was
heute ein frischer und kithner Impuls voll Auflehnung und
Neuerungslust ist, wird morgen zur guten Gewohnheit und
iibermorgen zur leeren Nachahmung. Der Kult des Schénen
hat der Menschheit keine Kriege und blutigen Revolutionen
gebracht, hat keine Unterdriickungsverhiltnisse und ausge-
beuteten Klassen geschaffen, und allein dieser Umstand 1st
schon dazu geeignet, thn zu empfehlen und seinen Fortbestand
zu betreiben. Sein Gegenstand ist fassbar und begrifflich,
sinnlich wahrzunehmen und geistig zu gestalten, was alles von
den Gegenstinden des Gemiitskults nicht behauptet werden
kann. Auch der Kult des Schonen setzt Bildung des Gemiites
voraus, zumal er auf dem Weg iiber die Gottes~ und Heiligen-
darstellung mittelbar aus dem Bezirk des Religiosen stammt,
aber er wendet sich an den ganzen Menschen und bezieht auch
seinen Verstand, seinen Geist ein, ja er hat dazu noch die
ewigen Rechte und Notwendigkeiten des Leiblichen erkannt,
dessen volle Entfaltung eine wesentliche Voraussetzung fiir
seine Schonheit ist. Da er um des Schonen willen also auch
den Leib pflegen muss, so finden wir thn — mit Goethe an
der Spitze — bereits auf dem Weg des Sozialsinns. Den
Religionen des Abendlandes und Indiens, also den indo-
germanischen, gilt der Leib nichts, die Seele alles, die Erde
als ein Priifungstal, der Himmel als die wahre Heimat, wenn
sie nicht das Nichtsein, das Nirwana, als Ziel vor sich sehen.
Daher: wer den eigenen Leib nicht achtet, wird auch den Leib
des Nichsten nicht pflegen, und wir erleben, was die Ge-
schichte zeigt: die Verwahrlosung und Verelendung ganzer
grofler Volker und Erdteile, wie in Indien und im Mitteleuropa
des 17. und 18. Jahrhunderts, oder das Wiedererwachen d?l'
menschlichen Anspriiche auf die Grundrechte des Daseins m
einer Kette von blutigen Erhebungen, Unterdriickungen ul}d
Sozialkatastrophen, von denen die grellste gegenwirtig In
Russland sich abwickelt.

All diesen Jammer samt den vorausgegangenen Ursachen,

718



der Uberwiltigung und Bewirtschaftung der Volksmassen durch
zahlenschwache, machtausiibende Kasten, hat niamlich der
Kult des Schénen in keiner Weise aufhalten kénnen. Er hat
W_ohl, und das ist wieder ein Ruhmesblatt in seiner Geschichte,
die kirchlichen, theologischen Bevormundungen sprengen und
dem Menschen wieder Mut zu sich selber machen_kénnen,
aber, da djese Bildung sogleich zu einem weitern Privilegium
er Besitzenden und Maichtigen wurde — denn es gehort
geho_bener Zustand dazu, das Schéne zu kultivieren! — ging
es diesem Evangelium genau wie dem Protestantismus, der —
sicher in Preuflen — zu einer gottlichen Sanktion der politisch-
wirtschaftlichen Untertanenverhiltnisse ausgebaut wurde. Thron
und Altar wurden in ein siamesisches Zwillingspaar umge-
wandelt, wie Reichtum und Bildung, Besitz an Giitern und
esitz an Kunstwerken, Macht und Lebenskenntnis, Lebens-
unst, Lebensgenuss in den Augen der meisten Menschen
Zusammenstehende Erscheinungen sind. Der Kult des Schénen,
er in seinem Entstehen kimpferische Richtungen hatte, wurde
Neutralisiert bis zu dem Begriff: I'art pour Iart. Ein ausge-
rettetes Philologentum entstand, das dazu iiberging, Erschei-
Nungen nur #sthetisch zu deuten, die allumfassend, entwick-
ungsgeschichtlich und diamonisch lebenschaffend verstandqn
sein wollen. Die ,,isthetische Weltanschauung™ entstand, die
geschmiicklerisch sich vornimmt, iiber den Dingen und iil?er
en Kampfen zu stehen. Das gebildete Publikum gewdhnt sich
aran, das Leben durch Literatur zu sehen, und.w1e v1_ele
enschen kennt jeder von uns, die heute ohne diese Brille
um sich her iiberhaupt nichts wahrnehmen. Die wenigen
mnerlich bewegten und aufgeregten Schiiler Goethes haben
~ sagen wir es offen — keinen Einfluf} mehr. Das Leben hat
sich abermals einen neuen Weg gesucht: aus der asthetischen |
ldung ist wie die Blume aus dem Stengel die naturwissen~ |
schaftliche hervorgebrochen.

»Wer Kunst und Wissenschaft besitzt —!" Der Haupt-
Urtum unserer Goethe-Astheten besteht darin, zu iibersehen,
dass Goethe in spitern Jahren die einseitige Forderung nach
dsthetischer Bildung selber durchbrochen und zur Forderung
nach geistiger Gesamtbildung unter dem Gesichtspunkt der

* 719



Naturwissenschaft ausgebaut hat, ja, unter Fiihrung der Natur-~
wissenschaft. Thr zweitgrofler Irrtum ldsst sie glauben, es sel
damit getan, dass sie dsthetische, philologische, literarische
Bildung besiflen, dass sie ,,iiber den Dingen stinden®, sich
,fre1 gemacht hitten von Vorurteilen, das Leben fiir sich
zum genussreichen Spaziergang -ausbildeten, und so an der
Hand grofler Autorititen, leidlich erlést im geddmpften
Lampionschein philosophischer Grund- und Scheitelworte,
als ethische Selbstversorger, etwas kliiger als die andern, durch’s
Dasein meteorisierten. Nihilisten sind sie nicht; sie sind eben
Astheten. Zum Nihilismus gehért die Fahigkeit, iiber Miss-
stinde — be1 anderen Menschen! — zu verzweifeln; sie aber
verzweifeln nie, denn fiir sie ist gesorgt von Moses bis Stefan
George, und wer noch sonst erstehen wird, um sie angenehm
zu erschiittern und geistvoll lachen zu machen. Fiir die neu
heraufsteigenden Generationen haben sie auflerdem einen
sichern Maf3stab in ihrer Bildung, den sie so virtuos als elegant
zu handhaben wissen, denn das haben sie von der Schulbank
auf gelernt; darauf verstehen sie zu laufen. Mehr noch kommt
hinzu: alles, was sie sonst zur Kenntnis nehmen, was sie lesen,
studieren, horen, sehen, das ordnen sie iibersichtlich und wohl-
weislich ein zu den andern Gegenstinden ihrer Bildung, die
miteinander ein unverfingliches und sicher neutralisiertes
Wissensarchiv bilden; so sind sie iiberlegene Sammler von
Schmetterlingen, Biichern, Sprachen, Stichen, Weltbegeben-
heiten, Gerichtsverhandlungen, Menschentypen und Natur-
abnormititen, und es kann ihnen nie, aber auch ganz sicher
nie etwas passieren, da die asthetische Weltanschauung eine
Versicherung gegen Schicksal ist. Dies alles liegt fraglos auf
Goethes Weg, aber es ist nicht Goethes Weg, sondern héch-
' stens eine Strecke davon, und die damit verbundene Selbst-
' gerechtigkeit war vollends nie Goethes Sache, der an jeder,
‘auch der kleinsten Erscheinung ruhelos zu lernen suchte; jene
aber wissen schon immer. Gehen wir nun mit den Lernenden
weiter.

Je dlter Goethe wurde, desto entschiedener sah er den
ganzen geistig-sittlichen Bereich des Menschen unter dem
Gesichtspunkt der Naturwissenschaft, dem sich, ohne dass er

720



€s wusste, schon von Anfang an bei thm auch das Asthetische
untergeordnet hatte. Nicht so sehr das Schone an sich war
thm ein Ziel, als das Wahre, von welchem thm Schénheit und
Gréfle nur Attribute waren. Und auch darin irren sich also
die Astheten, die ihre Wahrheitsscheu als hochgelauterten
chonheitssinn ausgeben. Das Wahre aber ist ein Produkt der
Wirklichkeitsanschauung, und diese ist nichts anderes als Natur-
b?trachtung, Naturwissenschaft im weitesten Sinn, der ddmo-
nisch licbenswerte und verehrungswiirdige Trieb, den Goethe
schliefllich zur Hauptrichtung seines Lebens ausgebildet hat.
le Katholizismen und Mystizismen seiner Greisenwerke
kommen als AuBerungen der unausweichlichen Senilitit nicht
in Betracht; wir haben es hier mit dem vollen Leben zu tun,
essen Rechte und Angelegenheiten keiner leidenschaftlicher
und groBherziger verfocht als er. Auf diesem Wege von der
dsthetischen Wahrheit zur naturwissenschaftlichen ist thm
Inzwischen die ganze deutsche Nation von der Nordsee bis
an die Alpen und von den Vogesen bis zur Weichsel und Raab
gefolgt, denn dem Menschen wohnt als héchste und t18f§te
raft der schnsuchtsvolle Wille inne, iiber seine Notwendig-
eiten, Bedingungen und Moglichkeiten im vollen Umfang
elehrt zu sein. Dies Bediirfnis konnte ihm weder die religiés-
politische Gemiitshbildung, noch die &sthetische Gemiits-
(;elstesbildung erfiillen; nur die umfassende naturwissensch‘af't~
iche Aus- und Durchbildung seiner Personlichkeit und seiner
elt, die jene Interessen als Provinzen enthilt und mitver-
waltet, kann ihn so stark, frei, unvoreingenommen und gliick-
ich machen, als es in seiner Art und der Absicht seines Wurfes
tegt. Denn wer Wissenschaft, Anschauung und Gefiihl der
atur besitzt, der besitzt Kunst und Religion ohnehin, und
a der erstere Besitz alle andern Besitze mit einschlief3t, S0
schliefit auch die davon abgeleitete Bildung alle andern Bil-
ungen 1in sich ein. . .
enn wir also von Bildung sprechen, so kénnen wir dabe

nur an die umfassende naturwissenschaftliche Bildung denken,
1€ genetisch und im Tiefsten nachschaffend alle Erscheinungen
es Daseins als demselben Trieb entsprungen und das gleiche
tel suchend erkennt und versteht, und dann ist es uns schon

721



nicht mehr méglich, ber rein &sthetischen Interessen passiv
oder gar ber dogmatisch-religiosen negativ stehen zu bleiben.
Wir wollen hinein ins Ganze, Allgemeine, Grofle, wo der freie
Weltgeist wirkt, aber wir wollen es nach unserer Natur nicht
schwirmend, sondern mitwirkend. Eine Erkenntnis ist keine
Erkenntnis, wenn sie sich nicht sofort in Handlung umsetzt,
und eine Idee, die nicht schon den Keim der Tat enthalt, der
sich unaufhaltsam entwickeln muss, ist uns eine Spitzfindig-
keit, ein Philosophem, denn wir sehen 1m Gedanken genau so
das genetische Vorstadium der daraus folgenden Wirklichkeit,
wie uns die Welt nur dem Grad nach verdichtete Urkraft 1st,
ob wir die nun Geist, Gott, Idee, Willen, Trieb nennen wollen,
oder iiberallméchtige Liebe, und ob wir das Werden als gott-
liche Erscheinung oder als kiinstlerische Gestaltungskraft der
Stoffe und Energien betrachten; das Wunder 1st tiberall gleich
grof}, gleich unerklarlich und gleich fruchtbar, wenn wir uns
ihm uneingeschriankt hingeben. Aber es muss uneingeschrinkt
und ganz geschehen, und wir diirfen den Blick weder asthetisch
noch religionsdogmatisch einengen, diirfen an keinen politischen
und nationalen Sektierereien hingen bleiben, und miissen des
edlen Mutes voll sein, unsere Einblicke auch ganz selbstlos
und freimiitig auf das wirkliche Leben aller mit allen titig
anzuwenden.

Ohne Naturwissenschaft 1st der Humanismus zur Entartung
in ein gebildetes Pharisiertum verurteilt. Dagegen zeigt uns
der naturwissenschaftliche Begriff, dass alles Lebende zur
Vollkommenheit, zu Gliick und Erfolgen strebt, und dass
iiberall dies Ziel auf dem Weg des geringsten Widerstandes
und, zweitens, nach dem Gesetz der gegenseitigen Hilfe ver-
folgt wird, solange nicht scholastische Dogmen das Naturbild
umliigen. Eins davon ist der beriichtigte ,,Kampf ums Da-
sein’, ein anderes der Malthusianismus, abgesehen von der
gottgewollten Ungleichheit und Abhingigkeit, und wie die
geistigen Verbrechen sonst noch heiflen, die das helle Licht
der Naturwissenschaft scheuen. Zu ihnen zihlt der natur-
wissenschaftlich geblldete Geist den monarchistischen Absolu-
tismus so gut wie den marxistisch-bolschewistischen, da sie
beide das Gesetz der organischen Entwicklung und das der

722



gegenseitigen Hilfe verletzen und sich dadurch von vornherein
als willkiirliche Erscheinungen ohne Frucht und ohne Dauer
auflerhalb der Wahrheit setzen. Denn das Kriterium der
ahrheit finden wir darin, dass sie auf alle Menschen, ja auf
alle Kreaturen und Erscheinungen ohne Einschrinkungen und
ohne Ausschluss anwendbar ist; muss sie, wie das Dogma von
er Pridestination, Menschen von ihren Segnungen aus-
schlieflen, so ist sie keine Wahrheit, und wir sollen weiter
suchen. Und so gelten fiir Kunst und Dichtung, Philosophie
und Ethik, Religion und Gesellschaft keine andern Gesetze,
als fiir die alles umfassende Natur selber: Hoherentwicklung
au.f dem Weg des geringsten Widerstandes und gegenseitige
Hilfe im Suchen des vollkommensten Zustandes. Gebildet
6nnen wir heute nur einen Menschen nennen, der das begriffen
at und der diese Wahrheit in sich selber zu leben fihig ist.
le Bildung seiner Zeit soll man besitzen, wie man den
Physischen Entwicklungsgrad seiner Epoche besitzt, ohne,sich
etwas darauf einzubilden. Den Menschen macht erst der
mfang der Schliisse, die er daraus zieht, und das Maf} der
ithen und Handlungen, die er sich von ihnen auferlegen .léisst.‘k_
1ssen 1st so schwer nicht, wie manche vorzugeben schemen;
schwerer st Begreifen, noch schwerer Anwenden, und wer
tese alleinstehenden Gréflen in sich zu einer entwicklungs;
reichen und titigen Harmonie vereinigt, den nennen wir mit
_Fch.t eine Perssnlichkeit. Die Schénheit kénnen wir getrost
Ur sich selber sorgen lassen, wenn wir in der Wahrheit leben,
enn da auch die Freiheit ein Bestandteil der Wahrheit ist,
30 gibt es fiir die Entwicklungsfahigkeit des Schénen schlecht-

m keine Grenzen.
RETHWISCH JAKOB SCHAFFNER

8 a8 a

ZWEI SOZIALOKONOMEN

ADAM SMITH UND SIMONDE DE SISMONDI
(1723—1790) (1773—1842)

A Lwei Geburtstage haben sich in den letzten Wochen gejahrt.
m 5. Juni waren es zweihundert Jahre her, seit im schottischen
afenstidtchen Kirkcaldy Adam Smith geboren wurde, und

723



	Bildung

