
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Bildung

Autor: Schaffner, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BILDUNG
In den alten Kampf zwischen Wollen und Sollen, Glauben

und Wissen hat die menschliche Erfahrung einiger Jahrtausende
den Begriff „Bildung" als einigermaßen sichere Insel eingebaut,
an der sich zunächst die Wellen austoben können, bevor sie an
die hinfälligeren Positionen des Geistes und der Moral kommen
»nd dort allzu schlimmen Schaden anrichten. Die Parteien
schlagen sich jetzt nicht mehr so sehr um Gott und Teufel,

Unc^ D°gma> als um den alleinigen Besitz der
Bildung und deren allein richtige Anwendung auf den
Menschen, kurz : um die ausschließliche oder doch vorherrschende
Ausnutzung der besagten Position. Wir haben nun eine Ge-
uiiitsbildung, eine Geschmacksbildung und eine Geistesbildung.

Betrachten wir zuerst die sogenannte Gemütsbildung. Sie
hat als Ideale einmal das Familienleben mit seinen geheiligten
Ausblicken und seinen philiströsen Umsandungen, die man als
Bpießbürgerei begreift, dann die nächsthöhere moralische Kategone

des Patriotismus mit seinen Kulturleistungen: Feudalismus,

kapitalistische Gesellschaft, Klassen, Stände und Staaten,
deren dekorative Distelgroßblüte heute auf dem Steinfeld des
Nationalismus erprangt — und endlich die allerhöchste Kate-
|pne der Religion mit dem Untergrund der konfessionellen
Kirchen als sichtbaren Schöpfungen, auf deren mit Fliesen
gedecktem Boden wir bloß geschnittene oder künstliche Blumen
antreffen und gar keine bewegliche Kreatur. Alle drei
Kategorien beanspruchen mit höchster Autorität die gottnächsten

ebenswerte, die größten Aufwendungen an Selbstlosigkeit
und sittlicher Leistung und die Überordnung über das persön-
iche Leben als gesellschaftliche oder gar göttliche Sakramente,

jn deren abstrakte Abgründe zeitenweise das gesamte Sinnen-
Jeben der Persönlichkeiten, Geschlechter und Epochen stürzt.

jes sind dann vom Standpunkt der Gemütsbildung aus
gesehen ideale Zustände, weil Idee und Leben, höchste Vor-
stel ung und Wirklichkeit eines zu sein scheinen. Tatsächlich
zahlen Leben und Wirklichkeit die ganze Zeche, und es wird
picht bloß der Tod in den Sieg verschlungen, sondern auch
Jede andere Bildung, die nicht Gemütsbildung ist.

Wissen und Leben. XVI. Jtlrg. Heft 15 (1. Juni 1923)

713



Große Zeiten im Sinn der Gemütsbildung waren die

Chnstenverfolgungen, die Kreuzzüge und Religionskriege.
Als große Zeit sprach man auch den letzten Weltkrieg an.
Revolutionen mit blutigem Verlauf rechnet man ebenfalls in
diese Klasse und hält ihnen den Lorbeer des Heroismus bereit.
Das Ziel solcher Bewegungen ist allemal die Herstellung einer

sogenannten höhern Wahrheit, zu deren Gunsten die einfache
Wirklichkeit vergewaltigt und umgedeutet erscheint, ab- und
weggedeutet in einen Bereich, aus dem die Vernunft verbannt
und die Kontrolle des gesunden Menschenverstandes
ausgeschaltet ist, denn in den Kirchendogmen, Mysterien,
Rechtsverhältnissen, Staatsordnungen und politischen Gebräuchen
herrschen Grundsätze, deren Tragweite immer nur wenigen
zugänglich bleibt. Hier übt ein kleiner Kreis von Menschen
durch einen größern von Eingeweihten — Priester, Juristen,
Politiker, Beamte, Militärs und Polizei — Gewalt aus, lenkt
die öffentlichen Geschicke und erfindet jeweils die Stich- und
Schlagworte, die das — sorgfältig angezüchtete — Glaubensbedürfnis

der Massen verlangt. Diese gehören zur Bildung.
Es wird als verächtlich dargestellt, weder religiöse noch
politische Bildung zu besitzen. Es wird die Pflicht vorausgesetzt,
dass jeder Mensch die Dogmen der Kirchen und Staaten kennt
und anerkennt, in seinem Gemüt bewegt und ihnen von seiner
eigenen Blutwärme Leben gibt, da sie selber keines haben
können. Sie existieren nur in der Idee, und jedes Kind kann
sie für sich wegdenken, tut es auch unbewusst, und Tausende

von temperamentvollen Frauen tun es wenigstens dem Staat

gegenüber praktisch; für sie gibt es auf diesem Gebiet und in
diesem Umkreis das Ding nicht, das es für Hunderttausende
anderer Menschen gibt, und also auch nicht die dazugehörige
Bildung. Demnach haben wir kein souveränes, unbedingtes,
kein absolutes Ding vor uns, und die einschlägige Bildung ist

zum wenigsten problematisch. Das religiöse Element hat noch

den Vorteil, auch ohne Kirche ein Dasein fortzuführen und

sogar nachzuweisen, zumal sich immer alles glauben, aber nie
alles wissen lässt. Das politische Element müsste auf das Naturgesetz

der gegenseitigen Hilfe zurückfallen, dem das höher

organisierte Tier, ja selbst die Zelle bereits gehorcht, wenn

714



nicht der Mensch daraus das „Gesetz" der gegenseitigen
Machtausübung entwickelt hätte, da er sich die Hilfe standesmäßig
bezahlen lässt.

An diesem Kreuzweg hat Goethe seinen Merkspruch
aufgerichtet: „Wer Kunst und Wissenschaft besitzt, der hat auch
Kehgion Zwar die Religionsanhänger meinen: „Wer Religion
besitzt, der braucht keine Kunst und Wissenschaft, oder er
hat mehr als das in der göttlichen Offenbarung". Eine solche
Anschauung ist unerschütterlich als Eigentum und Eigenheit
des betreffenden Individuums. Man kann höchstens sagen:
»Ihre Ausübung hat dem Menschengeschlecht bei weitem nicht
immer wohl getan". Man kann sogar weiter gehen und es als
ein Wunder bestaunen, dass trotz aller religiösen und politischen
Kntraltungen, trotz einer Jahrtausende beherrschenden Gemütsbildung

noch Menschen vorhanden sind, die sich über diese
h ragen Gedanken machen können.

n /^?er: »Wer Kunst und Wissenschaft besitzt, der hat auch
Kehgion Hat er nun Religion ohnehin und wären die beiden

^stgenannten Größen nur Bestandteile der dritten? Oder ist
die Religion eine Eigenschaft von Kunst und Wissenschaft?
berner: Ist es eine Willkürlichkeit, diese beiden von jener zu
Kennen und abgesondert zu kultivieren? Oder umgekehrt, nur
Kunst und Wissenschaft zu entwickeln, wie es die Atheisten
tun? Welche Fassung oder Zusammenstellung ist schon praktiziert

worden? Wir können nichts anderes sagen, als dass in
Jedem großen Leben alle drei Bestandteile gleich stark
entwickelt waren und einander harmonisch bedingten, ergänzten
und steigerten, ohne dass eines vorherrschte. Oder wenigstens
9 'e brci Sehnsuchten darnach. Große, scheinbar vorwiegend
r®hgiöse Menschen wie Zwingli oder Franz von Assisi wären
nichts gewesen als wunderliche Käuze ohne ihren ernsten

esitz an Kunst und Wissenschaft, ihre Beherrschung der
eitbddung, ob sie sie bestätigten oder verwarfen. Wobei die

Motive eine große Rolle spielen und vielleicht noch einer
nähern Untersuchung bedürfen. Es ist doch fraglich, ob Franz
von Assisi, genährt von einer freien, tiefen, großmütigen
naturwissenschaftlichen Bildung, zur Weltflucht gekommen wäre,
und was Goethe, nach seiner religiösen Epoche, ohne jene,

715



befangen in einer aristotelischen und scholastischen Welt des

Mittelalters, für eine Richtung genommen hätte. Große
Naturen wie Lionardo oder Dante fanden sich hier einen Weg
zur Freiheit mit dem Geleitbrief der Kunst allein, während
der Geleitbrief der Naturwissenschaft in den ersten Anfängen
(Galilei) nicht vor Verfolgungen durch die herrschende Bildung
schützte. Dieser Streifblick bringt uns zu der zweiten Kategorie,
der Geschmacksbildung.

Seit Winckelmann sieht man in Deutschland, entgegen dem
gültigen religiösen Dogma, in der Kunst das wirkliche große
und fruchtbare Erziehungsmittel für das Menschengeschlecht.
Goethe selber ist dieser Auffassung lange gefolgt und hat sie

erst in den Wanderjahren des Wilhelm Meister durchbrochen.
(Keller machte den Versuch, die patriotische Gemütsbildung
vernunftgemäß umzuwerten; er ist nicht allgemein nutzbar
geworden, weil er weder tief genug in der Kunst, noch tief
genug in der Wissenschaft verwurzelt erscheint.) Diese ästhetische

Erziehung (von welcher Keller folgerichtig absieht) steht

in den Augen der humanistisch erzogenen gebildeten Welt auch
heute noch wesentlich höher im Ansehen, als die religiöse, und
hat hundert Jahre nach Goethe eine Gemeinde, deren
Mitglieder man in allen gesellschaftlichen Schichten findet; ja in
den Köpfen und Ohren der meisten Menschen klingen die
Begriffe „Bildung" und „ästhetische Bildung" zusammen, sind
dasselbe, und gibt es überhaupt nach dem „Untergang der
religiösen Bildung" bloß noch die Möglichkeit der ästhetischen
für die entwickelte Persönlichkeit. Die Kirche dieser Leute ist
die Literatur, das Dogma die ästhetische Weltanschauung, die
Priesterschaft das Levitentum der Ausleger, ihre Wirklichkeit
das Reich der Kunst, und das, was sie ausschalten, die
Herrschaft des Alltags. Vor allem kann man feststellen, dass diese

Kultgemeinde ebenso der gehobenen Gemütsverfassung
zugänglich ist, wie die religiöse, und einem Teil davon ist sie

geradezu das Ziel, während das heute führende Schwergewicht
nach einem Zustand strebt, den ungefähr der Schluss des

Olympischen Frühlings von Spitteier skizziert: eine Art von
schicksallosem Uber-den-Dingen-Stehen, hergestellt durch den

Rückzug des Gefühls aus dem Weltgeschehen und selbst aus

716



ri6" r^ers°î1^c'ien Beziehungen, und durch die Uberführung
es Kunstinhalts in eine genießende Verständigkeit oder einen

verständigen Genuss.
Aus dieser innern Verfassung ist die religiöse wie die poli-

flscne; Erregung ausgeschlossen. Zu deutlich haben beide ja
auch ihren fraglichen Wert beim Aufbau des Lebens offenbart

f1^1 sc^wer stehen sie unter dem Verdacht, eigentlich lebens-
eindhch und fortschrittsunwillig zu sein. Die ästhetische

f jj?c^auunS aber rnuss insofern liberal und fortschritts-
reunülich sein, als sie alle Erschütterungen des Lebens und
,es Gesellschaftsbaues auszuschalten und abzugewöhnen sucht,
a^jSe ^le ^n*wicklung ^es ästhetischen Zustandes gefährden

U?
W f1- ^e.nuss stören. Sie ist also nicht bloß traditionell

P affenfeindhch und politisch ignorant, sondern neuerlich be-
Wusst politisch liberal und pazifizistisch, während sie ein ge-
egenthches Schillern nach dem Katholizismus hin keineswegs
'mmer ausschließt, wie berühmte Beispiele belegen. An den
grundlegenden erzieherischen Wert der Naturwissenschaften
gaubt das ästhetische Dogma nicht, da sie dazu geeignet
erscheinen, dieses zu erschüttern, die Menschen zu vernüchtern

Hu so zu materialisieren und mechanisieren, dass sie die
,nur noch als Unterhaltung erleben oder, wie die Religion

a ereits, überhaupt nicht mehr beachten. Der Nützhchkeits-
standpunkt erschüttert auch die Geltung der Philosophie, indem

er Nützhchkeitsmensch diese folgerichtig als Kunst behandelt
Uj schlechthin übergeht, während der ästhetische Mensch sie
a s Niederschlag der Bildung überhaupt verehrt, wie der

^ensc^ ^ie Offenbarungen verehrt. Es ist die Ge-

d Ak
tS~ Un<^ Weltstimmung, die Spengler als~Üntergang

^Abendlandes zu Reklamewert gebracht hat. Ebenso sahen

" lep
•
'ensc^len ^en Untergang der Welt gekommen, als die

ästhetische Weltanschauung — im Gefolge der humanistischen
.liehen Bildung des Menschen für den Menschen — am

orizont heraufstieg und die religiösen Dogmen absetzte,
'ne gewisse Reizbarkeit dieser Gemeinde gegenüber schein-
arer Missachtung ihrer Ideale lässt darauf schließen, dass sie

sich selber des Umschwungs bewusst ist und danach strebt,
1 ren Einfluß aufrecht zu erhalten : ein Bemühen, bei welchem

717



sie unsere aufrichtigsten Wünsche hat, denn ihre Gottheit ist
das Schöne, und wer soll sich nicht von ihr ergreifen und
erschüttern lassen!

Aber alle Kulte kommen zu Alter und werden müde. Was
heute ein frischer und kühner Impuls voll Auflehnung und
Neuerungslust ist, wird morgen zur guten Gewohnheit und
übermorgen zur leeren Nachahmung. Der Kult des Schönen
hat der Menschheit keine Kriege und blutigen Revolutionen
gebracht, hat keine Unterdrückungsverhältnisse und
ausgebeuteten Klassen geschaffen, und allein dieser Umstand ist
schon dazu geeignet, ihn zu empfehlen und seinen Fortbestand
zu betreiben. Sein Gegenstand ist fassbar und begrifflich,
sinnlich wahrzunehmen und geistig zu gestalten, was alles von
den Gegenständen des Gemütskults nicht behauptet werden
kann. Auch der Kult des Schönen setzt Bildung des Gemütes

voraus, zumal er auf dem Weg über die Gottes- und
Heiligendarstellung mittelbar aus dem Bezirk des Religiösen stammt,
aber er wendet sich an den ganzen Menschen und bezieht auch
seinen Verstand, seinen Geist ein, ja er hat dazu noch die

ewigen Rechte und Notwendigkeiten des Leiblichen erkannt,
dessen volle Entfaltung eine wesentliche Voraussetzung für
seine Schönheit ist. Da er um des Schönen willen also auch
den Leib pflegen muss, so finden wir ihn — mit Goethe an
der Spitze — bereits auf dem Weg des Sozialsinns. Den
Religionen des Abendlandes und Indiens, also den
indogermanischen, gilt der Leib nichts, die Seele alles, die Erde
als ein Prüfungstal, der Himmel als die wahre Heimat, wenn
sie nicht das Nichtsein, das Nirwana, als Ziel vor sich sehen.
Daher : wer den eigenen Leib nicht achtet, wird auch den Leib
des Nächsten nicht pflegen, und wir erleben, was die
Geschichte zeigt: die Verwahrlosung und Verelendung ganzer
großer Völker und Erdteile, wie in Indien und im Mitteleuropa
des 17. und 18. Jahrhunderts, oder das Wiedererwachen der
menschlichen Ansprüche auf die Grundrechte des Daseins in
einer Kette von blutigen Erhebungen, Unterdrückungen und
Sozialkatastrophen, von denen die grellste gegenwärtig in
Russland sich abwickelt.

All diesen Jammer samt den vorausgegangenen Ursachen,

718



der Überwältigung und Bewirtschaftung der Volksmassen durch
zahlenschwache, machtausübende Kasten, hat nämlich der
Kult des Schönen in keiner Weise aufhalten können. Er hat
w°hl, und das ist wieder ein Ruhmesblatt in seiner Geschichte,
die kirchlichen, theologischen Bevormundungen sprengen und
dem Menschen wieder Mut zu sich selber machen können,
aber, da diese Bildung sogleich zu einem weitern Privilegium
der Besitzenden und Mächtigen wurde — denn es gehört
gehobener Zustand dazu, das Schöne zu kultivieren! ging
es diesem Evangelium genau wie dem Protestantismus, der —
sicher in Preußen — zu einer göttlichen Sanktion der politisch-
Wirtschaftlichen Untertanenverhältnisse ausgebaut wurde. Thron
und Altar wurden in ein siamesisches Zwillingspaar
umgewandelt, wie Reichtum und Bildung, Besitz an Gütern und
Besitz an Kunstwerken, Macht und Lebenskenntnis, Lebenskunst,

Lebensgenuss in den Augen der meisten Menschen
zusammenstehende Erscheinungen sind. Der Kult des Schönen,
der in seinem Entstehen kämpferische Richtungen hatte, wurde
neutralisiert bis zu dem Begriff: l'art pour l'art. Ein
ausgebreitetes Philologentum entstand, das dazu überging, Erscheinungen

nur ästhetisch zu deuten, die allumfassend, entwick-
Ungsgeschichtlich und dämonisch lebenschaffend verstanden

sein wollen. Die „ästhetische Weltanschauung entstand, die
geschmäcklerisch sich vornimmt, über den Dingen und über
den Kämpfen zu stehen. Das gebildete Publikum gewöhnt sich
daran, das Leben durch Literatur zu sehen, und wie viele
Renschen kennt jeder von uns, die heute ohne diese Brille

sich her überhaupt nichts wahrnehmen. Die wenigen
innerlich bewegten und aufgeregten Schüler Goethes haben

"7" sagen wir es offen — keinen Einfluß mehr. Das Leben hat
sich abermals einen neuen Weg gesucht: aus der ästhetischen

ddung ist wie die Blume aus dem Stengel die naturwissen-
s<dBiche hervorgebrochen.

»,Wer Kunst und Wissenschaft besitzt — Der Haupt-
irttum unserer Goethe-Ästheten besteht darin, zu übersehen,
dass Goethe in spätem Jahren die einseitige Forderung nach
ästhetischer Bildung selber durchbrochen und zur Forderung
nach geistiger Gesamtbildung unter dem Gesichtspunkt der

719



Naturwissenschaft ausgebaut hat, ja, unter Führung der
Naturwissenschaft. Ihr zweitgroßer Irrtum lässt sie glauben, es sei
damit getan, dass sie ästhetische, philologische, literarische
Bildung besäßen, dass sie „über den Dingen ständen", sich

„frei gemacht hätten" von Vorurteilen, das Leben für sich

zum genussreichen Spaziergang ausbildeten, und so an der
Hand großer Autoritäten, leidlich erlöst im gedämpften
Lampionschein philosophischer Grund- und Scheltelworte,
als ethische Selbstversorger, etwas klüger als die andern, durch's
Dasein meteorisierten. Nihilisten sind sie nicht; sie sind eben
Ästheten. Zum Nihilismus gehört die Fähigkeit, über
Missstände — bei anderen Menschen! — zu verzweifeln; sie aber
verzweifeln nie, denn für sie ist gesorgt von Moses bis Stefan
George, und wer noch sonst erstehen wird, um sie angenehm
zu erschüttern und geistvoll lachen zu machen. Für die neu
heraufsteigenden Generationen haben sie außerdem einen
sichern Maßstab in ihrer Bildung, den sie so virtuos als elegant
zu handhaben wissen, denn das haben sie von der Schulbank
auf gelernt; darauf verstehen sie zu laufen. Mehr noch kommt
hinzu : alles, was sie sonst zur Kenntnis nehmen, was sie lesen,

studieren, hören, sehen, das ordnen sie übersichtlich und
wohlweislich ein zu den andern Gegenständen ihrer Bildung, die
miteinander ein unverfängliches und sicher neutralisiertes
Wissensarchiv bilden; so sind sie überlegene Sammler von
Schmetterlingen, Büchern, Sprachen, Stichen, Weltbegebenheiten,

Gerichtsverhandlungen, Menschentypen und
Naturabnormitäten, und es kann ihnen nie, aber auch ganz sicher
nie etwas passieren, da die ästhetische Weltanschauung eine

Versicherung gegen Schicksal ist. Dies alles liegt fraglos auf
Goethes Weg, aber es ist nicht Goethes Weg, sondern höchstens

eine Strecke davon, und die damit verbundene
Selbstgerechtigkeit war vollends nie Goethes Sache, der an jeder,
auch der kleinsten Erscheinung ruhelos zu lernen suchte; jene
aber wissen schon immer. Gehen wir nun mit den Lernenden
weiter.

Je älter Goethe wurde, desto entschiedener sah er den

ganzen geistig-sittlichen Bereich des Menschen unter dem

Gesichtspunkt der Naturwissenschaft, dem sich, ohne dass er

720



es wusste, schon von Anfang an bei ihm auch das Ästhetische
untergeordnet hatte. Nicht so sehr das Schöne an sich war
ihm ein Ziel, als das Wahre, von welchem ihm Schönheit und
Größe nur Attribute waren. Und auch darin irren sich also
die Ästheten, die ihre Wahrheitsscheu als hochgeläuterten
Schönheitssinn ausgeben. Das Wahre aber ist ein Produkt der
Wirklichkeitsanschauung, und diese ist nichts anderes als
Naturbetrachtung, Naturwissenschaft im weitesten Sinn, der dämonisch

liebenswerte und verehrungswürdige Trieb, den Goethe
schließlich zur Hauptrichtung seines Lebens ausgebildet hat.
Die Katholizismen und Mystizismen seiner Greisenwerke
kommen als Äußerungen der unausweichlichen Senilität nicht
ln Betracht; wir haben es hier mit dem vollen Leben zu tun,
dessen Rechte und Angelegenheiten keiner leidenschaftlicher
und großherziger verfocht als er. Auf diesem Wege von der
ästhetischen Wahrheit zur naturwissenschaftlichen ist ihm
inzwischen die ganze deutsche Nation von der Nordsee bis
an die Alpen und von den Vogesen bis zur Weichsel und Raab
S^folgt, denn dem Menschen wohnt als höchste und tiefste
Kraft der sehnsuchtsvolle Wille inne, über seine Notwendigkeiten,

Bedingungen und Möglichkeiten im vollen Umfang
belehrt zu sein. Dies Bedürfnis konnte ihm weder die rehgiös-
Politische Gemütsbildung, noch die ästhetische Gemüts-
Geistesbildung erfüllen; nur die umfassende naturwissenschaft"

\X7
^us~ un<^ Durchbildung seiner Persönlichkeit und seiner

Welt, die jene Interessen als Provinzen enthält und mitver-
Waitet, kann ihn so stark, frei, unvoreingenommen und glück-
jch machen, als es in seiner Art und der Absicht seines Wurfes
mgt. Denn wer Wissenschaft, Anschauung und Gefühl der

Natur besitzt, der besitzt Kunst und Religion ohnehin, und

i ^er estere Besitz alle andern Besitze mit einschließt, so
schließt auch die davon abgeleitete Bildung alle andern
Bildungen in sich ein.

Wenn wir also von Bildung sprechen, so können wir dabei
mm an die umfassende naturwissenschaftliche Bildung denken,
me genetisch und im Tiefsten nachschaffend alle Erscheinungen
des Daseins als demselben Trieb entsprungen und das gleiche

lel suchend erkennt und versteht, und dann ist es uns schon

721



nicht mehr möglich, bei rein ästhetischen Interessen passiv
oder gar bei dogmatisch-religiösen negativ stehen zu bleiben.
Wir wollen hinein ins Ganze, Allgemeine, Große, wo der freie
Weltgeist wirkt, aber wir wollen es nach unserer Natur nicht
schwärmend, sondern mitwirkend. Eine Erkenntnis ist keine
Erkenntnis, wenn sie sich nicht sofort in Handlung umsetzt,
und eine Idee, die nicht schon den Keim der Tat enthält, der
sich unaufhaltsam entwickeln muss, ist uns eine Spitzfindigkeit,

ein Philosophem, denn wir sehen im Gedanken genau so
das genetische Vorstadium der daraus folgenden Wirklichkeit,
wie uns die Welt nur dem Grad nach verdichtete Urkraft ist,
ob wir die nun Geist, Gott, Idee, Willen, Trieb nennen wollen,
oder überallmächtige Liebe, und ob wir das Werden als
göttliche Erscheinung oder als künstlerische Gestaltungskraft der
Stoffe und Energien betrachten; das Wunder ist überall gleich
groß, gleich unerklärlich und gleich fruchtbar, wenn wir uns
ihm uneingeschränkt hingeben. Aber es muss uneingeschränkt
und ganz geschehen, und wir dürfen den Blick weder ästhetisch
noch religionsdogmatisch einengen, dürfen an keinen politischen
und nationalen Sektierereien hängen bleiben, und müssen des
edlen Mutes voll sein, unsere Einblicke auch ganz selbstlos
und freimütig auf das wirkliche Leben aller mit allen tätig
anzuwenden.

Ohne Naturwissenschaft ist der Humanismus zur Entartung
in ein gebildetes Pharisäertum verurteilt. Dagegen zeigt uns
der naturwissenschaftliche Begriff, dass alles Lebende zur
Vollkommenheit, zu Glück und Erfolgen strebt, und dass

überall dies Ziel auf dem Weg des geringsten Widerstandes
und, zweitens, nach dem Gesetz der gegenseitigen Hilfe
verfolgt wird, solange nicht scholastische Dogmen das Naturbild
umlügen. Ems davon ist der berüchtigte „Kampf ums
Dasein", ein anderes der Malthusianismus, abgesehen von der
gottgewollten Ungleichheit und Abhängigkeit, und wie die
geistigen Verbrechen sonst noch heißen, die das helle Licht
der Naturwissenschaft scheuen. Zu ihnen zählt der
naturwissenschaftlich gebildete Geist den monarchistischen Absolutismus

so gut wie den marxistisch-bolschewistischen, da sie
beide das Gesetz der organischen Entwicklung und das der

722



gegenseitigen Hilfe verletzen und sich dadurch von vornherein
als willkürliche Erscheinungen ohne Frucht und ohne Dauer
außerhalb der Wahrheit setzen. Denn das Kriterium der
Wahrheit finden wir darin, dass sie auf alle Menschen, ja auf
ajle Kreaturen und Erscheinungen ohne Einschränkungen und
ohne Ausschluss anwendbar ist; muss sie, wie das Dogma von
der Prädestination, Menschen von ihren Segnungen
ausschließen, so ist sie keine Wahrheit, und wir sollen weiter
suchen. Und so gelten für Kunst und Dichtung, Philosophie
und Ethik, Rehgion und Gesellschaft keine andern Gesetze,
als für die alles umfassende Natur selber : Höherentwicklung

U'u ^ ^es geringsten Widerstandes und gegenseitige
lfe im Suchen des vollkommensten Zustandes. Gebildet
können wir heute nur einen Menschen nennen, der das begriffen
"at und der diese Wahrheit in sich selber zu leben fähig ist.

Die Bildung seiner Zeit soll man besitzen, wie man den
physischen Entwicklungsgrad seiner Epoche besitzt, ohne, sich
etwas darauf einzubilden. Den Menschen macht erst der

nrfang der Schlüsse, die er daraus zieht, und das Maß der

VJühen und Handlungen, die er sich von ihnen auferlegen lässt.^
Wissen ist so schwer nicht, wie manche vorzugeben scheinen;
schwerer ist Begreifen, noch schwerer Anwenden, und wer

lese alleinstehenden Größen in sich zu einer entwicklungs-
j^ichen und tätigen Harmonie vereinigt, den nennen wir mit

echt eine Persönlichkeit. Die Schönheit können wir getrost
W sich selber sorgen lassen, wenn wir in der Wahrheit leben,
enn da auch die Freiheit ein Bestandteil der Wahrheit ist,

f? gibt es für die Entwicklungsfähigkeit des Schönen schlechten

keine Grenzen.
RETHWISCH JAKOB SCHAFFNER

© s s

ZWEI SOZIALÖKONOMEN
ADAM SMITH UND SIMONDE DE SISMONDI

(1723-1790) (1773-1842)
Zwei Geburtstage haben sich in den letzten Wochen gejährt,

ni 5. Juni waren es zweihundert Jahre her, seit im schottischen
Datenstädtchen Kirkcaldy Adam Smith geboren wurde, und

723


	Bildung

