
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Anmerkungen zu Kulturproblemen

Autor: Honegger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gelangt denn auch Spengler auf diesem Wege dazu, den Russen, diesem Volke
der Zukunft, als „die einzige Form, welche noch heute dem Russentum gemäß
ist," die Rückkehr zum „primitiven Zarismus von Moskau", d. h. noch hinter
Peter den Großen zurück etwa zu Iwan dem Schrecklichen zu empfehlen.
Die Dinge dieser Welt erscheinen nämlich angeblich der russischen Seele „so
unbedeutend", dass sie auf ihre Verbesserung „keinen Wert legt". Die echten
Russen sind ihm nämlich diejenigen, welche man in den kleinen Kaffeehäusern,
„schmutzig, bleich und erregt, in den Winkeln hockend, immer mit
Metaphysik beschäftigt und alles mit den Augen des Glaubens betrachtend" in den
russischen Städten beobachten kann.

Wie kritisch man ihm auch gegenüberstehen muss, neben vielen
bahnbrechenden Anregungen, auch durch seine Irrtümer, lässt sich ein Verdienst
Spengler nicht absprechen. Mag seine Prophezeiung vom unabwendbaren
Untergang des Abendlandes und seiner Kultur, mag überhaupt seine
Grundanschauung von den monadengleich ohne gegenseitiges Verständnis sich
entwickelnden Kulturen noch so falsch sein, mag es noch so wichtig sein, die zu
befürchtende Entmutigung des deutschen Volkes durch Kritik Spenglers zu
vermeiden, einen großen Dienst hat er seinem Volke erwiesen: er hat vor der
Gefahr des Unterganges gewarnt. Und als Warner hat er uns gelehrt, die Symptome

des Verfalles zu sehen, die aufzuweisen und als Warnungszeichen ihrem
Zeitalter vorzuhalten schon seit Tacitus eine der wichtigsten Aufgaben der
Geschichtschreibung ist.

ZÜRICH SIEGMUND FEILBOGEN

0 0 0

ANMERKUNGEN ZU KULTURPROBLEMEN
Ähnlich wie Goethes Faust beginnt Spengler den neuen vorliegenden Band

mit übersinnlichen Betrachtungen und gelangt am Ende einer langen Bahn
von Irrungen und Wirrungen zu volkswirtschaftlichen Erwägungen, die freilich
nicht so einfach-natürlicher Art sind, wie jener Gedanke des erblindeten Faust,
der beschließt, dem Volke neues Siedlungsland zu erschließen.

Besonders im ersten Kapitel und auch später öfters wirft Spengler
seine erkenntnistheoretische Grundfrage auf. — Gerade deshalb, weil Spengler
glaubt, als erster die richtige „Methode" für die geschichtswissenschaftliche
Forschung entdeckt, oder mindestens praktisch angewendet zu haben, misst
er ja seinem Werk eine so grundlegende, „epochale" Bedeutung zu. Vergleicht
sich doch Spengler mit Kopernikus, der gegenüber der früher herrschenden
ptolomäischen Auffassung vom Planetengebäude ein ganz neues „Weltbild"
schuf! — Das kausale Denken, die Frage nach dem Zusammenhang von Ursache
und Wirkung, die bisher allgemein als die Grundvoraussetzung alles
wissenschaftlichen Denkens galt, ist Spengler ein Dorn im Auge. — Er führt da aus:
„Es wird das naturgeschichtliche Denken des 20. von dem des 19. Jahrhunderts
unterscheiden, dass dieses System von Oberflächenursachen — Darwin ist
für Spengler ein Hauptvertreter dieses .Systems' —, dessen Wurzeln in den
Rationalismus der Barockzeit zurückreichen, beseitigt, und durch eine reine
Physiognomik ersetzt wird. Wir sind Skeptiker allen kausal erklärenden
Denkweisen gegenüber. Wir lassen die Dinge reden und bescheiden uns damit,
das in ihnen waltende Schicksal zu fühlen und in seinen Gestaltungen zu
schauen, dessen Ergründung nicht im Bereich menschlichen Verstehens liegt.

606



Das Äußerste, was wir erreichen können, ist die Auffindung ursachloser, zweckloser,

rein seiender Formen, die dem wechselnden Bilde der Natur zugrunde
liegen." — In diesen Ausführungen kommt der erkenntnistheoretische
Grundgedanke, der das ganze Werk von Spengler durchzieht, zum Ausdruck,

Größe und Erhabenheit lässt sich dieser Auffassung, die, im Sinne Goethes,
Wissenschaft zur Kunst gestalten möchte, nicht abstreiten. — Zweifellos wurde
schwer gesündigt in pedantischer Übertreibung des Kausalitätsgrundsatzes,
gerade unter dem Einfluss des naturwissenschaftlichen Denkens des 19.
Jahrhunderts. Das rein kausale Denken führt leicht zur Verengung des Gesichtsfeldes

und lässt die reiche Welt der bunten Mannigfaltigkeit, die sich dem
unbefangen schauenden Auge darbietet, oft verkümmern und ersterben. Die
Ausschaltung der Frage nach dem ursächlichen Zusammenhang der Dinge
scheint für das heutige Denken gar nicht mehr möglich; auch Spengler denkt
andauernd in der Kategorie von „Ursache und Wirkung" mag er es nun
eingestehen oder nicht. Schlimmer ist, dass der Versuch, diese immerhin bewährte
Erkenntnisgrundlage zu verlassen, zu den bedenklichsten übersinnlichen
„metaphysischen" Spintisierereien führt, wie ja Spenglers Werk zur Genüge beweist.
Irgendeine Richtschnur muss das forschende Denken schliesslich haben; ver-
lässt man den Boden der Logik, die nach „Ursachen" frägt, so gelangt man
unwillkürlich auf das Feld der Teleologie, die ihren Weg auf Grund von
„Zwecken" sucht!

Spenglers heftige Befeindungen des Kausalitätsgedankens werden in der
europäischen Geistesgeschichte ähnlich zu bewerten sein, wie der zähe Kampf
Nietzsches, dem Spengler innerlich ohnehin stark verwandt ist, gegen d«n
„Historizismus".

Spengler steht ganz im Banne des Begriffs Kultur. Kultur ist ihm ein
übersinnlicher Begriff, eine unbedingte Wertgröße, ja der eigentliche Wertmaßstab

aller Geschichte. — Die meisten uns aus der Geschichte bekannten
Zeiten üppigster Kulturentfaltung, wie das perikleianische Zeitalter im alten
Griechenland, die erste Kaiserzeit im alten Rom, die Zeit eines Ludwig XIV.
und XVv in Frankreich, um nur einige der bekanntesten geschichtlichen
„Hochkultur"-Zeiten herauszugreifen, waren alles gleichzeitig Perioden, in denen die
Grundmauern der nationalen Wohlfahrt schon bedenklich unterwühlt, Staat
und Wirtschaft innerlich bereits schwer erkrankt waren. — „Die Eule der
Minerva erhebt ihre Schwingen bei Anbruch der Dämmerung", sagte schon
Hegel. Nicht nur die Wissenschaft, auch die Kunst erreicht oft ihre höchsten
Leistungen erst in Zeiten, wo die wesenhafteren Zweige sozialen Wohlergehens
schon den Keim der Fäulnis in sich tragen. Viele geschichtliche Glanzepochen
der Kultur, wie die, von denen wir sprachen, haben in der Tat etwas vom
Fluoreszieren eines in Verwesung übergehenden Körpers an sich!

Volkskultur ist ihm gleichbedeutend mit Unkultur. Eine Kultur ohne
rechtlich-politisch und wirtschaftlich bevorzugte Stände kann er sich nicht
denken. Und deshalb verkündete er eben den heraufziehenden Untergang des
Abendlandes, als die Dinge in Europa sich nicht so zu gestalten schienen, wie
Spengler gerne gewollt hätte. Von seinem Gesichtspunkte aus mochte man,
nicht nur seit, sondern bereits vor dem Weltkrieg gewiss an den bevorstehenden

Untergang des Abendlandes glauben ; während dieselben Gründe, die ihn
zu dieser Ansicht bewogen, einen andern gerade zur gegenteiligen Ansicht,
zum Glauben an den kommenden Aufstieg des Abendlandes führen konnten,
wie beispielsweise alle hoffnungsfreudigen Demokraten und Sozialisten.

607



Die beiden letzten Hauptkapitel des zweiten Bandes handeln vom „Staat"
und vom „Wirtschaftsleben" und enbalten nun gewissermaßen die praktischen
Ergebnisse von Spenglers ganzer umfassender, eindrucksvoller Gedankenarbeit,

eingehüllt in die Form von „welthistorischen Perspektiven".
Politisch gesehen, ist für Spengler Zivilisation — die „Verfallserscheinung

der Kultur" — gleichbedeutend mit Demokratie; Demokratie aber bedeutet
ihm fast jederzeit nichts anderes als „Cäsarismus", „Diktatur", „Demagogie",
„Herrschaft des Geldes". — „Selbstbestimmungsrecht des Volkes ist eine
höfliche Redensart; je allgemeiner das Wahlrecht, desto geringer wird die
Macht der Wählerschaft." — Die Freiheit ist für Spengler etwas lediglich „Negatives":

„Sie besteht in der Ablehnung der Tradition, der Dynastie, der
Oligarchie, des Khalifats: aber die ausübende Macht geht von diesem (vom Volk)
sofort und ungeschmälert an neue Gewalten über, an Parteihäupter, Diktatoren,
Prätendenten, Propheten und ihren Anhang, und ihnen gegenüber bleibt
die Menge weiterhin bedingungslos Objekt." — Das Korn Wahrheit, das in
diesen Sätzen, wie in allen Anfeindungen der demokratischen Staatsverfassungen
enthalten ist, liegt doch einfach in der Einsicht: die gegenwärtige kranke
Wirtschaftsverfassung bildet eine Gefahr für die Volksherrschaft, wie überdies
nicht minder für die Fürsten- und Geschlechterherrschaft, indem sie dem
Geld einen ungebührenden Einfluss auf die Gestaltung des politischen Lebens
gestattet.

Im Schlusskapitel spricht Spengler über Probleme des Wirtschaftslebens.
wohl aus der gefühlsmäßigen Einsicht heraus, auf diesem Gebiet sei die letzte
Lösung der von ihm aufgeworfenen großen geschichtlichen Probleme zu suchen.
— In seinen Ausführungen über die wirtschaftliche Bedeutung des Geldes
stützt sich Spengler auf Theorien von Marx und von Sombart; doch vergisst
Spengler freilich das eine: wenn man den unheilvollen Geldbegriff genügend
weit fasst, kann man alles damit beweisen! Spengler versteht unter Geld:
geldwirtschaftliches Denken, Zirkulationsmittel; Kredit, Kapital, Waren die
in kapitalistischer Verwertungsabsicht gekauft werden, usf. — „Als diese Welt
— zur Zeit der Geschichte Roms — in das Zeitalter der unbedingten
Geldherrschaft getreten war, etwa seit Hannibal, reichte die natürlich begrenzte
Masse von Edelmetall und stofflich wertvollen Kunstwerken bei weitem
nicht mehr aus, um den Bedarf an Barmitteln zu decken, und es entstand ein
wahrer Heißhunger nach neuen geldfähigen Körpern. Da fiel der Blick auf
den Sklaven, der eine andere Art von Körper, aber nicht Person, sondern Sache

war, und deshalb als Geld gedacht werden konnte." — In diesen zwei Sätzen
allein verwendet Spengler den Geldbegriff in ganz verschiedenen Bedeutungen!

Mit ein paar Sätzen deutet Spengler zumSchluss an, wie er sich nun den
Niedergang unserer gegenwärtigen Kultur und Zivilisation denkt:

„Die Maschine mit ihrer menschlichen Gefolgschaft, die eigentliche
Herrin des Jahrhunderts, ist in Gefahr, einer stärkeren Macht zu verfallen.
Damit steht das Geld am Ende seiner Erfolge, und der letzte Kampf beginnt,
in welchem die Zivilisation ihre abschließende Form erhält: der zwischen Geld
und Blut — Die Heraufkunft des Cäsarismus bricht die Diktatur des Geldes
und ihrer politischen Waffe, der Demokratie Eine Macht lässt sich nur
durch eine andere stürzen Das Geld wird nur vom Blute überwältigt und
aufgehoben. Von dem unwiderstehlichen Takt der Geschlechterfolgen
schwindet zuletzt alles hin, das das Wachsein in seinen Geisteswelten aufgebaut
hat. Das helle, gestaltende Wachsein taucht wieder in den schweigenden

608



Dienst des Daseins herab, wie es die chinesische und die römische Kaiserzeit
lehren; die Zeit siegt über den Raum; und die Zeit ist es, deren unerbittlicher
Gang den flüchtigen Zufall Kultur auf diesem Planeten in den Zufall Mensch
einbettet Und nun bricht die Zeit an. wo in den Tiefen die formvollen
Mächte des Blutes wieder erwachen

MÜNCHEN HANS HONEGGER

PRÉVISIONS OU ILLUSIONS?

A entendre les militaires et politiciens qui « administrent »

la Ruhr, tout se déroule là-bas « conformément à leurs
prévisions»; je regrette beaucoup ne pas pouvoir m'en persuader;
d'abord, parce que cette formule, ressassée pendant quatre
ans de guerre, a un peu lassé notre crédulité; et ensuite parce que,
comme prévision, ça serait un peu raide tout de même
En effet, depuis trois mois que les « ingénieurs » travaillent
dans la Ruhr, « protégés » par une poignée de soldats (guère
plus de 100,000), voici les résultats obtenus; un milliard de
frais, au minimum; 40 hauts-fourneaux français (sur 114)
éteints, faute de charbon; expulsions innombrables, et, le
Samedi 31 Mars, chez Krupp, 13 ouvriers tués et 50 blessés;
protestations de plus en plus nombreuses dans le monde
ouvrier de l'Europe entière; embarras croissant des Alliés ;

malaise général.1) Si c'est vraiment cela que les militaires et
politiciens ont prévu, et qu'ils aient marché tout de même,

") Dans un premier article sur la Ruhr, écrit en Janvier, je disais: « L'occupation de la Ruhr
ne paiera pas même ses frais militaires; mauvaise affaire. De plus elle ouvre la porte à toutes les
Possibilités: extension fatale de l'occupation, conflits sanglants avec la population, alliance
désespérée avec la Russie, lâchage des Alliés ...» Au reste la prophétie était aisée.

M. Oeri, rédacteur aux Basler Nachrichten, vient de réunir en brochure six articles sur la
Ruhr: An der Ruhr. Reiseeindrücke. On y trouve un sens critique admirable dans l'observation
et l'interprétation des faits, une compréhension certainement bienveillante du point de vue français;

l'effet total n'en est pas moins d'une tristesse profonde. Deux mots à propos de la valeur
des témoignages: les journaux français et „francophiles" aiment à citer comme autorité la Rote
Fahne communiste, parce qu'elle attaque violemment les industriels allemands; or, c est la tac-
ique nettement avouée des communistes de tous pays que de toujours attaquer „1 ennemi de 1

intérieur". Pour accorder ma confiance à un témoin (à quelque parti qu'il appartienne), je
demande à connaître son intelligence et surtout son caractère; il me faut des consciences, telles que
Bernau, von Gerlach, Oeri, Aulard, Buisson.

Sur le passage à tabac des écoliers de Bochum, dont il sera question plus loin, j ai le témoignage

de M. Oeri. Sur la fusillade chez Krupp, j'ai les versions officielles allemande et française,
qui m'inspirent une égale méfiance; je ne retiens donc que le fait tout nu: une douzaine de soldats
français laissés pendant quatre heures au milieu de quelques milliers d ouvriers allemands; il
faudrait manquer de tout sens psychologique pour s'étonner du résultat. Quelqu una dit: „On peut
tout faire avec les baïonnettes, sauf s'asseoir dessus."

609


	Anmerkungen zu Kulturproblemen

