
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Zwischen den Fahrten

Autor: Schröter, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spenglers Buch ist eines der reaktionärsten, die jemals geschrieben worden
sind; aber zugleich eines der bewunderungswürdigsten und heilsamsten.
Nirgends ist das Wesen der Kräfte und Mächte, die den Menschen in dem höllischen
Kreislauf des Erzeugens und Vernichtens gebannt halten, mit solcher Meisterschaft

begrifflich umrissen wie hier; nirgends kann man so deutlich klar darüber
werden, was überwunden werden muss, wenn der Mensch eines Tages dem
Schicksal soll entrinnen können, das er verflucht, seit seine Zunge Worte formen
lernte. Ist es nicht eben jener „kosmische Takt", jenes instinktive Verwachsensein

mit dem All, das wir mit der letzten Amöbe teilen, was gelöst werden toder
vielleicht auch nur von der Stufe der Sinnlichkeit auf die Stufe des Geistes
erhoben werden) muss, damit im Menschen das „Menschliche" endgültig das
Ubergewicht erlangt? Und wenn auch darauf in dieser Welt letzten Endes der
loa gesetzt ist — nämlich der innere, selbstgewollte Rückzug aus ihr —, wer

Weiß denn, ob diese Welt der groben Sinne die einzige ist, die für uns in
Betracht kommt?

FELDBACH KONRAD FALKE
0 0 0

ZWISCHEN DEN FAHRTEN
Einer der schärfsten und geistvollsten Kritiker 0. Spenglers, Alfred Bäumler,

vergleicht in seinem Epilog zu Spengler (Neue Rundschau, Januar 1923) dessen
ersten Band in seiner damaligen Wirkung treffend mit „einer plötzlichen
Erscheinung von schreckhafter Größe. Es tauchte vor uns auf wie der Bug
eines riesigen Ozeandampfers im Nebel, gespensterhaft unfassbar, in
stürmischer Fahrt, die Stille des Todes an Bord. — Jetzt liegt das Schiff vor Anker,
und es zeigt sich, dass ein guter Teil der Wirkung auf der nebelhaften Situation
beruhte. Das Fahrzeug des fliegenden Holländers erweist sich, bei Lichte
besehen, als ein nach bekannten Gesetzen der Statik gebautes Schiff. Von

pï Y'eldeutigkeit seines fragmentarischen Daseins durch den zweiten Band
befreit, steht Spenglers Werk nun klar, in seiner ganzen historischen Bedingtheit,

vor uns. Das Ungeheuer, das eine nervöse Leserschaft aus nebelhaften
Umrissen erschuf, hat sich selber gestellt."

Wir möchten diesen fruchtbaren Vergleich hier nicht nur deshalb noch
einmal aufnehmen, weil ihn Bäumler selbst, anlässlich des zweiten Bandes
opengler leider nur mit wenigen kurz andeutenden Anmerkungen begleitet
bat, sondern vor allem auch deshalb, weil diese Konstatierung ja erst jetzt,

^em Erscheinen des endgültigen und neubearbeiteten ersten Bandes

JLebruar 1923) wirklich und in vollem Umfang zuzutreffen scheint. Der erste
b>and in ursprünglicher Fassung, der im Sommer 1918 erschien, blieb seit

nde 1920 vergriffen, da der Autor trotz dem allgemeinen Drängen und dem
ungeheuren Welterfolg den Neudruck untersagte, bis er es versuchen konnte
fwie das neue Vorwort nun bemerkt), „auch die ältesten Teile auf die Höhe
anschaulicher Darstellung zu heben, die mir heute zu Gebote steht. — So
legt das Schiff im Hafen, prüfbar und betretbar für die hohen Kommissionen

Kritik, die sich vom Land aus hinüberbemühen.
Zunächst und äußerlich erscheinen die Veränderungen geringfügig. Der

frste Band ist gegenüber der ersten Fassung um etwa 80 Seiten verkürzt. Auf-

I
?UiUn<^ Einteilung aller Kapitel, Paragraphen und Absätze ist genau geblieben.

Unberührt von der bessernden Hand blieb wohl kaum eine Seite. Die Ver-

599



änderungen bezwecken einerseits die schärfere begriffliche Scheidung und
einheitliche Durchführung der (um den Gegensatz von „Wachsein" und
„Dasein" gruppierten) gedanklichen Hauptordnung des zweiten Bandes, und
tragen andrerseits vielfachen Wünschen und Berichtigungen der bisherigen
Kritik im Einzelnen zum Teil sorgfältig Rechnung. (Auch die Ubersichtstabellen

der „Gleichzeitigkeit" sind etwas revidiert, die dritte durch eine neue
Rubrik: Politische Entwicklung der chinesischen Kultur, ergänzt.) In allem
Grundsätzlichen freilich ist nicht die geringste Konzession zu spüren. Nur
nocK stolzer und spröder geworden geht der Selbstbewusste einsam, unbekümmert

seinen eigenen Weg, der die wissenschaftlichen Pfade eigensinnig kreuzt.
Doch viel zu eng verflochten mit der ganzen Problemlage des sich klärenden
Kulturbewusstseins unserer Gegenwart ist Spenglers Werk, als dass sich nicht
auch künftig der geistige Kampf dieser kulturphilosophischen Abklärung mit
diesem Werk eingehend abzugeben hätte, dessen grundsätzliche Richtlinien
wir andernorts zu ziehen versuchten. Die zwei hiefür wichtigsten Neuerscheinungen

der letzten Zeit sind wohl die Abhandlung A. Webers (in Band 47 des
Archivs für Sozialwissenschaften): Prinzipielles zur Kultursoziologie, mit ihrer
Unterscheidung der verschiedenfach sich durchkreuzenden Reiche des
„Gesellschaftskörpers", der „Kulturbewegung" und des „Zivilisationsprozesses", die
bis heute freilich nur Programm geblieben ist — und das Abschiedsgeschenk
Ernst Troeltschs an die moderne Geisteswissenschaft: sein zweibändiges letztes
Werk Der Historismus und seine Probleme (als erster Teil des dritten Bandes seiner
Gesammelten Schriften, 1922). Zeigt Weber sehr bedeutsam nach der Richtung,
in der unseres Erachtens die notwendigen Ergänzungen zu Spenglers
Aufstellung auf kultursystematischem Gebiet erwachsen werden, so legt Troeltsch
die ganze geschichtsphilosophische Gedankenwelt des 19. Jahrhunderts in
ihrem Entstehen und Fortwirken dar, als großartige Uberschau auf die
Probleme und Methoden in ihrem jeweiligen Zusammenhang. Die zukünftige
Lösung freilich zeigt er uns noch nicht, so wenig sie auch Weber in seinen
Andeutungen schon formulieren kann. Aber begrenzt von diesen beiden
kulturwissenschaftlichen Wegzeigern läuft die Straße der zukünftigen kritischen
Arbeit an den Fragen, die auch Spenglers diktatorische Intuition erst teilweise
vorweggenommen hat.

Doch solche Aufgaben sind nur in selbständigen Werken lösbar und nicht
obenhin in flüchtiger Andeutung zu berühren. Wohl aber kann in Kürze hier
von einer anderen, unabhängigen Aufgabe noch gesprochen werden, die sich
auf die rein kulturanschauliche Blickrichtung der Spenglerdiskussion bezieht.
Dass in dieser Kulturanschauungskraft die wirkliche Genialität Spenglers
beruht, wird nicht bestritten — die gedankliche Ausdeutung dieser Anschauung
erst weckt den Widerspruch, je nach der wissenschaftlich oder philosophisch
gegen ihn gerichteten Kritik. Aber von dieser Anschauung geht eine
Eigenwirkung aus, die durch jene Kritik nicht zu erschüttern ist, auf der auch sein
unmittelbarer Zeit- und Welterfolg beruht. Diese Wirkung entstammt nicht
sowohl dem unvergleichlichen Spürsinn für die Kulturinhalte aller Zonen und
Jahrtausende und ihre Stimmung —- dieser seiner staunenswert vielseitigen
Einfühlungsgabe — sondern ausschließlich der Spürkraft für die eigene Zeit
und ihre Stunde. Ihre Not und ihr Ergriffensein vom Augenblick findet in
ihm Ausdruck und Wort für die geheimste Bangnis; was will dieser inneren
Wahlverwandtschaft gegenüber alles Schulgezänk der theoretischen Kritik
bedeuten, so berechtigt es an sich auch sein mag?

Die Linie dieser, von der Wissenschaft abführenden, gewissermaßen aktuellen

600



Zeitbedeutung Spenglers haben wir über Nietzsche und Schopenhauer bis
Rousseau zurückgeführt, der „als der erste Sturmvogel den inneren Bruch
der in die Zivilisationserstarrung übergehenden Kultur" verkündete. Es sind
gleichsam die Seismographen des fortschreitenden Kulturprozesses:
feinfühligste Horcher und Erlauscher jener unterirdisch drohenden Geräusche,
die die langsame Umschichtung und Verwerfung der zusammensinkenden
Kultur Europas in ihrer Bruchzone vorahnend begleiten. Und zwar lässt sich
hiebei ein deutlicher Fortschritt im Bewusstwerden jener Kulturreife verfolgen.
Auf der intuitiven Klarheit über diesen inneren Stand beruht die Macht und
Überlegenheit derartiger Geister auf ihre Zeit. Sie ist von jeder wissenschaftlichen,

begrifflichen Einkleidung unabhängig und wird von der Zeit ganz
instinktiv, unmittelbar erfasst. Sie fühlt die Lebensmacht des ausgesprochenen
Geheimnisses, ganz einerlei von welcher Theorie sein Ausdruck überdeckt ist.
Diese jeweilige Theorie hat Rousseau politisch, Schopenhauer metaphysisch,
Nietzsche moralistisch, Spengler geschichtsphilosophisch ausgebaut — ein
wenig belangreicher Unterschied gegenüber der jeweils im Halbjahrhundertabstand

ständig steigenden Wucht dieses Zeitausdruckes selbst, die nun in
Spenglers Wirkung kulminiert. So schwerwiegende Fragen der Kritik sich
auch an jene Theorien in ihrer Verflechtung mit der wissenschaftlichen
Zeittradition anknüpfen müssen, die Kritik kann nicht erwarten, durch ihre
berechtigten Einwände die nicht intellektuell begründete unmittelbare Zeit-
Wirkung derartiger Werke beeinflussen und aufhalten zu können.

Damit wird nun ein falsches und ein richtiges Moment an jenem Bild des
Eingangsgleichnisses verständlich: Die Zeitwirkung spricht sich in dem
Eindruck des „Gespensterschiffes" aus, das todverkündend aus dem Nebel taucht.
Doch dieser unheimliche und dämonische Fahrteindruck wird auch durch die
nachträgliche Untersuchung des Fahrzeugs im Hafen nicht beseitigt. Auf
den Kurs und Wagemut des Fahrers selbst im schicksalsvollen Augenblick
kommt es bei dieser Wirkung an, wie mangelhaft das Schiff auch sei. Immerhin
scheinen seinePlanken seetüchtig genug, um aus dem Nebelgrau des Weltmeers
und nach der Sturmfahrt durch alle Zonen, im entscheidenden Moment wieder
vor dem Festland zu kreuzen, zu dem der befohlene Geisterruf hinübertönt:
der große Pan sei tot. Wiederholt sich nicht diese Situationswirkung seines
ersten Erscheinens nun auch bei der endgültigen Ausgabe des ganzen Werkes?
Damals, Herbst 1918, wirkte der Zusammenbruch Deutschlands mit zu der
Aufnahmsstimmung für den Untergang des Abendlandes (in einem ganz andern
Sinn als dem seines Verfassers). Heute, fast ein Lustrum später, sieht zum
mindesten Deutschland in ein noch dunkleres, noch drohenderes Chaos, am
gefährlichsten Entscheidungspunkte seiner langen Leidensbahn. Ja dieses
Dunkel droht nicht nur sein eigenes Geschick, sonders das eines ganzen Erdteils

hoffnungslos in abendlichem Untergang mit Todesmüdigkeit zu
überschatten.

Es mag sonderbar erscheinen, solche großen Hintergründe bei der Wirkung
eines Buches in Betracht zu ziehen — aber diese hier betrachtete Wirkung
erwächst ja aus der stimmungsmäßigen und unbewussten Resonanz dieses
stets gegenwärtigen Welthintergrundes, und zwar um so mehr, als das

Zusammentreffen keineswegs von Spengler beabsichtigt ist. Er widerspricht im
Gegenteil ausdrücklich jedem oberflächlichen Aspekt der Wirklichkeit. Wie
er den ersten Band (im Winter 1917/18) abschloss in der Voraussicht des
deutschen Sieges und imperialistisch-zivilisatorischer Weltespansion, so redet
auch aus dem Gesamtwerk noch der Geist von Preußentum und Sozialismus

601



ungebrochen und vernehmlich, der der Schweiz misstönend „alldeutsch"
klingt. Aber wer hört denn wirklich auf diese Erwartungen und Prophezeiungen?

Im Gegensatz zu der betonten willensmäßigen Grundstimmung des
Verfassers wirkt sein Werk in einem weitaus tieferen Sinne pessimistisch,
„abendlich" und zeitgemäß, gerade weil er jeder Klage und Anklage an die
Zeit ganz fernsteht und ihr keine Theorien, sondern Taten und Aufgaben
zuschreibt. Dass trotzdem sein Werk als Heroldsruf einer absteigenden und
abendlichen, untergehenden und sich vollendenden Kulturwelt wirkt und allgemein

in diesem tiefen Sinne als Zeitecho unserer Gegenwart empfunden wird,
muss demnach schon in seinen inneren Fundamenten elementar begründet sein.

Diese letzten rückwirkenden Ursachen seiner unmittelbaren Weltwirkung
möchten wir in dem unvergleichlich weit umfassenden Charakter seiner
Kulturanschauung als Lehre von dem Werden und Vergehen sehen. Spengler ist der
unerreichte Schilderer der sterbenden Weltstädte mit ihrer Todessymbolik, in
deren Steinmassen — den „leeren Gehäusen einer erloschenen Seele" —
wurzelloser, internationaler Menschenschutt „wie Sand verrieselt" und der
späte, verhängnisvolle „freie Geist wie eine Flamme prachtvoll aufsteigt und
jäh in der Luft verlodert" — doch zugleich ist er der Schilderer des Bauernhauses

und semer kindhaften Heiligkeit, des schöpferisch gewaltigen
Aufbrechens der tiefreligiösen Frühzeit der großen Kulturen. Von Spengler
stammt (II, 105) das geschichtsmetaphysische Wort über den „Vorfrühling
der Völkerwanderung", da „die jungfräuliche und doch schon mütterliche
Germanensehnsucht sich im Süden eine Heimat suchte, um für ihre künftige
Kultur ein Nest zu bauen" — ein Satz, um dessentwillen ihm viele Sünden
vergeben werden sollten — und er fährt an der gleichen Stelle fort : „Heute,
am Ende dieser Kultur, schweift der wurzellose Geist durch alle landschaftlichen
und gedanklichen Möglichkeiten. Der zivilisierte Mensch, der intellektuelle
Nomade ist wieder ganz Mikrokosmos, heimatlos, geistig frei, wie die Jäger
und Hirten es sinnlich waren. Ubi bene ibi patna — das gilt vor und nach
einer Kultur. Dazwischen aber liegt die Zeit, wo der Mensch für ein Stück
Erde stirbt." Seine Liebe aber gilt gerade dieser kurzen Zeit der hohen,
wirklichen Kultur, die nach dem flüchtigen und steilen Wogengang ihrer Entwicklung

notwendig zerfällt und langsam in erstarrter Zivilisation wieder hinabtaucht
zu den weiten Räumen geschichtslosen Dahinvegetierens.

Erst aus dieser inneren Gesamtschau auf die auf- und niedersteigende
Totalität des Kulturwerdens quillt die letzte, eigentliche Kraft auch der
erwähnten Wirkung für die Gegenwart. Die Spenglersche Einordnung unserer
ganzen Zeit in einen niedersteigenden Ablauf und die Bestimmung von dessen
Ausgang mag willkürlich erscheinen. Doch trotzdem wird sich nicht verhindern
lassen, dass sich all die zahlreichen Zerfalls- und Niedergangssymptome unserer
Zeit förmlich magisch vereint und angezogen in diesem Blitzlicht zusammenfinden,

das scheinwerfergleich ihre verstärkte Leuchtkraft in das Zukunftsdunkel

hinaussendet. Sicherlich ist dieser Schein keine Erleuchtung der
wirklichen, keinem Wissen zugänglichen Zukunft, sondern nur der Widerschein
des eigenen, bangenden Zeitbewusstsems in die Nacht hinaus. Doch niemals
noch war diese Flamme einheitlicher und gewaltsamer zusammengefasst worden
zu einem so einseitigen, weitdringenden Strahl wie von dieser Spenglerschen
Lehre und Vision der Gesetzmäßigkeit der Kulturreife.

Das Bild, das dieser Scheinwerfer gespenstisch fahl beleuchtet, ist zweifellos
unerfreulich, und dieser Eindruck wird durch den zweiten Band nur noch
verstärkt. Vielleicht ist niemals leidenschaftlicher und eindringlicher jener

602



Formenzwang bewusst geworden, der notwendig ist, damit ein großes Kulturganzes

aus dem Werdechaos auftaucht, sich gesetzmäßig zusammenschließt,
dem Gipfel zudrängt, um dann wieder unter Lockerung und Auflösung der
Formen langsam zu zerfallen — niemals aber auch jener dämonische Prozess
des rückläufigen Formzerfalls in all den unter sich zusammenhängenden
Kulturgebieten, wie ihn Spenglers Blick in diesen Tagen enthüllt. Von dem Gebiet
des staatlichen Verfalls, wo seit der „Wendung vom absoluten Staat zur
kämpfenden Völkergemeinschaft jeder beginnenden Zivilisation der beschleunigte
Abbau uralter Formen für cäsarische Gewalten freie Bahn schafft" und in
diesem „Zeitalter der kämpfenden Staaten" die letzte Form und Rücksichtnahme

schwindet vor der Macht raubtierhafter Vernichtungsgier, bis zu den
wirtschaftlichen und innerpolitischen Zerfallsprozessen mit all ihren
Scheinfassaden: Parlamentarismus, Freiheit der Demokratie, Parteimaschine, Presse
und Wahlorganisation, hinter dem allen die allmächtige Gewalt der Hochfinanz,
des Geldes steht, die ihrerseits nach ihrer Diktatur dem innern Untergang
zureift. Man könnte dieses Bild, Spengler ergänzend, mit einem naturwissenschaftlichen

Gleichnis als die „Entropievermehrung" veranschaulichen (die
jene unwiderbringliche Wärme-Energieentwertung bei einer Verbrennung
angibt): Ein langsam entstandenes, vorlängst gewachsenes, wertvolles
Kulturformenreich stürzt allmählich zerfallend in sich selbst zusammen, und nie
wieder ist die wertlosere Endform in den ursprünglichen Zustand umzuwandeln.
Neue Anfänge erfordern erst neue Bedingungen und weite Zeiträume ganz
neuen Wachstums. — Die Analogiekraft dieses Bildes wirkt besonders bei dem
Zustand des jetzigen Deutschlands, in dem jener europäische Zerfallsprozess
gleichsam unter „erhöhtem Druck" umso rapider abläuft. Denn die Auflösung
der Formenwelt im Großen wie im Kleinen, in den weltgeschichtlichen wie in
den privaten Lebensverhältnissen droht auch zugleich den Inhalt des entleerten,
ausgehöhlten Kulturdaseins langsam zu zerstören. Der Ausgang dieses Aspekts
•st das wieder geschichtlose Hindämmern von „Fellachenvölkern" mit dem
>,zoologischen Auf und Ab des primitiven Zeitalters" wie der erstarrten,
abgestorbenen Zivilisationen.

Dass hiemit ausschließlich die negativen Seiten und Gefahren unserer Zeit
gesehen und, wie in einem Hohlspiegel verzerrt, zu einem drohenden Schluss-
bild vereinigt sind, bedarf keiner Erwähnung Uber positive Möglichkeiten
•n der Gegenwart wird niemand von Spengler Aufschluss erwarten. Aber eben
diese negative lehrreiche Zusammenschau bis zum Extrem ist keiner Zeit
noch so gewaltig eindrucksvoll und unerbittlich vorgehalten worden wie von
Spengler. Hierin kann er als ein säkulares Phänomen begriffen werden, in
dem eine weitherreichende Entwicklung auf ihren Gipfel gelangt ist. Freilich
•st damit nur eine Seite seines Wesens isoliert herausgehoben — die, die seine
Welt- und Zeitwirkung erklärt. Hier sollte nur auf ihre Tatsächlichkeit und
Wirksamkeit hingewiesen werden, ohne ihr Verhältnis zu der übrigen,
verwickeiteren Problematik Spenglers zu erörtern. Aber diese seine Situationswirkung

und ihre Macht auf die Zeit ist für sich selbst begreifbar, unabhängig
von dem Urteil, das im übrigen das Geisterschiff noch treffen mag. Vielleicht
bestimmt solche Betrachtung die Urteilenden (um bei dem alten Bild zu bleiben),
es womöglich nicht nur bei der „Hafeninspektion" des Schiffs „zwischen den
bahrten" bewenden zu lassen, sondern ihm auf hoher See und voller Fahrt
•riit den Zeitstürmen zu begegnen, die sein Segel schwellen. Dort erst wird sich
das Gesamturteil entscheiden können über Wert und Absicht des Schiffsführers,

so er sich wirklich nach einem Stern des metaphysischen Himmels

603



gerichtet haben sollte. Und dann könnte es wohl sein, dass selbst das Fahrzeug

scheitert und sein Führer sich allein im Boot einsam dem Weltmeer
anvertraut — wie Strindberg einmal seinen Helden über das nächtliche Meer
vor uns entschwinden lässt, dem leuchtenden Gestirn des Herakles entgegensteuernd.

Wir wissen nicht, ob solches Schicksal noch dem Kapitän des Untergangs

des Abendlandes vorbehalten ist, der sich zu neuen Fahrten rüstet. Doch
wir möchten es ihm wünschen.

MÜNCHEN MANFRED SCHRÖTER

0 0 S

SPENGLER ALS POLITISCHER WARNER
Wissenschaftlich ist wohl das Kapitel Probleme der arabischen Kultur das

wichtigste; die Themen, deren Durchforschung Spengler als Aufgaben der
Zukunft fordert, mögen in diesem wie auch in den andern Kapiteln dem Nachwuchs

der Historiker manche zeitgemäße Anregung geben. Aber die Gefahren
der Methode treten gerade hier besonders deutlich hervor. Dass die arabische
Kultur in Babylon anfangen, im Judentum und Urchristentum sich fortsetzen,
dann im Corpus juris als einer „arabischen und also religiösen Schöpfung"
zutage treten soll, weil angeblich Papinian und andere große Juristen Syrer
gewesen seien, was bei Papinian äußerst bestritten ist und übrigens nicht im
geringsten seinen semitischen Ursprung beweisen würde, da Syrien auch von
Griechen wimmelte; dass selbst Karl der Große ein Träger des
„maurischbyzantinischen Geistes" gewesen sein und planmäßig und mit seiner ganzen
Energie das durchgesetzt haben soll, was Karl Martell durch seinen Sieg
soeben verhindert hatte, nämlich die Herrschaft der arabischen Kultur im Abendlande,

das sind Behauptungen, die überhaupt nur begreiflich sind, weil es gilt,
für die arabische Kultur ein Jahrtausend herauszurechnen und sie noch rechtzeitig

vor den sächsischen Kaisern aufhören zu lassen, damit doch auch für
die faustische Kultur der Gegenwart so ziemlich das übliche Jahrtausend einer
Kultur abgelaufen sei. Dabei paradiert Mohamet als „Zeitgenosse" (Exponent
derselben Kulturphase) neben Cromwell und Pythagoras, von dessen ziemlich
sagenhafter Persönlichkeit und Lebensgeschichte kein quellenmäßiger
Erforscher der griechischen Geschichte so sichere Kunde hat wie Spengler kraft
seiner Methode der Intuition. Eine andere Dreiergruppe, deren Mitglieder
sich etwas verwundert ansehen, bildet Spinoza — der Glaubenslose — mit dem
Baalschem — dem Gründer einer Sekte von polnisch-jüdischen „Frommen"
(Chassidim) und Otto Weininger, dem jüdischen Hasser alles Jüdischen. Diese
„drei Heiligen" sollen die jüdische Mystik repräsentieren in ihrem seit den
Kreuzzügen gleichgebliebenen Wesen, das überdies mit dem islamitischen
Sufismus identisch sein soll. Also Otto Weininger als letzter Ausläufer der
arabischen Kultur! Doch Spengler selbst ist ein Mann von Geist, und auch
der Unsinn hat bei ihm Methode. Man denke sich aber dieselbe Methode der
Zusammenstellung angeblicher Zeitgenossen auf Grund mehr oder weniger
abenteuerlicher Analogien und fragwürdiger Tatsachen aus Quellen zweiter
Hand, man denke sich diese Methode von künftigen Historikern aus der Schule
Spenglers gehandhabt, natürlich von jedem nach eigenem Ermessen in der
Feststellung und Begrenzung der verschiedenen Kulturen, und die Geschichte
wird, aus einer durch das eiserne Gerüste der Chronologie in fester Ordnung
gehaltenen Darstellung der menschlichen Entwicklung, zu einem tollen Veits-

604


	Zwischen den Fahrten

