
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Spengler und W. v. Humboldt

Autor: Klein, Tim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kümmerte Mensch ist ein Rückschritt der Menschheit, er
wirft in alle Zeit hinaus seinen Schatten. Es entartet die
Gesinnung, die natürliche Absicht der einzelnen Wissenschaft:
sie selber geht daran endlich zugrunde; sie steht gefördert da,
wirkt aber nicht oder unmoralisch auf das Leben."

ZÜRICH HERMANN SCHOOP

0 0 0

SPENGLER UND W. v. HUMBOLDT

Mit seiner Schrift Der Streit um Spengler hat Manfred Schröter ein für die
Erkenntnis der Zeitwirkung Spenglers, aber auch für die Erkenntnis Spenglers
selbst unentbehrliches Werk getan. In der Tat ein fast homerischer Streit, in
dem auch Thersites nicht fehlt. Es ist nicht mein Ehrgeiz, etwa in einer
späteren Auflage dort als Kombattant aufzutreten. Sondern die folgenden
Zeilen wollen nur einen Hinweis geben, den Berufenere vielleicht nutzen
können.

In dem Schema, das Manfred Schröter gegen den Schluss seiner Arbeit,
gewissermaßen als Ahnentafel Spenglers, aufstellt, fehlt e;n Denker der
klassischen Zeit. Kein Systematiker wie Kant, aber an jedem Punkte, wo er in
die Spekulation eingreift, große Ideen gebend oder weiterbildend, vor allem
aber gesegnet mit dem feinfühligsten Spürsinn für den verborgenen Charakter
und die geheimen Triebfedern des Einzellebens und des Völkerlebens: Wilhelm
von Humboldt. Schon seine große Leistung in der Sprachforschung rückt
ihn in die erste Reihe der Erkunder der Völkerseelen. Aber der Charakter
der Rassen — Spengler würde es Physiognomik nennen — hat ihn ebenso
gefesselt wie der der beiden Geschlechter: er hat sich mit fast weiblicher
Einfühlungskraft in die Seele eines Genius wie Schiller eingelebt, und sein
Briefwechsel mit einer Freundin ist das Dokument einer überaus zartsinnig gelebten
Symbiose. Er brachte also, wenn er sich denkend an die Geschichte machte,
auch das mit, was Spengler so stark betont: Menschenkenntnis. Er hat in
der hohen Politik auf dem von diplomatischen Meisterkämpfern beschickten
Wiener Kongress keinen Meister über sich gefunden, wie Talleyrand, der
Vielverschlagene, selbst bezeugt.

Wilhelm von Humboldt hat in drei zusammenhängenden Arbeiten seine
geschichtsphilosophischen Betrachtungen niedergelegt. Es sind : Die Akademierede

vom 12. April 1821 über die Aufgabe des Geschichtsschreibers, die Aufsätze
Betrachtungen über die Weltgeschichte und Betrachtungen über die bewegenden
Ursachen in der Weltgeschichte. Spengler bezieht sich nicht auf Humboldt.
Er hat zwar Sehnsucht nach der Verbindung mit der klassischen Zeit und nennt
Leibniz. In Wahrheit steht er Humboldt näher, wenn auch hier freilich eine
schwer überbrückbare Distanz bleibt. Schon die Auffassung vom
schöpferischkünstlerischen Verfahren gegenüber dem Material zeigt den Abstand. Gegen
Spenglers allgemeine Forderung „Uber Geschichte soll man dichten" steht
Humboldts Wort: „Doch muss der Geschichtsschreiber ganz wie der Dichter
verfahren: wenn er den Stoff in sich aufgenommen hat, muss er ihn wieder
ganz neu aus sich schaffen." —

588



Ich stelle, um das eigentümlich Verwandte und Verschiedene in der
Spekulation Humboldts und Spenglers deutlich zu machen, Humboldt in den
Vordergrund, denn die entsprechenden Partien Spenglers sind so in jedermanns
Munde, dass ein Hinweis genügt. Der Umstand, dass Humboldt wie Spengler
im tiefsten Grunde Aphoristiker sind und nicht Systematiker, wird das Geschäft
der Vergleichung erleichtern.

„Das ungeheure Gewühl der sich drängenden Weltbegebenheiten, zum
Teil hervorgehend aus der Beschaffenheit des Erdbodens, der Natur der Menschheit,

dem Charakter der Nationen und Individuen, zum Teil wie aus dem
Nichts entsprungen und wie durch ein Wunder gepflanzt, abhängig von dunkel
geahndeten Kräften und sichtbar durchwaltet von ewigen, tief in der Brust
des Menschen gewurzelten Ideen" — das ist für Humboldt in großen Zügen
Geschichte. Die Geschichte strebt „nach dem Bilde des Menschenschicksals".
Humboldt stellt fest, dass der Regress in der Ursachenreihe von der Einsicht
jn die wahrhaft schaffenden Kräfte der Geschichte abführt. „Gerade das
Hauptelement," sagt er, „entzieht sich aller Berechnung." Ein Eigentümliches
der in der Geschichte waltenden Kräfte sieht Humboldt zunächst, nach
Ablehnung der bloßen Kausalität, in ihrem physiologischen Wirken. Dahinein
gehört „das stufenweise Erreichen eines Gipfelpunktes und das allmähliche
Herabsinken davon, der Ubergang von gewissen Vollkommenheiten zu gewissen
Ausartungen". Zwar liegt darin „eine Menge geschichtlicher Aufschlüsse,
aber sichtbar wird auch hierdurch nicht das schaffende Prinzip selbst, sondern
es wird nur eine Form erkannt, der es sich beugen muss, wo es an ihr nicht
einen erhebenden und beflügelnden Träger findet." Auch die psychologischen
Kräfte zu erkennen, die menschlichen Fähigkeiten, Empfindungen, Neigungen,
Leidenschaften — reicht lange nicht aus. Die psychologische Betrachtung
„würdigt die Tragödie der Weltgeschichte zum Drama des Alltagslebens
herab." Im Kreise also der mechanischen, der physiologischen, der
psychologischen Bestimmung liegt die Grundidee nicht. „Was wie ein Wunder
entsteht, sich wohl mit mechanischen, physiologischen und psychologischen
Erklärungen begleiten, aber aus keiner wirklich ableiten lässt, das bleibt innerhalb
jenes Kreises auch nicht bloß unerklärt, sondern auch unerkannt."

Man erinnert sich, wie Spengler Fügung und Schicksal gegeneinanderstellt.
Humboldt erhebt sich entschlossen zur metaphysischen Grundidee und rückt
das Schicksal in die Sphäre außerhalb des Gebietes der Erscheinungen: „Die
Weltgeschichte ist nicht ohne eine Weltregierung verständlich." Freilich wird
dem Geschichtschreiber zwar durch die Konzeption dieser Idee der Vorteil
gewonnen, „das Begreifen der Begebenheiten nicht für abgeschlossen zu
erachten. Aber „der letzte, schwierigste und wichtigste Teil semes Wegs wird
ihm wenig erleichtert. Denn es ist ihm kein Organ verliehen, den Plan der
Weitregierung unmittelbar zu erforschen. Allein die außerhalb der
Naturentwicklung liegende Leitung der Begebenheiten offenbart sich dennoch an
ihnen selbst durch Mittel, die, wenngleich nicht selbst Gegenstände der
Erscheinung, doch an solchen hängen und an ihnen wie unkörperliche Wesen
erkannt werden, die man aber nie wahrnimmt, wenn man nicht, hinaustretend
aus dem Gebiet der Erscheinungen, im Geiste in dasjenige übergeht, aus dem
sie ihre Abkunft haben. An ihre Erforschung ist also die letzte Bedingung
und Aufgabe des Geschichtsschreibers geknüpft." Es ist das „mächtig wir-
koode, jenen Kräften den Anstoß und die Richtung verleihende Prinzip,
nämiich Ideen, die ihrer Natur nach außer dem Kreise der Endlichkeit liegen,
aber die Weltgeschichte in allen ihren Teilen durchwalten und beherrschen."

589



Es ist nun wesentlich zu sehen, u uj die Äußerungen der Idee bei Humboldt

„Richtung", „Krafterzeugung" auch bei Spengler auftreten, dort aber
eben nicht unter eine metaphysische Idee gestellt sind. Denn die Kulturseele
Spenglers wirkt als empirisches Datum. Man glaubt Spengler vor sich zu
haben, wenn man liest: „Beispiele von Krafterzeugung, von Erscheinungen,
zu deren Erklärung die umgebenden Umstände nicht zureichen, sind das
Hervorbrechen der Kunst in ihrer reinen Form in Ägypten und vielleicht
noch mehr die plötzliche Entwicklung freier und sich doch wieder gegenseitig
in Schranken haltender Individualität in Griechenland." „In der Individualität
liegt das Geheimnis alles Daseins." „Das Wundervolle liegt im Ergreifen
der ersten Richtung, dem Sprühen des ersten Funkens." Allein: die Kluft,
die Spengler von Humboldt trennt, klafft gerade da am weitesten, wo Humboldt
die Verbindung sucht, die die geistigen Individualitäten zusammenknüpft,
deren Sonderdasein er wie Spengler betont. „Die Idee," sagt Humboldt,
„kann sich nur einer geistig individuellen Kraft anvertrauen, aber dass der
Keim, welchen sie in dieselbe legt, sich auf seine Weise entwickelt, dass diese
Weise dieselbe bleibt, wo er in andere Individuen übergeht, dass die aus ihm
aufsprießende Pflanze durch sich selbst ihre Blüte und Reife erlangt, und
nachher welkt und verschwindet, wie immer die Individuen und Umstände
sich gestalten mögen, dies zeigt, dass es die selbständige Natur der Idee ist.
die ihren Lauf in der Erscheinung vollendet. Auf diese Art kommen in allen
verschiedenen Gattungen des Daseins und der geistigen Erzeugung Gestalten
zur Wirklichkeit, in denen sich irgend eine Seite der Unendlichkeit spiegelt
und deren Eingreifen ins Leben neue Erscheinungen hervorbringt." „Jede
menschliche Individualität (auch die Individualität der Nationen) ist eine in
der Erscheinung wurzelnde Idee." So wird Humboldt „alle Geschichte nur
Verwirklichung einer Idee, und in der Idee liegt zugleich die Kraft und das
Ziel." „Das Geschäft des Geschichtschreibers in seiner letzten, aber
einfachsten Auflösung ist Darstellung des Strebens einer Idee, Dasein in der
Wirklichkeit zu gewinnen." — Bei Spengler ist die Idee zurückgetreten, das
„Ziel" verschwunden, nur die „Kraft" noch übrig.

Viele, die sich an Spenglers Vordeutung der Zukunft gestoßen haben,
können bei Humboldt von Spenglers Entlastung Notiz nehmen. „Das Interesse
des Einzelnen wie der Gesellschaft ist innigst an die Beantwortung der Frage
geknüpft, welcher künftige Zustand sich aus dem jetzigen, so wie dieser
aus dem zunächst vorhergegangenen entwickeln wird." Sehr stark betont
Humboldt das Erdgebundene der Menschheit: „Das Menschengeschlecht ist
eine Naturpflanze wie das Geschlecht der Löwen und Elefanten, seine verschiedenen

Stämme und Nationen Naturprodukte wie die Rassen arabischer und
isländischer Pferde, nur mit dem Unterschied, dass sich im Keim der Bildung
selbst zu den Kräften, die sich in jenen uns sichtbar allein zeigen, die Idee der
Sprache und Freiheit gesellt und sich besser oder schlechter bettet." Das Wort
Freiheit wird bei Spengler nicht gefunden. Durchaus in Spenglers Geist jedoch
ist das Aufspringen einer Kultur. Humboldt sagt: „Es gibt einen Moment
der moralischen Erzeugung, auf dem das Individuum (Nation oder einzelner)
wird, was es sein soll, nicht stufenweis, sondern plötzlich und auf einmal.
Alsdann fängt es an zu sein, denn vorher waresein anderes. Dieser Anfang
ist auch seine Vollendung; von da geht es unmittelbar in bloßer
Entwicklung des Vorhandenen und mit Kraftabnahme rückwärts. Aber zwischen
dem eigentlichen Bewusstsem des Gipfels und dem Sichtbarwerden der
Abnahme gibt es ein Schwanken, und das ist die schönste Periode."

590



*

_

Niemand vor Spengler hat wie er mit solcher Wucht die Vorstellung
-eines unendlichen Fortschrittes in der Menschengeschichte ad absurdum
geführt. Humboldt steht ganz auf dieser Seite: „Zu erwarten ist nicht eine
immer fortschreitende Vervollkommnung in dem Stückwerk von Zeit, Raum
und Dasein, das wir übersehen, nicht die gepriesene, verheißene, gewissermaßen

nur von unserem Fleiße abhängende Zivilisation, die kaum so zu nennen
ist und sich immer selbst in Uberbildung ihr Grab gräbt." Immer wieder
freilich greift Humboldt über Spengler hinaus: Es ist „zu vertrauen, dass die
Kraft der Natur und der Ideen unerschöpft bleibt Wo ein Krater einstürzt,
ein Vulkan sich erhebt, hängt sich Schönheit oder Erhabenheit um seine Formen;
wo eine Nation auftritt, lebt geistige Form und Phantasie und Gemüt rührender
Ton in ihrer Sprache. Drum ist in jedem Untergang Trost und in jedem
Wechsel Ersatz."

Das Tiefste vielleicht hat Humboldt da ausgesprochen, wo er Individuum

und Nation gegen die Menschheit und diese gegen die Gottheit stellt.
„Unter dem Ganzen, auf das man sehen soll, wird nicht die jetzt oder jedesmal
lebende Menschheit, sondern der Begriff des Menschengeschlechts verstanden.
Dieser stellt sich teilweise in jeder einzelnen Nation und jedem einzelnen
Individuum, allenfalls wegen des möglichen Zusammenhanges aller zugleich
Lebenden in jedem einzelnen Zeitalter, aber als Ganzes in der nie zu erreichenden

Totalität aller nach und nach zur Wirklichkeit kommenden Einzelheiten
dar. Dass der Begriff der Menschheit, auch durch diese ganze Totalität, jemals
wirklich erweitert, die alten Marksteine der Schöpfung verrückt würden, ist
in der Zeit unmöglich: Mr/ fidxsvs Jeàç ysvéo3cu\ Aber möglich und
notwendig ist, dass der Inbegriff der Menschheit, die Tiefe innerhalb ihrer Grenzen
nach und nach zur Klarheit des Bewusstseins komme." Menschheit ist das
Ich zum Du der Gottheit, das ist der Kraft und der Gesetzmäßigkeit an sich.
Zu dieser Tiefe des Bewusstseins zu kommen, ist zwar Segen der Weltgeschichte,
aber nicht Zweck der Menschenschicksale. In einer erhabenen Stelle lehnt
Humboldt solche Zwecke ab: Die Schicksale des Menschengeschlechts rollen
fort, wie die Ströme vom Berge dem Meere zufließen, wie das Feld Gras und
Kräuter sprießt, wie sich Insekten einspinnen und zu Schmetterlingen werden,
wie Völker drängen und sich drängen lassen, vernichten und aufgerieben werden.
Die Kraft des Universums, vom Standpunkte der Zeit betrachtet, auf dem
wir befasst sind, ist ein unaufhaltsames Fortwälzen, und nicht daher aus wenigen
Jahrtausenden herausgegrübelte, einem fremden, mangelhaft gefühlten und
"pch mangelhafter erkannten Wesen angedichtete Absichten, sondern die
Kraft der Natur und der Menschheit muss man in der Weltgeschichte erkennen.
Da aber das Ganze nur am Einzelnen erkennbar ist, so muss man Nationen
und Individuen studieren." Und wenn Humboldt es als einen Fehler der
jetzigen Ansicht der Weltgeschichte bezeichnet, dass man die Vollendung des

Menschengeschlechts in Erreichung einer allgemeinen, abstrakt gedachten,
Vollkommenheit, „nicht in der Entwicklung eines Reichtums großer
individueller Formen sucht", so kann Spengler sich getrost auf Humboldts Ahnenschaft

berufen, wenngleich freilich die von letzterem gesehene Formenwelt dem
idealen Reich weit näher steht als Spenglers naturalistischem Kosmos.

Mit dem Hinweis auf diesen wesentlichen Unterschied seien diese Bemerkungen

abgeschlossen. Spengler hat die Fülle des Tatsächlichen und will diese
Fülle auch nach einem metaphysischen System gliedern, allein er wendet es,
wie mehrfach von der Kritik bemerkt, ins Biologische, das ihn überwältigt.
Und doch lebt in Spengler eine verräterische Sehnsucht, eben die Sehnsucht

59j



nach der Idee. Und ich sehe sie trotz allem über dem Horizont seiner flutenden
Gestaltenwelt aufgehen. Dann mag die Zeit kommen, wo Humboldts großes
Wort die Kulturseelen Spenglers zur Idee erlöst: „Leben heißt: durch eine
geheimnisvolle Kraft eine Gedankenform in einer Masse von Materie als
Gesetz herrschend erhalten." Dann wird aber auch die Freiheit den schicksalhaften

Determinismus durchbrechen, die Freiheit, die zwar nach Humboldt
mehr im Einzelnen erscheint als an Massen und am Geschlecht, ohne die aber
Menschengeschichte nichts anderes wäre als ein düsteres Märchen, erzählt,

an dem kurzen Tage zwischen Geburt und Tod.
MÜNCHEN TIM KLEIN

© 0 0

DEE WISSENSCHAFTLER UND OSWALD SPENGLER
Warum haben sich die Wissenschaftler, in erster Linie natürlich die

sogenannten Geisteswissenschaftler, diesem zeitgenössischen Phänomen gegenüber

so entsetzlich blamiert? Alle Fakultäten und alle Intelligenzgrade, Erz
gescheite. Mittlere und Ganzdumme, alle haben sich glattweg blamiert. Wer
die Namen dieser Windmühlenbekämpfer kennen lernen will, lese die glänzend
organisierte Heldenschau Manfred Schröters.1) Gewiss, Unterschiede sind
vorhanden. Gerade Schröter weiß uns in feiner Steigerung von den instinktmäßigen

Reflexen der Spezialwissenschaftler aus auf immer höhere Stufen
dieses Purgatoriums zu heben, bis wir zuletzt bei den metaphysischen
Beurteilern anlangen. Aber selbst hier will es einem nicht recht wohl werden,
obwohl unser Führer durchblicken lässt, dass seine eigene Sympathie mit dieser
Sorte der Spenglerkritiker ist. Und noch ein Obwohl — obwohl sie den eigenen
Intentionen Spenglers wohl am nächsten kämen, der sich am ehesten als ein
besonders empfindliches Medium der Kulturbewusstwerdung fühlen mag,
also eine Art höchste Potenz eines Geisteswissenschaftlers. Wohl wird es einem
aber auch bei diesen Spitzenmenschen nicht, weil doch auch sie nur an Spengler
herummäkeln — natürlich von ganz hoher Warte aus, — weil das und das
falsch bei ihm sei, oder ihm zustimmen, weil er in diesem und jenem Punkte
mit ihren eigenen Ansichten harmoniert, eben den metaphysischen.

Aber kann man denn an einem solchen Buche herummäkeln oder ihm
beistimmen? Wäre es schon hundert Jahre alt, so wüssten wir wohl alle als
selbstverständliche Tatsache, dass es gar nicht auf einer Ebene liegt mit seinen
Kritikern aus der Wissenschaft, dass es ein Kunstwerk ist, eine Konfession,
ein gewaltiges Gleichnis für einen starken menschlichen Lebenswillen und
Lebensinhalt. Dann wäre es uns, eingestanden oder uneingestanden,
Voraussetzung, dass dies Buch keine Geschichte enthält, weder im gewöhnlichen
noch im metaphysischen Sinne, sondern dass dies Geschichtliche nur Kleid
ist, Ausdruck einer seelischen Lösung. Nicht einmal der erste dieser Art : An
Rousseau, an Hegel, an Schelling (Uber die Gottheiten von Samothrake schrieb
dieser 1815) üben wir doch auch keine Kritik; man kann sie natürlich als
Historiker im höchsten Sinne zu Verkündern des Zeitkulturbewusstsems
machen, aber im allgemeinen fassen wir ihre Historie doch viel tiefer,
transzendentaler. Nietzsche gegenüber sollte man das auch tun, der scheint aber

') Manfred Schröter: Der Streit um Spengler. Kritik seiner Kritiker. C. H. Beck (München)
1922.

592


	Spengler und W. v. Humboldt

