Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Zum zweiten Band Spengler : Kritik an seinen Begriffen
Autor: Joél, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749957

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschehens in allen Kulturen zu entdecken, ist ein Riickfall
in den iiberwundenen Systemgeist der fritheren Geschichts-
philosophie und schafft nur eine neue Klappermiihle der Be-
griffe, in denen der ganze geschichtliche Stoff restlos zermahlen
werden kann. Dagegen wehrt sich der Respekt vor der Ge-
schichte, den wir in der Schule Rankes gelernt haben. Ihn
vermissen wir auch insgesamt bei den modernen expressio-
nistischen Bemiihungen, durch rasche, aber sehr subjektive
Wesensschau hinter die Geheimnisse der Geschichte zu kommen.
Sie kénnen nicht von Bestand sein, weil thnen die innere Solidi-
tit fehlt. Die Krisis des Historismus, so begreiflich sie ist aus
den geistigen Noten unserer Zeit, wird iiberwunden werden
kénnen, wenn die bisherige Geschichtswissenschaft das, was
an den modernen Impulsen echt und urspriinglich ist, in sich
aufzunehmen und in ihre strengere Zucht zu nehmen vermag.
Dann wird sie Spengler zwar nicht als einen Entdecker und
Reformator, wohl aber als einen starken Anreger und Antreiber
zu neuer, aufwirtsfithrender Arbeit ansehen konnen.
BERLIN FRIEDRICH MEINECKE
o 8o

ZUM ZWEITEN BAND SPENGLER
KRITIK AN SEINEN BEGRIFFEN

Nicht ohne Bedenken jiibernahm icl¥ diese Besprechung, die
vielleicht dem Philosophen weniger zusteht als all den Histo-
rikern, mit denen der zweite Band in reichlichen Zitaten Fiih-
lung nimmt — in wohltuendem Gegensatz zum ersten, der
bestindig mit zweifelhaften Originalititsanspriichen sich iiber
die Einzelforschung hinwegsetzte. Dafiir richtete diese auch
Spengler als Dilettanten, wihrend das Publikum ihn als Poly-
histor hochpries. Vor diesem neuen Band aber zeigt es sich
auffallend stumm, und wihrend sich iiber den friiheren eine
Flut von Schriften, Aufsitzen, Debatten ergoss, habe ich iiber
den zweiten noch kaum ein Urteil gelesen oder vernommen.
Ist der Rausch der Begeisterung schon in Erniichterung um-
geschlagen? Hat sich iiber Erwarten rasch ein Gericht voll-
zogen, das einem Blender die Maske abriss? Doch die Vorziige

561



des Werkes sind geblieben: die welthistorische ,,Vogelperspek-
tive’" im Zusammenschauen der Lebensgebiete, der Zeiten, der
Kulturkreise, die kithne Energie im Durchschlag grofier Linien
iiber gewaltige Stoffmassen, die dramatische Spannungskraft
der Typensetzung, die Kunst scharfer Silhouettierung wie die
Kunst schlagenden Ausdrucks in packender Formulierung.

Allerdings wird die sensationsliisterne Neugier hier weniger
befriedigt, die da fragt, was wohl kommen mag nach dem so
brennend geschilderten Sonnenuntergang unserer Kultur; denn
dieser zweite Band lieferit weniger Ausblicke als Riickblicke,
weniger Baukrénung als Unterkellerung der fritheren Betrach-
tung, gleichsam grofle historische Anmerkungen zum ersten
Band. Der Brennpunkt des Interesses scheint da zuriick-
geschoben von der Vollreife der Kulturen bis in thre primitive
Dimmerung, mindestens vom Barock in die Friihgotik, und
dabei von der individuellen Héhe in die soziale Breite. Damit
wird def Gesamtton etwas grauer, der Glanz Goethes, den
der erste Band so oft heranzog, tritt zuriick wie das Kunst-
schaffen und sonstige individuelle Leistung, in der J. Burck-
hardt die eigentliche ,,Kultur” sah; die Leuchtkraft der Per-
sonlichkeit weicht vor den Volkern, Heeren, Klassen, Parteien,
die jetzt lauter als Triger der Geschichte proklamiert werden.
Die Themata des zweiten Bandes sind so ausgesprochener
soziologisch, betreffen nach dem geographischen und genea-
logischen Ursprung Stidte und Vélker, Staat und Wirtschaft;
auch das scheinbar herausfallende Kapitel iiber die ,,arabische*
Kultur behandelt wesentlich die Bildung der Religion gerade
als ,,Gemeinde”, also auch sozial. Da nun die Zivilisation
sozialer gerichtet 1st als die Kultur, so hat sich die Wertspannung
zwischen beiden hier gemildert, und Spengler gonnt jetzt der
im ersten Band missachteten Zivilisation freundlicher noch eine
,,zweite Religiositit”, schlieBlich wieder einen Sieg des ,,Blutes™
und den geforderten Triumph des Cisarismus. Zeigte doch
mzwischen schon die Schrift Preuflentum und Sozialismus
(C. H. Beck) sein scharfes Einschwenken in den kollektiven Zug,
gleichsam in den Vormarsch der Kolonnen.

Um so den Eindruck des zweiten Bandes in einem Bilde zu-
sammenzufassen: Spengler zeigt auch hier, dass er Musik m

562



sich hat, aufstachelnde, fortreiende, aber noch schirfer, ein-
seitiger iiberspannt er hier den Rhythmus auf Kosten der
Melodie und der Harmonie. Die hart betonten Gruppen, die
er zwischen beiden als Rhythmen taktierend herausschligt,
iiberténen thm vollig das individuelle Melos und den uni-
versalen Zusammenklang. Das soll heiflen: Spengler erfasst
keine Freiheit und keine Ganzheit, keinen Menschen und keine
Menschheit, keine Personlichkeit und keine Gesamtkultur, nur
eben Kulturgruppen, jede in sich geschlossen, jede nach auflen
abgeschniirt. Es liegt gewiss eine gewaltige suggestive Kraft
in diesemn Chorgeist und Korpsgeist, es liegt nicht nur Macht,
auch Wert, ja eine notwendige, dauernde Unterlage der Kul-
turen 1n ithrem besonderen ,,Takt” und ,,Tempo*, Zug und
Stil, threr Zucht und Sitte, Form und Richtung, und es bleibt
das Verdienst Spenglers, dass er der zuchtlosen Zeit diese Macht
des kollektiven Rhythmus wieder einprigt; aber wenn er die
Kultur allein darauf abstellt, ersetzt er den Kapellmeister
durch den Trommelschlidger, den Steuermann durch den
Ruderer, den Feldherrn durch den Unteroffizier. Im Anfang
war der Rhythmus, mahnt Hans v. Biillow. Ja, der Rhythmus
ISt primitiv und darum instinktiv. Nicht umsonst betont
S_pengler mit thm den Pulsschlag und den Blutkreislauf, und
nicht minder bezeichnend sind als Leitmotiv des Buches seine
Immer wiederkehrenden Lieblingsbilder: die Heereskolonne,
der Vogelschwarm, das Feld von Rennpferden. Ein unver-
ennbarer Naturalismus spricht daraus, aber ein vitaler, der
den Rhythmus als seelische Kraft und in ihm den ,,Instinkt"

etont wie Nietzsche und Bergson, die modernen Briicken-~
schliger vom Naturalismus zum Idealismus.

Bei einem so starken Geiste zweiten Ranges (weil er als
Parteimann die Orientierung am Andern braucht) muss man
stets fragen, gegen wen er schreibt. Bei Spengler kann d_le
Antwort nur lauten: er kampft aus dem Instinkt gegen dep Geist
— d. h. fiir die primitiv geschlossene Kultur gegen die ‘eben
durch den Geist individuell und universal entfaltete. Ex blpdet
das Individuum an seine Kultur und diese an Ort und Zeit —
und kann doch solche Beschriinkung nicht festhalten. Da zihlt
er selbst Byzanz frither zur antiken, spiter zur ,,magischen

563



Kultur, Japan frither zur chinesischen, heute zur abend-
landischen Zivilisation; er zeigt selbst, dass die abendlidndische
Kultur aus threm Wesenstrieb in alle Erdteile iibergreift und
dass die magische auch threm Wesen nach von Land und
Abstammung sich 16st, ja er schiebt 1hr sogar noch einen spiten
und fernen Auslidufer in Spinoza zu, dem klassischen Erz-
monisten, den er als ,,magischen Dualisten” auf den Kopf
stellt und bei dem er genau die mit Descartes, Hobbes, den
Occasionalisten u. a. Zeitgenossen mehr oder minder gemein-
samen Momente (Substanzbetonung, mathematische Methode,
Mechanistik, Determinismus) als ,,magische’ Kennzeichen
behauptet. Die magische Kultur selber sei auf dem Boden der
babylonischen 1m Bann der antiken erwachsen, und der abend-
lindische Geist habe sich an thr erzogen. Und trotzdem sollen
die Kulturen sich ortlich, zeitlich und inhaltlich gegeneinander
isolieren? Aber sie konnen doch nicht bei einem bestimmten
Quadratmeter zu einer bestimmten Minute anheben und ab-
brechen; es muss doch Uberginge, Zusammenhinge, Beziehun-
gen, Mischungen geben. Doch Spengler ignoriert die Uber-
ginge, verachtet die ,,Herstellung von Zusammenhingen'* als
,,Spiel ohne alle Bedeutung', setzt die Beziehungen der Kul-
surren bierab sk Ubesrabne hlaBer Formen, Worte u. a. Aufler-
lichkeiten — als ob diese damit erklirt wire und als ob der
Ausdruck gar nicht mit dem inneren Gehalt zusammenhinge!
Die Ubernahme vgn Gedanken schiebt Spengler einfach als
., Missverstindnisse’ beiseite. Unleugbare Kulturzusammen-
hiange erledigt er als ,,Ausnahmen” und statt sie zu erkliren,
richtet er sie als ,,Pseudomorphosen”. So die abendlindische
Rezeption des rémischen Rechts, das ,,leider erhalten ward, so
die westliche Orientierung der russischen Kultur unter Peter
dem Groflen; so vor allem die Europiisierung des ,,magischen’
Christentums. Und vorher schon hitte bei Aktium Antonius
siegen sollen! — so schulmeistert dieser Skept:ker dogmatisch
die thm doch sonst allein giltigen ,, Tatsachen"’, wenn sie seine
Quaranténe der Kulturen durchbrechen Klingt iibrigens nicht
schon in Spenglers Disposition eine Folge der Kulturakzente
durch: antike Polis, Vélkerwanderung, Kirchenbildung, Barock-
staat, moderne Wirtschaft?

564



So begriiflenswert hier sein Protest gegen die mechanistische
Erklirung aus der Allmacht der ,,Einwirkungen® ist, so treffend
er die Selbstindigkeit des ,,Annehmenden” aus der Gegen-
rechnung seiner Ablehnungen erweist, er verfillt ins entgegen-
gesetzte Extrem, ja in den Widerspruch, und hebt schliefilich
jedes ,,Annehmen” iiberhaupt auf und damit jede Erziehung,
]ede Lehre. Und wirklich hat fiir Spengler nicht nur jeder
sein eigenes Weltbild, sondern ,,jeder Betrachter sieht und
hért nur sich selbst“. Aber dann ist er ja blind und taub und
tiberhaupt kein Betrachter. Spengler ahnt hier die letzte Kon-
sequenz: ,,zuletzt hat jeder einzelne Mensch und jeder Augen-
bli_ck seines Daseins seine eigene Rasse.” Allerdings, mit der
prinzipiellen Leugnung jedes Kulturenzusammenhanges droht
auch aller geistige Zusammenhang zwischen den Menschen,
1a im Menschen zu schwinden, und die Lebensmomente iso-
lieren sich als blofle Zufille. Wirklich lost sich mit der Zer-
storung des geistigen Bandes die Geschichte ber Spengler mehr
oder minder in plotzliche Zufille auf. ,Plétzlich® ist der
Mensch da in der Lebewelt, ,,plotzlich* die faustische Seele,
der gotische Stil, das arabische Recht. Ein ,,Zufall” sei die
E_rrettung des chinesischen Reichs, eine ,,Kette von Zufillen™
die antike Geschichte, ein ,,blinder Zufall** ihre gliicklichste
Schopfung, die Entstehung des Tribunats, ein ,,Zufall” der
Zusammenbruch der Antike, ein Zufall” die Erhaltung des
rdmischen Rechts, die Entstehungeiner deuen Religion gerade
In Arabien, die neue Lage um die Jahrtausendwende, ein ,,Zu-
fall* als Beleg, ,,dass es keinen Sinn in der Menschengeschichte™
gibt, sei die Vernichtung der mexikanischen Kultur durch die
pBanditen“ des Cortez, das,,einzige Beispiel* einer in der Pracht
threr Riesenstidte gewaltsam vernichteten Kultur (S. 511).
S. 131 ist solches ,,einzige Beispiel*“ vielmehr das Ende der
Antike, und S. 126 f. ist die mexikanische Kultur schon vor
den Banditen in ihren Riesenstidten entleert und von innen
erloschen. Ob nun die Weltgeschichte doch wieder einen Sinn

ekommt? Aber darf man sich iiber Widerspriiche wundern,
da doch auch die Behauptungen zu bloflen Einféllen wiirden,
wenn alles in den Zufall stiirzt! Und Spengler spricht schlief3-
lich vom ,,Zufall* Kultur, vom ,,Zufall* Leben, vom ,,Zufall*

565



Mensch. Am meisten ,,Zufille” aber sind ithm die ,,groflen
Einzelnen”, die er gegen die Massenprozesse herabsetzt. Selbst
die ,,Revolution der Genies um 1770 scheint er wie jede
Revolutlon zZu bek]agen ]edenfalls WIrft er Goethe wie Napoleon,
Platon wie Alexander, Hannibal wie Cisar, Konfuzius wie
Buddha, kurz alle Gréfiten der Kulturen in deren Verfallzeit.
Das Stirkste an Genieverkennung aber leistet er sich wohl,
wenn er beinahe den ,,Hohepunkt' der ,,groflen Einzelnen®
im Weltkrieg findet, vermutlich weil sie da am hochsten —
vermisst wurden.

Doch was gilt iiberhaupt bei Spengler das Individuum, da
er erkliart: Ehre sei immer nur Standesehre, und die starke
Rasse habe die grofien Einzelnen nicht nétig und stelle ithren
iWert in Frage! Allerdings, sie fallen aus Reth und Glied, und
der Gruppeninstinkt, der irrationale, verschlingt eben bel
Spengler den individuellen und zugleich universalen Geist und
damit das Denken, das frei und zugleich allgemein 1st. Darum
hasst er vor allem das klassische Volk der Individuen und der
Ideen und verzerrt das Griechentum fast ins Gegentell Dieses
Volk, das doch die Philosophie erfand als species agterni, das
in seiner Lyrik nicht aufhort, des Lebens Verginglichkeit zu
beklagen, das seine Gotter als die ,,Unsterblichen™ ehrte und
die Plastik ausbildete, um seine Hochgestalten zu verewigen,
soll nur dem ,,Kult des Augenblicks** gelebt haben. Und dieses
Volk, das die Welt als Kosmos erdachte und die Kunst als
Harmonie erschuf, soll nur den ,,Stil** der ,,Unordnung** und
des ,,Zufalls” gekannt haben. Und dieses Volk, das die Rhe-
torik, Logik, Dramatik erfand zu parlamentarischer Verhand-
lung, soll nur ,.kérperhafte Zusammenstéfle”* der Parteien ge-
kannt haben. Und dieses Volk, das Hunderte von Kolonien in
drei Erdteile aussandte und die Philosophie als Weltbeschau, ja
Weltreise (Herodot I 30) emnfiihrte, soll ,,alles verneint' haben,
,,was es zeitlich und rdumlich in die Ferne zog", und es soll
alles leiblich nach dem stofflichen Einzelkérper gefasst haben,
wihrend es doch in Kunst und Wissenschaft gerade den Stoff
durch die Form, das Einzelne durch den Allgemeinbegriff, das
Leibliche durch den Geist iiberwand. Es soll den Staat nur
als ,,Korper hoherer Ordnung™ begriffen haben, wie ihn gerade

566



der Barockdenker Hobbes begriff, wihrend Platon ihn vielmehr
als Seele hoherer Ordnung begriindete. Aber Spengler hat
eben das Griechentum krass einseitig aus dem Materialisten
Demokrit verstanden und dazu diesen noch missverstanden,
der gerade nicht den Kosmos ,,nach Stoff und Form gliedert*
(wie Aristoteles) und seinen Atomismus erst durch jene Unend-
lichkeit des Raums erméglicht, die Spengler dem griechischen
Denken abstreitet. Er hat mit seinem quantitativen MaBstab
dies Volk der Qualititen nur negativ gewertet als Volk der
Kleinheit statt des MaBes und hat die Griechen ausdriicklich
nur nach den Atomen des Abderiten und nach den Punkten
des Alexandriners Euklid gedeutet, d. h. er hat ihr Bild statt
aus threr Metropole Athen aus ihrer Schildbiirgerstadt geholt
und aus der Geburtsstitte der ,,magischenKultur, die er doch
sonst von der griechischen so scharf absondert.

Aber mit welchem Recht? Alles, was er da als Besonder-
heiten des ,,magischen’ Geistes anfiihrt, ist mehr oder minder
schon im antiken Denken angelegt. Schon antike Philosophen-
schulen und Orphiker bilden ,,Orden’* und ,,Gemeinden™ (vgl.
Spengler selbst S. 428), hingen sich ohne den ,,Begriff geistigen
Eigentums* schon an ithre Schulhiupter als geheiligte Autori-
titen mit Kommentaren, allegorischen Deutungen, fingierten
Schriften und Interpolationen. Schon Xenophanes und Heraklit
entreiflen die Religion den ,,Lokalkulten’ und fiihren sie ,,aus
dem Kult in Lehre” iiber bis zur Verkiindung géttlicher Ein-
heit und gottlichen Rechts, aus dem die menschlichen Rechte
hefen. Als weitere, noch stirkere Eigentiimlichkeit der
»magischen’ Kultur behauptet Spengler das ,,Héhlenbild™
der Welt. Aber es steht ja bereits ausgefiihrt in Platons ,,Staat™;
dort findet sich auch alles weitere ,,Magische': die mystische
Zeitzahl, die Eschatologie, die Begriindung der dualistisc}xen
wie der substanzialistischen Weltanschauung, das eine géttliche
Prinzip des Guten* als ,,Licht", die ,,Gegenwart’ des Héheren
und die ,, Teilnahme'* der Einzelwesen an thm. Spengler muss
d_en Platonismus wie den Pythagoreismus und die Stoa, die er
doch alle aus der Antike ins ,,Magische* iibergehen sieht, als
lebendiges Geistesgewebe zerreiflen, wenn er jedes Band beider
Kulturen zerschneidet. In ,,Logos' und ,,Pneuma®, m,,Dogma**

567



und ,,Gnosis™* fiillen sich antike Prinzipien immer heifler mit
dem religiss absoluten ,,magischen” Ton; aber weil so 1thr Sinn
nicht mehr ganz derselbe bleibt, muss er im selben Wort
,,plétzlich® zu vollig anderer Bedeutung iiberspringen? Spengler
erlaubt der Antike nicht, sich in der ,,magischen” Kultur fort-
zupflanzen, nicht, sich in der Renaissance zu erneuern, nicht,
uns auch nur einen Gedanken zu vererben. So zerstért er das
lErbe der Griechen aus Hass, weil sie aus dem gebundenen
| Instinkt sich zur Schau des Geistes befreiten.

Dieser zweite Band tiihrt noch viel breiter und heftiger den
Kampf des ,,Lebens” gegen das Denken, der ,,Tatsachen®
gegen die ,,ewigen Wahrheiten, gegen Begriffe, Systeme,
Ideale, und das einzige Licheln, das einmal (S. 429) iiber dieses
finstere Kampferantlitz hinzieht, ist Spott iiber die Wissen-
schaft. Es ist weniger Zynismus als Doktrinarismus, der mit
den Tatsachen umspringt wie kein Ideologe. ,,Mégen Plato und
Rousseau abstrakte Staatsgebidude auffiihren, das ist fiir Ale-
xander, Scipio” usw. ,,ganz ohne Bedeutung”. Woher es
Spengler nur wissen mag! Weil Alexander von Platons Schiiler
Aristoteles erzogen ward? Oder weil Scipio in Geistesfreund-
schaft mit stoischen Philosophen lebte, und Rousseau einen
eifrigen Leser in Robespierre fand und nach Spengler selbst
,,der contrat social ein Machtmittel ersten Ranges in der Hand
von Gewaltmenschen® ward? ,,Der Heerfiihrer Avidius Cassius
nannte Mark Aurel ein philosophisches altes Weib.” Doch
vor der Geschichte steht der philosophische Kaiser wohl noch
etwas wirksamer da als jener kurzsichtige Emporer. Der sol-
datische Friedrich Wilhelm I. nannte ja auch seinen Sohn
einen Querpfeifer, der thn doch iibertraf als Feldherr und
Staatsmann und mit Verlaub auch ein Philosoph war. ,,In der
wirklichen Geschichte i1st Archimedes mit all seinen wissen-
schaftlichen Entdeckungen vielleicht weniger wirksam gewesen
als, jener Soldat, der ihn erschlug.” Ja, weil er thn dadurch
verhinderte, noch mehr Wurfmaschinen zu erfinden, die hun-
derte solcher Soldaten erschlugen. Gegeniiber einem Platon,
der ,,ewig 1st — fiir Philologen®, gegeniiber ,,simtlichen Philo-
sophiesystemen der Welt" weist Spengler auf die Erfahrungen
der Pferdekenner iiber den Wert der Zucht, auf den ,,unantiken”

568



Wert der Adelstradition, auf Oxford, wo ;Politiker geziichtet
werden*. Aber diese Politiker wurden dort gerade im Studium
Platons gebildet, der selber nach seinem Phddrus ein trefflicher
Pferdekenner, nach seinem Staat voll Adelsbewusstsein war,
und der in seinem von Augustin bis zu den Kommunisten un-
endlich wirksamen Idealstaat nur fiir die ,,Froschperspektive™
ein Phantom gab, fiir die Geschichte der Jahrtausende aber ein
Programm, das sich in Hierarchie und Staatssozialismus, in
Schulpflicht und Beamtenbildung, stehendem Heer, Arbeits-
tetlung und Frauenemanzipation stark verwirklichte und tibri-
gens 1m intuitiven und physiognomischen Blick, im Sinn fiir
kollektive Zucht und Rhythmik dem eigenen, mir verkappten
[dealstaat Spenglers weit vorgreift.

_Fiir diesen aber bleibt alle Theorie nur Schwérmerei, nur
Literatur, die in der wirklichen Welt nicht mitzihle und
hochstens Redensarten abwerfe ohne Lebenswirkung. Doch
derselbe Spengler verkiindet auch: ,,Schlagworte sind Tat-
sachen”, ,, Worte konnen zu Schicksalen, Meinungen zu Leiden-
SC.haften werden.” Aber die Theorien und Schriften kimen nur
»im Nachtrab der groflen Ereignisse”? Doch dann heifit es
wieder: ,,alle groflen Revolutionen setzen eine Literatur voraus .
Aber die ,,Wahrheiten'* seien hichstens ,,Mittel* in der ,, Tat-
sachenwelt'“? Doch seit der Aufklirung sollen sie ja ,,die
Geister beherrschen und damit die Handlungen bestimmen.**
Aber das Denken soll nur dem Leben als das Wachsein dem
Dasein dienen? Oder noch schirfer S. 456: ,.es gibt keine
Wahrheiten, es gibt nur Tatsachen'. Aber nach S. 13 und 15
geben diese doch wohl selber als Wahrheit proklamierten Sétze
‘defl Standpunkt des — Tieres. ,,Die Geschichte der Wahr-
heiten und der Tatsachen stehe sich unvereinbar gegeniiber" —
also gibt’s keine Tatsachen, die wahr, keine Wahrheiten, die
mit den Tatsachen vereinbar wiren? Doch Spengler kom-
mandiert weiter: ,,Es ist eine bekannte Tatsache, dass keine
neue Religion den Stil des Daseins je verindert habe — sle
durchdrang den geistigen Menschen'* — und damit gar nicht
seine Kultur? Doch die Welt der ,,Wahrheiten” und die der
» latsachen'* siecht nun Spengler in einer zentralen Szene der

eltgeschichte, der zentralsten seines Buches, zusammen-

569



stoflen: Christus vor Pilatus, und er stellt sich auf die Seite
des Praktikers, der da zweifelnd fragt: ,,Was 1st Wahrheit?"
Bei dem aber, der da sprach: ,,Mein Reich ist nicht von dieser
Welt", hort er nur die Stimme der Verneinung. Und er sieht
iiberhaupt in der Weltgeschichte das Weltgericht, sofern sie
,,die Menschen und Vilker zum Tode verurteilt, denen die
Wahrheit wichtiger war als Taten”, und sofern sie ,,immer
dem stirkeren, volleren, seiner selbst gewisseren Leben Recht
gegeben, Recht niamlich auf das Dasein.”” Aber wenn es nur
aufs Dasein ankommt, dann brauchte es ja gar keine Welt-
geschichte, dann haben die Biume Recht vor den Menschen
und Methusalem vor Alexander. Wenn es aber auf das ,,stirkere,
vollere, seiner selbst gewissere Leben'* ankommt, dann diirfte
vielmehr der Mirtyrer der ,,Wahrheit” seinen Henker iiber-
treffen und gerade durch seinen Tod mehr ,, Tat™ und auch
mehr Wirkung ausiiben — und Spengler selber erkennt ja an,
dass es auf das Wirksame ankomme und eine Religion wesent-
lich durch ihre Martyrer wirke.

Trotzdem bleibt er bei dem feindlichen Gegensatz von
Taten und Ideen, Tatsachen und Wahrheiten und fiihrt ihn
bis in die Tiefen der Geschichte, ja des Lebens, des Seins zu-
riick in den parallelen Gegensitzen von Adel und Priestertum,
Rasse und Sprache, Takt und Spannung, organisch und mecha-
nisch, Schicksal und Kausalitit, Geschichte und Natur, Pflanze
und Tier, Weib und Mann, Dasein und Wachsein, Zeit und
Raum, und nun durchschlagen diese Gegensitze das ganze
Buch, das in Wahrheit ein Schlachtfeld ist, wobei die von
Spengler begiinstigte Schlachtreihe noch sinnvoll erscheint,
auf die andere aber alles Gegensitzliche dazu grotesk zu-
sammengeworfen wird. Z. B. ist da ,,der Priester der Mensch
als Natur — mikroskopisch und tierhaft'*. Das Wachsein fallt
bei diesem Antithesenspalier zum Mechanischen, das Tier zum
Toten, der Geist zur Natur. Spengler kann eben nur Reihen
kontrastieren, aber nicht synthetisch aufbauen. Er selber ist
nur ein ,,Intellekt” voll ,,Spannungen’ und ,,Polarititen”, en
Dogmatiker der Antithese ohne lebendigen Ausgleich zu ge-
schichtlicher Entwicklung. Leben heifit ihm Politik, und Politik
heifit thm Kampf, vom ,,erbitterten Kampf™ der Pflanzen um

570

—_—



den Waldboden an. Grauenvoll schildert er den ,,abgrund-
tiefen* Hass der Rassen, die ,,unaufhebbaren Gegensitze'* der
Volker, die durch solche nur da sind, und wenn nicht die
Vélker, kimpfen die Stimme, die Parteien, ja, ,,jeder Mensch
ist Glied dieses kimpfenden Geschehens* und hat ,,nur die
Wahl zwischen Sieg und Niederlage, nicht zwischen Krieg
und Frieden". ,,Der Krieg ist der Schopfer aller grofien Dinge™,
der Hunger ihr ,,Vernichter. Und die Liebe? Ach, von der
Liebe schweigt dieses Buch, oder es deutet auch sie aus dem
»geheimen Hass der Geschlechter”, und wie (der thm auch
sonst verwandte) Strindberg malt Spengler den ,,Urkrieg der
Geschlechter, der ewig dauert, schweigend, erbittert, ohne
Versshnung, ohne Gnade”. Und er setzt sich geschichtlich
fort als Kampf zwischen Staat und Familie — ,,nichts kann
diesen Gegensatz aus der Welt schaffen”. Dann spannt sich
ohne gegenseitiges Verstchen der Abstand zwischen dem
Bauerntum und den Urstinden. ,,Hass quillt aus den Dérfern
empor, Verachtung strahlt aus den Burgen zuriick.” Aber auch
zwischen den Urstinden brennt der Urgegensatz des Kos-
mischen und Mikrokosmischen. Adel und Priestertum ,,schiie-
Ben sich der Idee nach aus* und kimpfen durch die ganze Ge-
schichte aus ,,zwei Moralen® fiir zwei ,,notwendig feindliche"

echte ohne mégliche ,,Versshnung oder auch nur Ver-
standigung”.

Aber sind all diese ,,absoluten Spannungen’* wirklich ,, Tat-
sache und nicht vielmehr selber ,, Theorie“? ,,Die Zeit
verschlingt den Raum,’ ,,der Raum verneint die Zeit.” Doch
unser Leben vollzieht sich eben in beiden zugleich, und die
modernste Physik lehrt ihre ,,Union" und verwirft ihre Schei-
dung als leere Abstraktion. Ist wirklich das Verhltnis der
Geschlechter nur ewiger Krieg, dann stirbt das Leben ab ohne
Fortpflanzung, die nur ihrer Einigung entsprieft.: Gibt’s wirk-
lich nur das Entweder-Oder von Held und Heiligen, wo bleibt
dann Goethe? Und Spengler selber, dem die fiir die Wahr-
heit und die Tatsachen geborenen Menschen absolut ausein-
andergehen, muss doch bei Paulus, Calvin, Loyola den Sinn
fiir beides anerkennen; er findet selber seinen ,.ewigen' Gegen-
satz von Tatsachenpolitik und Wahrheitsschwarmerer in Eng-

571



land unméglich und seinen ,,ewigen” Gegensatz von Staat-
und Kirche der magischen Kultur widerstreitend; er sieht den
,ewigen'* Stindekampf der Antike doch durch Roms Juristen-
kunst ausgeglichen und kann iiber allem Gegensatz des Romers
und des Christen doch das rémische Christentum nicht leugnen,
es hochstens schelten, und so selber vom Boden der Tatsachen
auf den der richtenden ,,Wahrheit" tretend, beurteilt er par-
tetisch Priestertum, Moral, kurz das ganze ,,Reich des Geistes"
als ,,bestindiges Neinsagen zur Wirklichkeit, als ,,Fiihrung ins
Nichts**. Und weiter Kontrast an Kontrast und Nein an Nein
rethend, versteht er die Wissenschaft nur als negative Fort-
setzung des Priestertums, als Widerspruch zu ithm. ,,Wissen
ist nur eine spite Form des Glaubens.” ,Naturwissenschaft
ist Kritik und nichts anderes.”” Und wie die Wissenschaft die
stidtische Fortsetzung des Priestertums, so der Handel die der
Adelspolitik, wie diese aus dem Raubkrieg entstanden, nur
sein ,,Ersatz mit andern Mitteln. Und nun wiederholt sich
zwischen Geld und Geist der Stadt der alte Konflikt der Ur-
stinde, und gleichzeitig erkdmpft sich in der Revolution, deren
bloBe Fortsetzung mit andern Mitteln Parlamentarismus heifle,
das Biirgertum gegen ,,Junker und Pfaffen” seine sogenannte
Freiheit, die nur etwas Negatives sei und nur von der Oppo-
sition lebe.

Aber alle Geschichtsentwicklung bei Spengler ist eben nur
potenzierte Opposition. Zum ersten Stand, dem kampferischen,
tritt der zweite als sein blofer ,.Gegen-Stand* und der dritte
gegen beide als blofler ,,Nicht-Stand” und der vierte in un-
erwarteter nochmaliger Steigerung als ,,das radikale Nichts®.
,,Der landverzehrende Dimon der Weltstadt lisst ithren ent-
wurzelten zukunftslosen Menschen — Vernichtung als einzigen
Trieb* und als Ende den Césarismus nach dem ,,Verzweiflungs-
kampf** gegen die zu ,tragischen Maflen entfesselte” Geld-
macht und thren ,,titanischen Ansturm‘* gegen die wieder vom
,,Hass" der Arbeiterfiihrer und vom ,,Argwohn’ der Land-
wirtschaft verfolgte Industrie. Kurz in ,, Todfeindschaft™ und
,,ununterbrochenem Kampf“ schlagen alle Stinde gegenein-
ander, wihrend stehende Riesenheere in ,,schauerlichem’ Krieg
ohne Krieg sich belauern, der Machtwille als Tierbdandiger

572



durch die Meute der Presse den Geist niederzwingt und der
faustische Mensch zum Sklaven seiner eigenen Schépfung wird,
der Maschine. Deren ,,satanische’* Macht aber werde von der
russischen Kultur abgelehnt, die Spengler im Sinne Dosto-
jeWskis herautkommen sieht mit sichtlicher Sympathie fiir
thren kollektiven, instinktiven und depressiven Zug, dem selbst
der Himmel zum ,,Abhang’ wird. Doch die Teufelsgefahr der
Maschine liege nicht erst am Ende, sondern schon im Anfang
und Wesen der faustischen Kultur mit ihrer ,,unheimlichen

ntdeckerseele”, wie sie selber aus dem Grauen aufstieg, aus
furchtbaren Gesichten beim drohenden Weltende ums Jahr
1000. Wie Spengler schon die magische Lichtkultur ins diistere
Symbol der ,,Welthshle® einstellt, so empfindet er in der Gotik
starker als das Himmelslicht die ,,Nacht der Kirchenschiffe*
und die nichtlichen Geiflelhiebe der in qualvoller Angst der
verlorenen Seele um Gnade schreienden Biifler. Mit den

arienhymnen stiegen die Scherterhaufen empor, und Galgen
stehen neben den Domen, den fratzengeschmiickten, stein-
gewordenen Bildern der Angst. Uberall steht der Tod dahinter
und der Teufel, dessen Metaphysik die Hochscholastik aus-
ildete. Der Reformation gar verblasste noch die Lichtseite
der Gotik und blieb nur der schwere Ernst, die diistere Tracht,
dEI" Hexenglaube und der Teufel, mit dem der ,,letzte Scho-
astiker” Luther zeitlebens verzweifelt rang.

Doch das Grauen wohnt bei Spengler nicht erst in der
abendlindischen Seele und Kultur. ,,Der Tod ist der Ursprung
aller Religion, auch aller Philosophie und Naturwissenschaft.”
Die Sprache ist aus der Angst geboren, und Geschlecht und

taat sind Symbole der Sorge. Die Grundstimmung des
g8anzen Buches gibt das Zitat: ,,Das Schaudern ist der Mensch-
heit bestes Teil. Aber wenn das Schaudern alltdglich wird,
verflacht die Ehrfurcht zur Idiosynkrasie. Spengler schiittelt
en Pessimistennamen von sich ab, weil er ja gar nicht in be-
sondere Tragik abstiirzt — aber doch nur darum nicht, weil
er eben schon im Abgrund wohnt und gar nicht mehr weif,
mit wie umflortem Blick er in die Welt hinausschaut. Da be-
ginnt der zweite Band schon mit einém Abendbild, wenn bei
der , sinkenden Sonne* die Blumen sich schliefen und ,sUn-

573



heimliche Angst auf uns eindringe! Schon ,,der friihe
Mensch zittert vor der ganzen Welt” und ,,sich alleinfiihlen
ist der erste Eindruck tiglichen Erwachens” — darin bekennt
Spengler das sehr persénliche Grunderlebnis, aus dem heraus
er sein Weltbild zur tragischen Antithese spannt: das Grauen
des Menschen vor der Welt,!) des Mikrokosmos vor dem Makro-
kosmos. Im Grauen der Spaltung und Individualisierung liegt
seine Problematik, seine Tiefe. ,,Metaphysisch” nennt er nur
den Abgrund und den Hass, und ,,absolut™ ist thm keine Ein-
heit, sondern nur die Scheidung, die Isolierung nicht blof} der
Kulturen: er sieht die ,tiefe seelische Einsamkert zwischen
dem Dasein zweier Menschen von verschiedener Art durch
nichts gemildert” und sieht zwischen den Stinden einen ,,Ab-~
stand, dass kein Verstehen hiniiberfiihrt. ,,Nationen verstehen
sich so wenig wie einzelne Menschen.” Und doch leben sie
seelisch zusammen als Familie, Stand, Volk, Rasse — aber
nach Spengler nur triebhaft, aus traumhaftem Instinkt, in
pflanzenhaft gebundenem ,,Dasein”. Und darum graut ihm
vor dem ,,Wachsein®, vor dem individuellen Bewusstsein, und
darum kann er in Geist und Freiheit nur Verneinung sehen,
und darum gehért er auch nicht mit Goethe zu dem Geschlecht,
das ,,aus dem Dunklen ins Helle” strebt: ,,vor uns der Tag
und hinter uns die Nacht™*. Nein, thm graut vor dem klassischen
Tag, vor der ,,Lichtwelt” des Schauens, Denkens, Glaubens,
und weil er mit vollem Recht den wurzellosen Geist verwirft,
verwirft er den Geist auch als Bliite und Frucht, vergribt er
sich trotzig 1n die erdige Wurzel, in den dunklen Mutterschof3
der Instinkte, und in der romantischen Nacht entleert sich thm
schlieBlich der Sinn der Welt. Blinde kosmische Michte
walten thm da als ,,Schicksale* iiber den leeren ,,Zufillen* der
Kulturen und Menschen, die nach dem Schlussvers des Werkes
dem Fatum gehorchen miissen, willig gefithrt oder widerwillig

1) Hier sollte man Worringers Schriften als starke Anregung Spenglers aufdecken, die auch
schon die dualistische ,,Weltangst* des primitiven Menschen betonen als Grund der durch For-
mung b eschwérenden, beruhigenden ,, Abstraktion, ihrem Grauen aber in der . Einfithlung” ein
freundliches Gegengewicht geben, die ferner auch bereits mit synoptischer Intuition in der Kunst
die selbst mathematische Symbolik eines weltanschaulichen Formwillens und kulturellen Menschen-
typus erkennen, iibrigens auch das Missverstindnis der raumlos kérperhaften Antike veranlassen,
aber sie wie das ,,Intermezzo’ der Renaissance besser wiirdigen,

574



gezerrt. Wo bleibt da der vorher zitierte Volksspruch: lieber
tot als Sklave? Ich aber sehne mich aus diesem Nebel-
kerker der in Verhéngnisse gebannten Zufille in die Bergsonne
der Freiheit, des Geistes und der Liebe.

BASEL : KARL JOEL
0 68 8

ANGELSACHSISCHE VORLAUFER SPENGLERS
UND IHR KRITIKER

Ein Sensationserfolg, wie thn Oswald Spenglers Untergang
des Abendlandes verzeichnet, muss zu denken geben. Da ist
em Werk, duflerst umfangreich, fiir die Mehrzahl unerschwing-
lich und nicht leicht lesbar, vielmehr héchste Forderungen
stellend, und die Menge stiirzt sich darauf.!) Weshalb wohl?

Viire es vielleicht die passende Kost fiir ein krankes Volk und
eine kranke Zeit? ,,Dazu kommt die jetzige geistige Pest:
die Originalitdt ; sie entspricht auf der Seite des Empfangenden
dem Bediirfnisse miider Menschen nach Emotion (Jakob
Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen). Unzihlige er-
licken in Spengler einen Entdecker allerersten Ranges, eine
Art Einstein auf dem Gebiet des Geistig-Moralischen (schon
at ja auch ein siidamerikanischer Professor in einem Buch
diese Parallele gezogen); seine | heorie vom Werden und Sterben
der Kulturen blendet, zumal da ein wahrhaft bedeutender
Ch'riftsteller diese Entdeckungen mit dem Prachtgewand einer
schimmernden Sprache zu umbhiillen weif.

Spenglers Untergang ist keineswegs der Kassandraruf fiir
le abendlindische Kultur. Diesen Autor trennen Welten von
obineau; den Rassebegriff hat ja der Deutsche so gut wie
usgeschaltet, eine so grofle Rolle ,,das Blut™ sonst bei thm
Spiclen mag. Aber in ithren Schlussergebnissen,®) in der Be-
wertung unserer abendlindischen Welt, die bei beiden der
ernichtung entgegengeht, beim einen aus diesen, beim andern
Mnen Griinden, stimmen sie merkwiirdig iiberein.

l)“ »Als das zur Zeit meistgelesene Buch wurde mir Spenglers Untergang des Aben.cﬂandes ge-
l%annt — daneben ,,Werke iiber sexuelle Fragen und — schwarze Kunst,” heifit es im Berliner
agei') latt (25. November 1922) in einem Artikel iiber die Berliner Staatsbibllothek_.
o Man lese einmal daraufhin im Essai sur I'Inégalité des Races (Paris 1855) die Conclusion
&¢nérale des vierten Bandes.

575



	Zum zweiten Band Spengler : Kritik an seinen Begriffen

