
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Zum zweiten Band Spengler : Kritik an seinen Begriffen

Autor: Joël, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschehens in allen Kulturen zu entdecken, ist ein Rückfall
m den überwundenen Systemgeist der früheren Geschichtsphilosophie

und schafft nur eine neue Klappermühle der
Begriffe, in denen der ganze geschichtliche Stoff restlos zermahlen
werden kann. Dagegen wehrt sich der Respekt vor der
Geschichte, den wir in der Schule Rankes gelernt haben. Ihn
vermissen wir auch insgesamt bei den modernen expressionistischen

Bemühungen, durch rasche, aber sehr subjektive
Wesensschau hinter die Geheimnisse der Geschichte zu kommen.
Sie können nicht von Bestand sein, weil ihnen die innere Solidität

fehlt. Die Krisis des Historismus, so begreiflich sie ist aus
den geistigen Nöten unserer Zeit, wird überwunden werden
können, wenn die bisherige Geschichtswissenschaft das, was
an den modernen Impulsen echt und ursprünglich ist, in sich
aufzunehmen und in ihre strengere Zucht zu nehmen vermag.
Dann wird sie Spengler zwar nicht als einen Entdecker und
Reformator, wohl aber als einen starken Anreger und Antreiber
zu neuer, aufwärtsführender Arbeit ansehen können.

BERLIN FRIEDRICH MEINECKE

s s 0

ZUM ZWEITEN BAND SPENGLER

KRITIK AN SEINEN BEGRIFFEN

Nicht ohne [Bedenken [übernahm ici® diese Besprechung, die
vielleicht dem Philosophen weniger zusteht als all den
Historikern, mit denen der zweite Band in reichlichen Zitaten Fühlung

nimmt — in wohltuendem Gegensatz zum ersten, der
beständig mit zweifelhaften Originalitätsansprüchen sich über
die Einzelforschung hinwegsetzte. Dafür richtete diese auch
Spengler als Dilettanten, während das Publikum ihn als
Polyhistor hochpries. Vor diesem neuen Band aber zeigt es sich
auffallend stumm, und während sich über den früheren eine
Flut von Schriften, Aufsätzen, Debatten ergoss, habe ich über
den zweiten noch kaum ein Urteil gelesen oder vernommen.
Ist der Rausch der Begeisterung schon in Ernüchterung
umgeschlagen? Hat sich über Erwarten rasch ein Gericht
vollzogen, das einem Blender die Maske abnss? Doch die Vorzüge

561



des Werkes sind geblieben: die welthistorische „Vogelperspektive"

im Zusammenschauen der Lebensgebiete, der Zeiten, der
Kulturkreise, die kühne Energie im Durchschlag großer Linien
über gewaltige Stoffmassen, die dramatische Spannungskraft
der Typensetzung, die Kunst scharfer Silhouettierung wie die
Kunst schlagenden Ausdrucks in packender Formulierung.

Allerdings wird die sensationslüsterne Neugier hier weniger
befriedigt, die da fragt, was wohl kommen mag nach dem so
brennend geschilderten Sonnenuntergang unserer Kultur; denn
dieser zweite Band liefeit weniger Ausblicke als Rückblicke,
weniger Baukrönung als Unterkellerung der früheren Betrachtung,

gleichsam große historische Anmerkungen zum ersten
Band. Der Brennpunkt des Interesses scheint da
zurückgeschoben von der Vollreife der Kulturen bis in ihre primitive
Dämmerung, mindestens vom Barock in die Frühgotik, und
dabei von der individuellen Höhe in die soziale Breite. Damit
wird def Gesamtton etwas grauer, der Glanz Goethes, den
der erste Band so oft heranzog, tritt zurück wie das
Kunstschaffen und sonstige individuelle Leistung, in der J. Burck-
hardt die eigentliche „Kultur" sah; die Leuchtkraft der
Persönlichkeit weicht vor den Völkern, Heeren, Klassen, Parteien,
die jetzt lauter als Träger der Geschichte proklamiert werden.
Die Themata des zweiten Bandes sind so ausgesprochener
soziologisch, betreffen nach dem geographischen und
genealogischen Ursprung Städte und Völker, Staat und Wirtschaft;
auch das scheinbar herausfallende Kapitel über die „arabische"
Kultur behandelt wesentlich die Bildung der Religion gerade
als „Gemeinde", also auch sozial. Da nun die Zivilisation
sozialer gerichtet ist als die Kultur, so hat sich die Wertspannung
zwischen beiden hier gemildert, und Spengler gönnt jetzt der
im ersten Band missachteten Zivilisation freundlicher noch eine
„zweite Religiosität schließlich wieder einen Sieg des „Blutes"
und den geforderten Triumph des Cäsarismus. Zeigte doch
inzwischen schon die Schrift Preußentum und Sozialismus
(C. H. Beck) sein scharfes Einschwenken in den kollektiven Zug,
gleichsam in den Vormarsch der Kolonnen.

Um so den Eindruck des zweiten Bandes in einem Bilde
zusammenzufassen: Spengler zeigt auch hier, dass er Musik in

562



sich hat, aufstachelnde, fortreißende, aber noch schärfer,
einseitiger überspannt er hier den Rhythmus auf Kosten der
Melodie und der Harmonie. Die hart betonten Gruppen, die
er zwischen beiden als Rhythmen taktierend herausschlägt,
übertönen ihm völlig das individuelle Melos und den
universalen Zusammenklang. Das soll heißen: Spengler erfasst
keine Freiheit und keine Ganzheit, keinen Menschen und keine
Menschheit, keine Persönlichkeit und keine Gesamtkultur, nur
eben Kulturgruppen, jede in sich geschlossen, jede nach außen
abgeschnürt. Es liegt gewiss eine gewaltige suggestive Kraft
m diesem Chorgeist und Korpsgeist, es liegt nicht nur Macht,
auch Wert, ja eine notwendige, dauernde Unterlage der
Kulturen in ihrem besonderen „Takt" und „Tempo", Zug und
Stil, ihrer Zucht und Sitte, Form und Richtung, und es bleibt
das Verdienst Spenglers, dass er der zuchtlosen Zeit diese Macht
des kollektiven Rhythmus wieder einprägt; aber wenn er die
Kultur allein darauf abstellt, ersetzt er den Kapellmeister
durch den Trommelschläger, den Steuermann durch den
Ruderer, den Feldherrn durch den Unteroffizier. Im Anfang
yar der Rhythmus, mahnt Hans v. Bülow. Ja, der Rhythmus
lst primitiv und darum instinktiv. Nicht umsonst betont
Spengler mit ihm den Pulsschlag und den Blutkreislauf, und
nicht minder bezeichnend sind als Leitmotiv des Buches seine
immer wiederkehrenden Lieblingsbilder: die Heereskolonne,
der Vogelschwarm, das Feld von Rennpferden. Ein
unverkennbarer Naturalismus spricht daraus, aber ein vitaler, der
uen Rhythmus als seelische Kraft und in ihm den „Instinkt"
betont wie Nietzsche und Bergson, die modernen Brückenschläger

vom Naturalismus zum Idealismus.
Bei einem so starken Geiste zweiten Ranges (weil er als

Parteimann die Orientierung am Andern braucht) muss man
stets fragen, gegen wen er schreibt. Bei Spengler kann die
Antwort nur lauten : er kämpft aus dem Instinkt gegen den Geist

d. h. für die primitiv geschlossene Kultur gegen die eben
durch den Geist individuell und universal entfaltete. Er bindet
das Individuum an seine Kultur und diese an Ort und Zeit —
und kann doch solche Beschränkung nicht festhalten. Da zählt
er selbst Byzanz früher zur antiken, später zur „magischen"

563



Kultur, Japan früher zur chinesischen, heute zur
abendländischen Zivilisation; er zeigt selbst, dass die abendländische
Kultur aus ihrem Wesenstrieb in alle Erdteile übergreift und
dass die magische auch ihrem Wesen nach von Land und
Abstammung sich löst, ja er schiebt ihr sogar noch einen späten
und fernen Ausläufer in Spinoza zu, dem klassischen Erz-
monisten, den er als „magischen Dualisten" auf den Kopf
stellt und bei dem er genau die mit Descartes, Hobbes, den
Occasionalisten u. a. Zeitgenossen mehr oder minder gemeinsamen

Momente (Substanzbetonung, mathematische Methode,
Mechamstik, Determinismus) als „magische" Kennzeichen
behauptet. Die magische Kultur selber sei auf dem Boden der
babylonischen im Bann der antiken erwachsen, und der
abendländische Geist habe sich an ihr erzogen. Und trotzdem sollen
die Kulturen sich örtlich, zeitlich und inhaltlich gegeneinander
isolieren? Aber sie können doch nicht bei einem bestimmten
Quadratmeter zu einer bestimmten Minute anheben und
abbrechen; es muss doch Ubergänge, Zusammenhänge, Beziehungen,

Mischungen geben. Doch Spengler ignoriert die Uber-
gänge, verachtet die „Herstellung von Zusammenhängen" als

„Spiel ohne alle Bedeutung", setzt die Beziehungen der
Kulturen herab auf Übernahme bloßer Formen, Worte u. a.
Äußerlichkeiten — als ob diese damit erklärt wäre und als ob der
Ausdruck gar nicht mit dem inneren Gehalt zusammenhänge
Die Übernahme vqn Gedanken schiebt Spengler einfach als
„Missverständnisse' beiseite. Unleugbare Kulturzusammenhänge

erledigt er als „Ausnahmen" und statt sie zu erklären,
richtet er sie als „Pseudomorphosen". So die abendländische
Rezeption des römischen Rechts, das „leider" erhalten ward, so
die westliche Orientierung der russischen Kultur unter Peter
dem Großen; so vor allem die Europäisierung des „magischen"
Christentums. Und vorher schon hätte bei Aktium Antonius
siegen sollen! — so schulmeistert dieser Skeptiker dogmatisch
die ihm doch sonst allein giltigen „Tatsachen", wenn sie seine
Quarantäne der Kulturen durchbrechen. Klingt übrigens nicht
schon in Spenglers Disposition eine Folge der Kulturakzente
durch ; antike Polis, Völkerwanderung, Kirchenbildung, Barockstaat,

moderne Wirtschaft?

564



So begrüßenswert hier sein Protest gegen die mechanistische
Erklärung aus der Allmacht der „Einwirkungen" ist, so treffend
er die Selbständigkeit des „Annehmenden" aus der
Gegenrechnung seiner Ablehnungen erweist, er verfällt ins entgegengesetzte

Extrem, ja in den Widerspruch, und hebt schließlich
jedes „Annehmen" überhaupt auf und damit jede Erziehung,
jede Lehre. Und wirklich hat für Spengler nicht nur jeder
sein eigenes Weltbild, sondern „jeder Betrachter sieht und
hört nur sich selbst". Aber dann ist er ja blind und taub und
überhaupt kein Betrachter. Spengler ahnt hier die letzte
Konsequenz: „zuletzt hat jeder einzelne Mensch und jeder Augenblick

seines Daseins seine eigene Rasse." Allerdings, mit der
prinzipiellen Leugnung jedes Kulturenzusammenhanges droht
auch aller geistige Zusammenhang zwischen den Menschen,
ja im Menschen zu schwinden, und die Lebensmomente
isolieren sich als bloße Zufälle. Wirklich löst sich mit der
Zerstörung des geistigen Bandes die Geschichte bei Spengler mehr
°der minder in plötzliche Zufälle auf. „Plötzlich" ist der
Mensch da in der Lebewelt, „plötzlich" die faustische Seele,
der gotische Stil, das arabische Recht. Ein „Zufall" sei die
Errettung des chinesischen Reichs, eine „Kette von Zufällen"
die antike Geschichte, ein „blinder Zufall" ihre glücklichste
Schöpfung, die Entstehung des Tribunats, ein „Zufall" der
Zusammenbruch der Antike, ein „Ziifall" die Erhaltung des
römischen Rechts, die Entstehung "einer riteuen Religion gerade
m Arabien, die neue Lage um die Jahrtausendwende, ein „Zufall

als Beleg, „dass es keinen Sinn in der Menschengeschichte"
gibt, sei die Vernichtung der mexikanischen Kultur durch die
»Banditen" des Cortez, das „einzige Beispiel" einer in der Pracht
ihrer Riesenstädte gewaltsam vernichteten Kultur (S. 51 f.).
S. 131 ist solches „einzige Beispiel" vielmehr das Ende der
Antike, und S. 126 f. ist die mexikanische Kultur schon vor
den Banditen in ihren Riesenstädten entleert und von innen
^loschen. Ob nun die Weltgeschichte doch wieder einen Sinn
bekommt Aber darf man sich über Widersprüche wundern,
da doch auch die Behauptungen zu bloßen Einfällen würden,
wenn alles in den Zufall stürzt Und Spengler spricht schließlich

vom „Zufall" Kultur, vom „Zufall" Leben, vom „Zufall"

565



Mensch. Am meisten „Zufälle" aber sind ihm die „großen
Einzelnen", die er gegen die Massenprozesse herabsetzt. Selbst
die „Revolution" der Genies um 1770 scheint er wie jede
Revolution zu beklagen; jedenfalls wirft er Goethe wie Napoleon,
Piaton wie Alexander, Hannibal wie Cäsar, Konfuzius wie
Buddha, kurz alle Größten der Kulturen in deren Verfallzeit.
Das Stärkste an Genieverkennung aber leistet er sich wohl,
wenn er beinahe den „Höhepunkt" der „großen Einzelnen"
im Weltkrieg findet, vermutlich weil sie da am höchsten —

vermisst wurden.
Doch was gilt überhaupt bei Spengler das Individuum, da

er erklärt: Ehre sei immer nur Standesehre, und die starke
Rasse habe die großen Einzelnen nicht nötig und stelle ihren
Wert in Frage! Allerdings, sie fallen aus Reih und Glied, und
'der Gruppeninstinkt, der irrationale, verschlingt eben bei
Spengler den individuellen und zugleich universalen Geist und
damit das Denken, das frei und zugleich allgemein ist. Darum
hasst er vor allem das klassische Volk der Individuen und der
Ideen und verzerrt das Griechentum fast ins Gegenteil. Dieses

Volk, das doch die Philosophie erfand als species aëterni, das

in seiner Lyrik nicht aufhört, des Lebens Vergänglichkeit zu
beklagen, das seine Götter als die „Unsterblichen" ehrte und
die Plastik ausbildete, um seine Hochgestalten zu verewigen,
soll nur dem „Kult des Augenblicks" gelebt haben. Und dieses

Volk, das die Welt als Kosmos erdachte und die Kunst als
Harmonie erschuf, soll nur den „Stil" der „Unordnung" und
des „Zufalls" gekannt haben. Und dieses Volk, das die
Rhetorik, Logik, Dramatik erfand zu parlamentarischer Verhandlung,

soll nur „körperhafte Zusammenstöße" der Parteien
gekannt haben. Und dieses Volk, das Hunderte von Kolonien in
drei Erdteile aussandte und die Philosophie als Weltbeschau, ja
Weltreise (Herodot I 30) einführte, soll „alles verneint" haben,

„was es zeitlich und räumlich in die Ferne zog", und es soll
alles leiblich nach dem stofflichen Einzelkörper gefasst haben,
während es doch in Kunst und Wissenschaft gerade den Stoff
durch die Form, das Einzelne durch den Allgemeinbegriff, das

Leibliche durch den Geist überwand. Es soll den Staat nur
als „Körper höherer Ordnung" begriffen haben, wie ihn gerade

566



der Barockdenker Hobbes begriff, während Piaton ihn vielmehr
als Seele höherer Ordnung begründete. Aber Spengler hat
eben das Griechentum krass einseitig aus dem Materialisten
Demokrit verstanden und dazu diesen noch missverstanden,
der gerade nicht den Kosmos „nach Stoff und Form gliedert"
(wie Aristoteles) und seinen Atomismus erst durch jene Unendlichkeit

des Raums ermöglicht, die Spengler dem griechischen
Denken abstreitet. Er hat mit seinem quantitativen Maßstab
dies Volk der Qualitäten nur negativ gewertet als Volk der
Kleinheit statt des Maßes und hat die Griechen ausdrücklich
nur nach den Atomen des Abderiten und nach den Punkten
des Alexandriners Euklid gedeutet, d. h. er hat ihr Bild statt
aus ihrer Metropole Athen aus ihrer Schildbürgerstadt geholt
und aus der Geburtsstätte der „magischen"Kultur, die er doch
sonst von der griechischen so scharf absondert.

Aber mit welchem Recht? Alles, was er da als Besonderheiten

des „magischen" Geistes anführt, ist mehr oder minder
schon im antiken Denken angelegt. Schon antike Philosophenschulen

und Orphiker bilden „Orden" und „Gemeinden" (vgl.
Spengler selbst S. 428), hängen sich ohne den „Begriff geistigen
Eigentums" schon an ihre Schulhäupter als geheiligte Autoritäten

mit Kommentaren, allegorischen Deutungen, fingierten
Schriften und Interpolationen. Schon Xenophanes und Herakht
entreißen die Religion den „Lokalkulten" und führen sie „aus
dem Kult in Lehre" über bis zur Verkündung göttlicher Einheit

und göttlichen Rechts, aus dem die menschlichen Rechte
fließen. Als weitere, noch stärkere Eigentümlichkeit der
..magischen" Kultur behauptet Spengler das „Höhlenbild
der Welt. Aber es steht ja bereits ausgeführt in Piatons „Staat ;
dort findet sich auch alles weitere „Magische": die mystische
Zeitzahl, die Eschatologie, die Begründung der dualistischen
wie der substanzialistischen Weltanschauung, das eine göttliche
>,Prinzip des Guten" als „Licht", die „Gegenwart des Höheren
lmd die „Teilnahme" der Einzelwesen an ihm. Spengler muss
den Piatonismus wie den Pythagoreismus und die Stoa, die er
doch alle aus der Antike ins „Magische" übergehen sieht, als
lebendiges Geistesgewebe zerreißen, wenn er jedes Band beider
Kulturen zerschneidet. In „Logos" und „Pneuma", in „Dogma"

567



und „Gnosis" füllen sich antike Prinzipien immer heißer mit
dem religiös absoluten „magischen" Ton; aber weil so ihr Sinn
nicht mehr ganz derselbe bleibt, muss er im selben Wort
„plötzlich" zu völlig anderer Bedeutung überspringen? Spengler
erlaubt der Antike nicht, sich in der „magischen" Kultur
fortzupflanzen, nicht, sich in der Renaissance zu erneuern, nicht,

I uns auch nur einen Gedanken zu vererben. So zerstört er das

iErbe der Griechen aus Hass, weil sie aus dem gebundenen
Instinkt sich zur Schau des Geistes befreiten.

Dieser zweite Band führt noch viel breiter und heftiger den
Kampf des „Lebens" gegen das Denken, der „Tatsachen"
gegen die „ewigen Wahrheiten", gegen Begriffe, Systeme,
Ideale, und das einzige Lächeln, das einmal (S. 429) über dieses
finstere Kämpferanthtz hinzieht, ist Spott über die Wissenschaft.

Es ist weniger Zynismus als Doktrinarismus, der mit
den Tatsachen umspringt wie kein Ideologe. „Mögen Plato und
Rousseau abstrakte Staatsgebäude aufführen, das ist für
Alexander, Scipio" usw. „ganz ohne Bedeutung". Woher es

Spengler nur wissen mag! Weil Alexander von Piatons Schüler
Aristoteles erzogen ward? Oder weil Scipio in Geistesfreundschaft

mit stoischen Philosophen lebte, und Rousseau einen
eifrigen Leser in Robespierre fand und nach Spengler selbst
„der contrat social ein Machtmittel ersten Ranges in der Hand
von Gewaltmenschen" ward? „Der Heerführer Avidius Cassius
nannte Mark Aurel ein philosophisches altes Weib." Doch
vor der Geschichte steht der philosophische Kaiser wohl noch
etwas wirksamer da als jener kurzsichtige Empörer. Der
soldatische Friedrich Wilhelm I. nannte ja auch seinen Sohn
einen Querpfeifer, der ihn doch übertraf als Feldherr und
Staatsmann und mit Verlaub auch ein Philosoph war. „In der
wirklichen Geschichte ist Archimedes mit all seinen
wissenschaftlichen Entdeckungen vielleicht weniger wirksam gewesen
als, jener Soldat, der ihn erschlug." Ja, weil er ihn dadurch
verhinderte, noch mehr Wurfmaschinen zu erfinden, die
hunderte solcher Soldaten erschlugen. Gegenüber einem Piaton,
der „ewig ist — für Philologen", gegenüber „sämtlichen
Philosophiesystemen der Welt" weist Spengler auf die Erfahrungen
der Pferdekenner über den Wert der Zucht, auf den „unantiken

568



Wert der Adelstradition, auf Oxford, wo „Politiker gezüchtet
werden". Aber diese Politiker wurden dort gerade im Studium
Piatons gebildet, der selber nach seinem Phädrus ein trefflicher
Pferdekenner, nach seinem Staat voll Adelsbewusstsein war,
und der in seinem von Augustin bis zu den Kommunisten
unendlich wirksamen Idealstaat nur für die „Froschperspektive"
ein Phantom gab, für die Geschichte der Jahrtausende aber ein
Programm, das sich in Hierarchie und Staatssozialismus, in
Schulpflicht und Beamtenbildung, stehendem Heer, Arbeitsteilung

und Frauenemanzipation stark verwirklichte und übrigens

im intuitiven und physiognomischen Blick, im Sinn für
kollektive Zucht und Rhythmik dem eigenen, nur verkappten
Idealstaat Spenglers weit vorgreift.

Für diesen aber bleibt alle Theorie nur Schwärmerei, nur
Literatur, die in der wirklichen Welt nicht mitzähle und
höchstens Redensarten abwerfe ohne Lebenswirkung. Doch
derselbe Spengler verkündet auch: „Schlagworte sind
Tatsachen", „Worte können zu Schicksalen, Meinungen zu
Leidenschaften werden." Aber die Theorien und Schriften kämen nur
»im Nachtrab der großen Ereignisse"? Doch dann heißt es
wieder: „alle großen Revolutionen setzen eine Literatur voraus".
Aber die „Wahrheiten" seien höchstens „Mittel" in der
„Tatsachenwelt" Doch seit der Aufklärung sollen sie ja „die
Geister beherrschen und damit die Handlungen bestimmen."
Aber das Denken soll nur dem Leben als das Wachsein dem
Dasein dienen? Oder noch schärfer S. 456: „es gibt keine
Wahrheiten, es gibt nur Tatsachen". Aber nach S. 13 und 15

geben diese doch wohl selber als Wahrheit proklamierten Sätze
den Standpunkt des — Tieres. „Die Geschichte der Wahrheiten

und der Tatsachen stehe sich unvereinbar gegenüber —
also gibt's keine Tatsachen, die wahr, keine Wahrheiten, die
mit den Tatsachen vereinbar wären? Doch Spengler
kommandiert weiter: „Es ist eine bekannte Tatsache, dass keine
neue Religion den Stil des Daseins je verändert habe sie
durchdrang den geistigen Menschen" — und damit gar nicht
seine Kultur? Doch die Welt der „Wahrheiten und die der
>,Tatsachen" sieht nun Spengler in einer zentralen Szene der
Weltgeschichte, der zentralsten seines Buches, zusammen-

569



stoßen: Christus vor Pilatus, und er stellt sich auf die Seite
des Praktikers, der da zweifelnd fragt: „Was ist Wahrheit?"
Bei dem aber, der da sprach : „Mein Reich ist nicht von dieser

Welt", hört er nur die Stimme der Verneinung. Und er sieht
überhaupt in der Weltgeschichte das Weltgericht, sofern sie

„die Menschen und Völker zum Tode verurteilt, denen die
Wahrheit wichtiger war als Taten", und sofern sie „immer
dem stärkeren, volleren, seiner selbst gewisseren Leben Recht
gegeben, Recht nämlich auf das Dasein." Aber wenn es nur
aufs Dasein ankommt, dann brauchte es ja gar keine
Weltgeschichte, dann haben die Bäume Recht vor den Menschen
und Methusalem vor Alexander. Wenn es aber auf das „stärkere,
vollere, seiner selbst gewissere Leben" ankommt, dann dürfte
vielmehr der Märtyrer der „Wahrheit" seinen Henker
übertreffen und gerade durch seinen Tod mehr „Tat" und auch
mehr Wirkung ausüben — und Spengler selber erkennt ja an,
dass es auf das Wirksame ankomme und eine Religion wesentlich

durch ihre Märtyrer wirke.
Trotzdem bleibt er bei dem feindlichen Gegensatz von

Taten und Ideen, Tatsachen und Wahrheiten und führt ihn
bis in die Tiefen der Geschichte, ja des Lebens, des Seins
zurück in den parallelen Gegensätzen von Adel und Priestertum,
Rasse und Sprache, Takt und Spannung, organisch und mechanisch,

Schicksal und Kausalität, Geschichte und Natur, Pflanze
und Tier, Weib und Mann, Dasein und Wachsein, Zeit und
Raum, und nun durchschlagen diese Gegensätze das ganze
Buch, das in Wahrheit ein Schlachtfeld ist, wobei die von
Spengler begünstigte Schlachtreihe noch sinnvoll erscheint,
auf die andere aber alles Gegensätzliche dazu grotesk
zusammengeworfen wird. Z. B. ist da „der Priester der Mensch
als Natur — mikroskopisch und tierhaft". Das Wachsein fällt
bei diesem Antithesenspalier zum Mechanischen, das Tier zum
Toten, der Geist zur Natur. Spengler kann eben nur Reihen
kontrastieren, aber nicht synthetisch aufbauen. Er selber ist

nur ein „Intellekt" voll „Spannungen" und „Polaritäten", ein
Dogmatiker der Antithese ohne lebendigen Ausgleich zu
geschichtlicher Entwicklung. Leben heißt ihm Politik, und Politik
heißt ihm Kampf, vom „erbitterten Kampf" der Pflanzen um

570



den Waldboden an. Grauenvoll schildert er den „abgrundtiefen"

Hass der Rassen, die „unaufhebbaren Gegensätze" der
Völker, die durch solche nur da sind, und wenn nicht die
Völker, kämpfen die Stämme, die Parteien, ja, „jeder Mensch
ist Glied dieses kämpfenden Geschehens" und hat „nur die
Wahl zwischen Sieg und Niederlage, nicht zwischen Krieg
und Frieden". „Der Krieg ist der Schöpfer aller großen Dinge",
der Hunger ihr „Vernichter". Und die Liebe? Ach, von der
Liebe schweigt dieses Buch, oder es deutet auch sie aus dem
..geheimen Hass der Geschlechter", und wie (der ihm auch
sonst verwandte) Strindberg malt Spengler den „Urkrieg der
Geschlechter, der ewig dauert, schweigend, erbittert, ohne
Versöhnung, ohne Gnade". Und er setzt sich geschichtlich
fort als Kampf zwischen Staat und Familie — „nichts kann
diesen Gegensatz aus der Welt schaffen". Dann spannt sich
ohne gegenseitiges Verstehen der Abstand zwischen dem
Bauerntum und den Urständen. „Hass quillt aus den Dörfern
empor, Verachtung strahlt aus den Burgen zurück." Aber auch
zwischen den Urständen brennt der Urgegensatz des
Kosmischen und Mikrokosmischen. Adel und Priestertum „schließen

sich der Idee nach aus" und kämpfen durch die ganze
Geschichte aus „zwei Moralen" für zwei „notwendig feindliche"
Rechte ohne mögliche „Versöhnung oder auch nur
Verständigung".

Aber sind all diese „absoluten Spannungen" wirklich
„Tatsache" und nicht vielmehr selber „Theorie"? „Die Zeit
verschlingt den Raum," „der Raum verneint die Zeit." Doch
unser Leben vollzieht sich eben in beiden zugleich, und die
modernste Physik lehrt ihre „Union" und verwirft ihre Scheidung

als leere Abstraktion. Ist wirklich das Verhältnis der
Geschlechter nur ewiger Krieg, dann stirbt das Leben ab ohne

Fortpflanzung, die nur ihrer Einigung entsprießt.-Gibt s wirklich

nur das Entweder-Oder von Held und Heiligen, wo bleibt
dann Goethe? Und Spengler selber, dem die für die Wahrheit

und die Tatsachen geborenen Menschen absolut ausein-
muss doch bei Paulus, Calvin, Loyola den Sinn

für beides anerkennen; er findet selber seinen „ewigen Gegensatz

von Tatsachenpol ltik und Wahrheitsschwärmerei in Eng¬

andergehen

571



land unmöglich und seinen „ewigen" Gegensatz von Staat-
und Kirche der magischen Kultur widerstreitend; er sieht den

„ewigen" Ständekampf der Antike doch durch Roms Juristenkunst

ausgeglichen und kann über allem Gegensatz des Römers
und des Christen doch das römische Christentum nicht leugnen,
es höchstens schelten, und so selber vom Boden der Tatsachen
auf den der richtenden „Wahrheit" tretend, beurteilt er
parteiisch Priestertum, Moral, kurz das ganze „Reich des Geistes"
als „beständiges Neinsagen zur Wirklichkeit," als „Führung ins
Nichts". Und weiter Kontrast an Kontrast und Nein an Nein
reihend, versteht er die Wissenschaft nur als negative
Fortsetzung des Priestertums, als Widerspruch zu ihm. „Wissen
ist nur eine späte Form des Glaubens." „Naturwissenschaft
ist Kritik und nichts anderes." Und wie die Wissenschaft die
städtische Fortsetzung des Priestertums, so der Handel die der
Adelspolitik, wie diese aus dem Raubkrieg entstanden, nur
sein „Ersatz mit andern Mitteln". Und nun wiederholt sich
zwischen Geld und Geist der Stadt der alte Konflikt der Ur-
stände, und gleichzeitig erkämpft sich in der Revolution, deren
bloße Fortsetzung mit andern Mitteln Parlamentarismus heiße,
das Bürgertum gegen „Junker und Pfaffen" seine sogenannte
Freiheit, die nur etwas Negatives sei und nur von der Opposition

lebe
Aber alle Geschichtsentwicklung bei Spengler ist eben nur

potenzierte Opposition. Zum ersten Stand, dem kämpferischen,
tritt der zweite als sein bloßer „Gegen-Stand" und der dritte
gegen beide als bloßer „Nicht-Stand" und der vierte in
unerwarteter nochmaliger Steigerung als „das radikale Nichts".
„Der landverzehrende Dämon der Weltstadt lässt ihren
entwurzelten zukunftslosen Menschen — Vernichtung als einzigen
Trieb" und als Ende den Cäsarismus nach dem „Verzweiflungskampf"

gegen die zu „tragischen Maßen entfesselte"
Geldmacht und ihren „titanischen Ansturm" gegen die wieder vom
„Hass" der Arbeiterführer und vom „Argwohn" der
Landwirtschaft verfolgte Industrie. Kurz in „Todfeindschaft" und
„ununterbrochenem Kampf" schlagen alle Stände gegeneinander,

während stehende Riesenheere in „schauerlichem" Krieg
ohne Krieg sich belauern, der Machtwille als Tierbändiger

572



durch die Meute der Presse den Geist niederzwingt und der
faustische Mensch zum Sklaven seiner eigenen Schöpfung wird,
der Maschine. Deren „satanische" Macht aber werde von der
russischen Kultur abgelehnt, die Spengler im Sinne
Dostojewskis heraufkommen sieht mit sichtlicher Sympathie für
ihren kollektiven, instinktiven und depressiven Zug, dem selbst
der Himmel zum „Abhang" wird. Doch die Teufelsgefahr der
Maschine liege nicht erst am Ende, sondern schon im Anfang
und Wesen der faustischen Kultur mit ihrer „unheimlichen
Entdeckerseele", wie sie selber aus dem Grauen aufstieg, aus
furchtbaren Gesichten beim drohenden Weltende ums Jahr
1000. Wie Spengler schon die magische Lichtkultur ins düstere
Symbol der „Welthöhle" einstellt, so empfindet er in der Gotik
stärker als das Himmelslicht die „Nacht der Kirchenschiffe"
und die nächtlichen Geißelhiebe der in qualvoller Angst der
verlorenen Seele um Gnade schreienden Büßer. Mit den
Marienhymnen stiegen die Scheiterhaufen empor, und Galgen
stehen neben den Domen, den fratzengeschmückten,
steingewordenen Bildern der Angst. Uberall steht der Tod dahinter
Und der Teufel, dessen Metaphysik die Hochscholastik
ausbildete. Der Reformation gar verblasste noch die Lichtseite
der Gotik und blieb nur der schwere Ernst, die düstere Tracht,
der Hexenglaube und der Teufel, mit dem der „letzte
Scholastiker" Luther zeitlebens verzweifelt rang.

Doch das Grauen wohnt bei Spengler nicht erst in der
abendländischen Seele und Kultur. „Der Tod ist der Ursprung
jdjer Religion, auch aller Philosophie und Naturwissenschaft."
Die Sprache ist aus der Angst geboren, und Geschlecht und
•btaat sind Symbole der Sorge. Die Grundstimmung des

ganzen Buches gibt das Zitat: „Das Schaudern ist der Menschheit

bestes Teil." Aber wenn das Schaudern alltäglich wird,
Verflacht die Ehrfurcht zur Idiosynkrasie. Spengler schüttelt
den Pessimistennamen von sich ab, weil er ja gar nicht in
besondere Tragik abstürzt — aber doch nur darum nicht, weil
er eben schon im Abgrund wohnt und gar nicht mehr weiß,
bait wie umflortem Blick er in die Welt hinausschaut. Da
beginnt der zweite Band schon mit einem Abendbild, wenn bei
dor „sinkenden Sonne" die Blumen sich schließen und „un-

573



heimliche" Angst auf uns eindringe! Schon „der frühe
Mensch zittert vor der ganzen Welt" und „sich alleinfühlen
ist der erste Eindruck täglichen Erwachens" — darin bekennt
Spengler das sehr persönliche Grunderlebnis, aus dem heraus

er sein Weltbild zur tragischen Antithese spannt: das Grauen
des Menschen vor der Welt,1) des Mikrokosmos vor dem
Makrokosmos. im Grauen der Spaltung und Individualisierung liegt
seine Problematik, seine Tiefe. „Metaphysisch" nennt er nur
den Abgrund und den Hass, und „absolut" ist ihm keine
Einheit, sondern nur die Scheidung, die Isolierung nicht bloß der
Kulturen: er sieht die „tiefe seelische Einsamkeit zwischen
dem Dasein zweier Menschen von verschiedener Art durch
nichts gemildert" und sieht zwischen den Ständen einen
„Abstand, dass kein Verstehen hinüberführt". „Nationen verstehen
sich so wenig wie einzelne Menschen." Und doch leben sie
seelisch zusammen als Familie, Stand, Volk, Rasse — aber
nach Spengler nur triebhaft, aus traumhaftem Instinkt, in
pflanzenhaft gebundenem „Dasein". Und darum graut ihm
vor dem „Wachsein", vor dem individuellen Bewusstsein, und
darum kann er in Geist und Freiheit nur Verneinung sehen,
und darum gehört er auch nicht mit Goethe zu dem Geschlecht,
das „aus dem Dunklen ins Helle" strebt: „vor uns der Tag
und hinter uns die Nacht". Nein, ihm graut vor dem klassischen
Tag, vor der „Lichtwelt" des Schauens, Denkens, Glaubens,
und weil er mit vollem Recht den wurzellosen Geist verwirft,
verwirft er den Geist auch als Blüte und Frucht, vergräbt er
sich trotzig in die erdige Wurzel, in den dunklen Mutterschoß
der Instinkte, und in der romantischen Nacht entleert sich ihm
schließlich der Sinn der Welt. Blinde kosmische Mächte
walten ihm da als „Schicksale" über den leeren „Zufällen" der
Kulturen und Menschen, die nach dem Schlussvers des Werkes
dem Fatum gehorchen müssen, willig geführt oder widerwillig

*) Hier sollte man Worringers Schriften als starke Anregung Spenglers aufdecken, die auch

schon die dualistische ,,Weltangst ' des primitiven Menschen betonen als Grund der durch

Formung beschwörenden, beruhigenden „Abstraktion", ihrem Grauen aber in der „Einfühlung ein
freundliches Gegengewicht geben, die ferner auch bereits mit synoptischer Intuition in der Kunst
die selbst mathematische Symbolik eines weltanschaulichen Formwillens und kulturellen Menschentypus

erkennen, übrigens auch das Missverständnis der raumlos körperhaften Antike veranlassen,,

aber sie wie das „Intermezzo" der Renaissance besser würdigen.

574



gezerrt. Wo bleibt da der vorher zitierte Volksspruch: lieber
tot als Sklave? Ich aber sehne mich aus diesem Nebelkerker

der in Verhängnisse gebannten Zufälle in die Bergsonne
der Freiheit, des Geistes und der Liebe.

BASEL KARL JOËL
0 0 0

ANGELSÄCHSISCHE VORLÄUFER SPENGLERS
UND IHR KRITIKER

Em Sensationserfolg, wie ihn Oswald Spenglers Untergang
des Abendlandes verzeichnet, muss zu denken geben. Da ist
ein Werk, äußerst umfangreich, für die Mehrzahl unerschwinglich

und nicht leicht lesbar, vielmehr höchste Forderungen
stellend, und die Menge stürzt sich darauf.1) Weshalb wohl?
Wäre es vielleicht die passende Kost für ein krankes Volk und
e'ne kranke Zeit? „Dazu kommt die jetzige geistige Pest:
die Originalität ; sie entspricht auf der Seite des Empfangenden
dem Bedürfnisse müder Menschen nach Emotion" (Jakob
Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen). Unzählige
erblicken in Spengler einen Entdecker allerersten Ranges, eine
Art Einstein auf dem Gebiet des Geistig-Moralischen (schon
bat ja auch ein südamerikanischer Professor in einem Buch
diese Parallele gezogen); seine Theorie vom Werden und Sterben
der Kulturen blendet, zumal da ein wahrhaft bedeutender
Schriftsteller diese Entdeckungen mit dem Prachtgewand einer
Schimmernden Sprache zu umhüllen weiß.

Spenglers Untergang ist keineswegs der Kassandraruf für
die abendländische Kultur. Diesen Autor trennen Welten von
Gobineau; den Rassebegriff hat ja der Deutsche so gut wie
ausgeschaltet, eine so große Rolle „das Blut" sonst bei ihm
spielen mag. Aber in ihren Schlussergebnissen,2) in der
Bewertung unserer abendländischen Welt, die bei beiden der
Vernichtung entgegengeht, beim einen aus diesen, beim andern

^usjenen Gründen, stimmen sie merkwürdig überein.

)t »»Als das zur Zeit meistgelesene Buch wurde mir Spenglers Untergang des Abendlandes ge-
5?nnt — daneben „Werke über sexuelle Fragen und — schwarze Kunst, heißt es im Berliner

a§eblatt (25. November 1922) in einem Artikel über die Berliner Staatsbibliothek.
ß Man lese einmal daraufhin im Essai sur l'Inégalité des Races (Paris 1855) die Conclusion

générale des vierten Bandes.

575


	Zum zweiten Band Spengler : Kritik an seinen Begriffen

