
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Über Sepnglers Geschichtsbetrachtung

Autor: Meinecke, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER SPENGLERS GESCHICHTSBETRACHTUNG

Bedeutet Oswald Spengler ein Ereignis oder eine bloße
Sensation in unserem Geistesleben? Offenbart sich in ihm ein
gesteigertes und raffiniertes Virtuosentum oder das Genie
eines Entdeckers? Oder um in seiner eigenen Sprache zu
reden, ist es ein Werk von Blut und Rasse, von „kosmischem
Takte", das er uns vorlegt, oder eine bloße Leistung der
Literatur, eines jener künstlichen Gedankensysteme, von denen er
selber sagt: „Der Wille zum System ist der Wille, Lebendiges
zu töten"?

Als der erste Band vom Untergang des Abendlandes erschien,
hörte man aus dem Kreise der Fachgelehrten oft das Urteil:
„Was er über mein Gebiet sagt, ist ja alles Unsinn. Aber
das übrige ist sehr geistreich." Man erkannte willig die
ungewöhnliche Begabung wie den ungewöhnlichen Umfang des
Wissens an, warf aber schon diesem vor, dass es mehr auf
Belesenheit in moderner Literatur, als auf Quellenforschung
beruhe und deshalb in Einzelheiten auf Schritt und Tritt
fehlgreife. Mit dieser technischen Kritik des Spezialkenners war
freilich über den Gesamtwert des Werkes noch nicht das letzte
Wort gesprochen. Eine große synthetische, das ganze geschichtliche

Leben umfassende Leistung muss heutzutage schon
gewisse technische Mängel riskieren, kann nicht überall aus erster
Hand und aus eigenster Quellenforschung~schöpfen und darf
deswegen auch in der Behandlung der Einzelheiten nicht mit
dem Maßstabe gemessen werden, der an jede Spezialforschung
unbedingt anzulegen ist. Und ferner darf auch dem strengen
Fachgelehrten die Tatsache nicht in Vergessenheit geraten, dass
die modernen historischen Wissenschaften in Deutschland
ursprünglich von genialen Dilettanten mitbegründet worden sind,
dass Herder und die Romantiker ihnen einen Schatz von Ideen
und Denkweisen mitgegeben haben, der wahrlich nicht auf
exakter Spezialforschung, sondern auf Intuition, auf einem
neuen Lebens- und Weltgefühl beruhte. Adam Müller, an
dessen Art Spengler in manchem erinnert, hat bedeutende
Gedanken Rankes antizipiert, und doch war seine
Arbeitsmethode dabei höchst unwissenschaftlich, fahrig und subjektiv.

Wissen und Leben- XVI. Jahrg. Heft 12 (20. April 1923)

549



In Zeiten des Kampfes alter und neuer Denkweisen steigen
neue Lichter durchaus nicht immer mit evidenter Klarheit und
Reinheit vor den Augen der Zeitgenossen auf, sondern sind oft
umhüllt von einem Dunstschleier menschlicher und
wissenschaftlicher Gebrechen. Und selbst wo neue Wahrheiten und
Erkenntnisse ungetrübt aufleuchten, kann die alte Generation
sich instinktiv und mit innerem Rechte abwenden von dem
neuen Anblicke, um den Sternen treu zu bleiben, die ihrem
eigenen Leben den Weg gewiesen haben. Konnte man einem
Friedrich dem Großen im Alter noch zumuten, einem Rousseau,
Herder und Goethe gerecht zu werden?

Alles das wird ein gewissenhafter Kritiker Spenglers sich
heute zu sagen haben, gerade heute, wo der Historismus und
die historischen Wissenschaften in einer schweren Krisis stehen.
Der Zusammenbruch der alten europäischen Welt hat auch den
Respekt vor den Traditionen des geistigen Lebens erschüttert.
Man macht sie womöglich selbst mit verantwortlich für die
Katastrophe, die über uns kam; jedenfalls genügen sie in den
Augen Vieler vom jungen Geschlechte nicht mehr, um unser
Gesamtleben danach wieder neu aufzubauen. Man macht
insbesondere den Geisteswissenschaften den Vorwurf, dass sie
durch übertriebene Arbeitsteilung und Spezialisierung die
Schwungkraft des Erkennens lähmen, dass sie nur staubige
und enge Wege zu einem Ziele zeigen, das auf solchen Wegen
nie erreicht werden könne. Man ist es auch müde, immer nur
wieder Zusammenhänge von Ursachen und Wirkungen nach
rationaler Erkenntnismethode sich nachweisen zu lassen und
selber nachzuweisen, und ist der Meinung, dass im Leben und
in der Menschheit sehr viel mehr stecke als ein Apparat
mechanischer Kausalitäten. Man ist wissensmüde und lebensdurstig
geworden und will das Leben, das in der geschichtlichen
Menschheit steckt, ohne Umwege durch rasche Umarmung
gewinnen. Man will sofort mit der „Seele" der Dinge
Zwiesprache halten, — und kann nun die gewaltigen Wissensmassen,
die durch die Forschung des letzten Jahrhunderts aufgehäuft
sind, dazu benutzen, um mit rascher Auswahl dieses und jenes
passenden Bausteins sich die ersehnten neuen Tempel zu bauen.
Dabei vergisst man oft, dass man den alten verachteten Spezial-

550



Wissenschaften nicht nur das Tatsachenmaterial zu danken hat,
mit dem die neuen kühnen „Synthesen" des geschichtlichen
Lebens gezimmert werden, sondern auch die Verfeinerung und
Vergeistigung des historischen Blickes, eben den Drang in die
letzten Tiefen der Dinge, dessen man sich jetzt rühmt. Denn
überall war man und ist man auch innerhalb der Spezial-
forschung schon an der Arbeit, den geistigen Kern der
geschichtlichen Erscheinungen zu erfassen und hinter dem sichtbaren

Spiele von Ursachen und Wirkungen die verborgen
bewegenden Kräfte der menschlichen Seele zu erraten. Der
Unterschied zwischen der bisherigen Wissenschaft, wenigstens
ihren geistvollsten und lebendigsten Vertretern, und den neuen
Synthetikern liegt nicht sowohl in den Zielen der Erkenntnis,
als in der Arbeitsweise, — rund heraus gesagt, in dem größeren
Maße von Verantwortungs- und Pflichtgefühl, von Bescheidenheit

und Selbstzucht, mit dem sie ihre Arbeit betreibt. Sie
ist sich der Schwierigkeiten und Schranken menschlichen
Erkennens bewusster, sie will nicht bauen ohne gesicherte Fundamente.

Und wenn man ihr vorwirft, dass sie nur Fundamente
zu bauen verstehe und das Bedürfnis nach fertigen Gebäuden,
nach großen, umfassenden Synthesen der geschichtlichen
Menschheit unbefriedigt lasse, so kann sie den Anklägern in
deren eigener Sprache erwidern, dass der Lebensprozess selber
mehr bedeutet als die aus ihm hervorgehenden Werke und
Leistungen. Ein ganzes Forscherleben, verbracht in
entsagender und strenger Arbeit an einem, selbst kleinen und
beschränkten Ausschnitte des geschichtlichen Lebens, aber erfüllt
von tiefem und leidenschaftlichem Erkenntnisdrange, erzeugt
über alle Einzelleistungen hinaus in dem, der es führt, ein
Gesamtgefühl, eine ungeschriebene Gesamtansicht des ge-
schichlichen Lebens, die zwar mit ihm untergeht, aber als einmal

lebendig gewesene Synthese im höchsten Sinne zu gelten
hat. Wem nach Synthese des Wissens begehrt, verlange sie

nicht von heute auf morgen schwarz auf weiß, sondern führe
sein Leben in synthetischem Geiste. Das ist der eigentliche
Sinn der vita contemplativa.

Oder ist auch der vita contemplativa die volle Lebendigkeit,
nach der man heute begehrt, versagt? Jeder geistig tiefer

55



lebende Mensch plagt sich mit dem Zweifel daran herum und
gerät periodisch in die faustische Stimmung, hinaus ins weite
Land zu fliehen und sich dem, was ihm als wahres, volles Leben,
als Schaffen, Wirken, Genießen aus ungebrochenem Urtriebe
heraus erscheint, in die Arme zu werfen. Der wahre Denker
und Gelehrte wird sich immer auch als ein höchst unvollkommener

Mensch mit fragmentarischer Existenz erscheinen.
Aber etwas anderes ist es, diese für die innere seelische
Ausweitung und für die höchste Leistungsfähigkeit notwendigen
Sehnsuchts- und Entbehrungsgefühle zum Prinzip der Welt-
und Geschichtsbetrachtung überhaupt zu machen, dem Geiste
abzusprechen, dass er das Leben gestalten könne oder gar, wie
Schiller sich erkühnte zu sagen, „sich den Körper baue", ihn
in die Ecke zu verweisen, zum bloßen Mittel für die naturhaften
Kräfte im Menschen zu degradieren und dafür diese dann auf
den Thron des Lebens zu erheben.

Das eben tut jetzt Spengler, das ist die Grundansicht und
der Leitgedanke des zweiten Bandes seines Untergangs des

Abendlandes. Er wird die Welt vielleicht nicht ebenso stark
beschäftigen wie der erste Band, obgleich oder vielmehr weil er
dieselben Reizmittel der Darstellung, dieselbe hypertrophische
Fülle der Einfälle, denselben Reichtum an historischen Bildern
und Perspektiven, dieselbe Kunst der großen architektonischen
Komposition aufweist. Gewiss, es ist ein von der Natur
ungewöhnlich reich ausgestattetes Talent, das sich in ihm offenbart,
aber es geht eine narkotische und benebelnde Wirkung von ihm
aus, die einen strengen Geschmack von vornherein misstrauisch
macht und sich auch bei der großen Masse des Publikums in der
Regel bald abzustumpfen pflegt. Aber die geistige Gesamtleistung

hat sich nicht gemindert, und die Weiterentwicklung
seiner Grundgedanken in ihrer Anwendung auf eine Reihe von
Lebensgebieten, vor allem auf das des Staates und der politischen
Geschichte, dann auf den Zusammenhang von Landschaft und
Kultur, auf die Bedeutung der Stadt im Kulturprozess usw. ist
durchaus interessant. Den Charakter eines Nachtrages und
Exkurses zum ersten Bande trägt nur der Abschnitt über Probleme
der arabischen Kultur, in den aber auch das Gebiet des

religiösen Lebens in großem Umfange mit hineingearbeitet wird.

552



Einen naturalistischen Grundzug, eine Tendenz, die
Geschichte als eine Reihe biologischer Prozesse zu verstehen, hatte
schon der erste Band. Die Weltgeschichte wurde aufgelöst in
die Lebensläufe der großen Kulturen, die pflanzenartig und
für den menschlichen Blick zufällig nach und neben einander
aufblühen, jede nach einem eigenen organischen und
individuellen Wachstumsgesetze, nach einem ihr immanenten besonderen

Lebensgefühle und Formprinzipe, das sich in allen ihren
Verzweigungen bis aufs kleinste ausdrückt. So verschieden,
unnachahmlich und unübertragbar aber diese Formprinzipien
und „Seelen" der Kulturen unter einander sind, so gleichmäßig
ist ihr Lebensgang im ganzen bestimmt, genau wie der einer
Pflanze, die innerhalb eines bestimmten Zeitraums bestimmte
Phasen durchläuft, um schließlich nach Vollendung aller in ihr
ruhenden Möglichkeiten zu bestimmtem Termine abzusterben,
~~ „nach dem Gesetz, wonach du angetreten". Dieses Gesetz
sollte aber, und darin zeigte sich die Fühlung mit der neuesten
vitalistischen Naturforschung, bei Leibe keine bloße mechanische

Kausalität, sondern ein „Schicksal", also etwas viel
Tieferes und Wichtigeres, ein gegebener Urtrieb des Lebens
sein. Während die bisherigen Übertragungen naturwissenschaftlicher

Methoden auf die Geschichte deswegen, weil sie
auf der Erklärung aller Dinge durch mechanische Kausalität
beruhten, nur die generelle, von allgemeinen Gesetzen
beherrschte Seite des geschichtlichen Lebens beachteten und dem
Individuellen und Singulären in ihm nicht gerecht werden
konnten, vermochte die Spenglersche Auffassung dies allerdings
jetzt zu tun, aber nur dadurch, dass sie die großen Einheiten
der geschichtlichen Kulturen in vegetative Lebewesen nach
Analogie der Pflanzenwelt verwandelte.

Und auf diesem Wege geht er nun im zweiten Bande konsequent

weiter. Er scheidet im menschlichen Leben das Dasein
und das Wachsein. Das Dasein ist das Pflanzenhaft-Kosmische
im Menschen, das Blut, das Geschlecht. Das Wachsein, das
schon im Tiere sich vorbereitet, entwickelt sich im Menschen
zum Geiste, zum Denken in Kausalitäten. Das eigentliche
Leben aber ist nur im Dasein. Das andere, der Geist, dient nur
dem Leben. „Aber das andere will nicht dienen. Es will herr-

553



sehen und glaubt zu herrschen" und den Leib, die Natur, in
der Gewalt zu haben, — jedoch es herrscht nur im „Reich der
Gedanken". Das Denken wird seinen Rang innerhalb des

Lebens stets falsch, und viel zu hoch ansetzen. Es „mag sich
noch so gewaltige Ziele setzen, in Wirklichkeit bedient sich das

Leben des Denkens zu seinem Zwecke und gibt ihm ein lebendiges

Ziel ganz unabhängig von der Lösung abstrakter
Aufgaben." Die Menschen aber scheiden sich in geborene
Schicksalsmenschen und Kausahtätsmenschen. Der eigentlich lebendige

Mensch ist wiederum nur jener, also der Bauer, Krieger,
Staatsmann, Kaufmann, Abenteurer, der durch eine ganze Welt
von dem „geistigen Menschen" getrennt ist. Ihn treibt die
Stimme des Blutes und der Rasse, der sichere Takt, der Kennerblick

für Menschen und Situationen, so zu handeln, wie es
seiner eingeborenen Natur gemäß ist, wie es sein Schicksal will.
Und dieses schicksalshafte Handeln, nicht der Geist, bestimmt
auch die politischen, kriegerischen und wirtschaftlichen Entscheidungen.

„In der wirklichen Geschichte ist Archimedes mit all
seinen wissenschaftlichen Entdeckungen vielleicht weniger wirksam

gewesen, als jener Soldat, der ihn bei der Erstürmung von
Syrakus erschlug." Symbolisch war die Szene zwischen Jesus
und Pilatus, denn die Welt der Tatsachen und die Welt der Wahrheiten

traten sich hier unversöhnlich gegenüber. Es gibt keine
Brücke zwischen ihnen, „kein Glaube hat je die Welt verändert
und keine Tatsache kann je einen Glauben widerlegen." So geht
es durch die ganze Geschichte, „Ein abstraktes Ideal von
Gerechtigkeit geht durch die Köpfe und Schriften aller Menschen,
deren Geist edel und stark und deren Blut schwach ist, durch
alle Religionen, durch alle Philosophien, aber die Tatsachenwelt
der Geschichte kennt nur den Erfolg, der das Recht des Stärkeren
zum Recht aller macht. Sie geht erbarmungslos über die Ideale
hin." „Der Kampf nicht von Grundsätzen, sondern von
Menschen, nicht von Idealen, sondern von Rassezügen um die
ausübende Macht ist das Erste und Letzte." Zwar können Ideologien
und Theorien, wie etwa die des Marxismus, als Machtmittel
ersten Ranges in der Hand von Gewaltmenschen dienen, stets
aber ist es „ein Leben, nie ein System, Gesetz oder Programm,
das im Strom des Geschehens den Takt angibt."

554



Man fragt sich, wie man bei diesem groben und rohen
Naturalismus noch von „Kultur" und von „Seelen" der
Kulturen sprechen kann. Kultur, so verstanden wir lebensfremden,
blutlosen Ideologen es bisher, ist ein Sieg des Geistes über die
Sinnlichkeit, ist Bändigung und Erziehung der niederen Triebe,
Durchdringung des Lebens mit idealen Mächten. Jetzt
erfahren wir, dass Kultur mit Bildung nichts zu tun hat, sondern
Zucht und Züchtung bedeutet, nämlich Züchtung von Ständen,
die den schöpferischen Mittelpunkt der Kulturen bilden, und
von den beiden Urständen der Gesellschaft, dem Adel und
dem Priestertum (das von sich aus dann die profane Wissenschaft

abzweigt), ist wiederum der zur Herrschaft berufene
Adel der Stand, in dem das eigentliche schöpferische Leben
pulsiert und ein „Dasein in Form" führt. „Die Züchtung
erlesener Wein-, Obst- und Blumenarten, die Züchtung von
Pferden reinsten Blutes ist Kultur und in genau demselben
Sinne entsteht erlesene menschliche Kultur als Ausdruck eines
Daseins, das sich selbst in große Form gebracht hat." Merken
Wir noch an, wie es der Moral bei dieser Umstülpung unseres
Lebensbildes ergeht. Gut und schlecht, erklärt er, sind adlige,
gut und böse priesterliche Unterscheidungen. Die Guten sind
nach adliger Auffassung die Mächtigen, Reichen, Glücklichen.
Gut bedeutet stark, tapfer, von edler Rasse; schlecht sind die
Machtlosen, Besitzlosen, Unglücklichen, Feigen, Geringen.
Die adlige Moral ist gefühlter Takt und nicht Begriff, die
andere Moral aber ist Satzung, nach Grund und Folge gegliedert,
lernbar, — aber nicht, so muss man schließen, dem eigentlichen
Leben entsprungen.

Man kann sich denken, was für Folgerungen für das moderne
Staatsleben und unsere Zeit daraus gezogen werden. Neben
dem Bauerntum als Urbestandteil und Adel und Priestertum
als Urständen der Gesellschaft gilt ihm das Bürgertum als an-
°rganisch, als „Nichtstand". Der Adel ist der eigentliche Träger
des lebendigen, des „gewachsenen" Staates; Staat und erster
Stand als Lebensformen sind bis in die Wurzel hinein verwandt.
An dem Punkte, wo die Kultur im Begriffe ist, Zivilisation zu
Werden, d. h. damit auch abwärts zu steigen, greift der NichtStand

entscheidend in die Ereignisse ein als Stand der Freiheit,

555



und es kommt zur bürgerlichen Revolution. Wert hat dann nur
noch, was sich vor der Vernunft rechtfertigen lässt, aber da diese
abstrakte Vernunft ja nicht zu den Kräften des eigentlichen
Lebens gehören soll, so geht die Höhe der Form, die im
dynastisch-aristokratischen Barockstaate erreicht war, verloren,
und das nationale Leben „verliert die Kraft, sich inmitten der
geschichtlichen Daseinsströme zu behaupten." Mögen sich

nun aber die Schwärmer für Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit

nicht etwa einbilden, dass ihre Ideen jetzt zur Herrschaft
gelangen. Hinter ihnen wirkt vielmehr, als der eigentlich
herrschende Faktor im Bürgertume, das Geld. „Alle Begriffe des
Liberalismus und Sozialismus sind erst durch Geld in
Bewegung gesetzt worden, und zwar im Interesse des Geldes."
Der Geist denkt, das Geld lenkt sie. „Anorganisch" aber sind
sie natürlich beide. Selbstverständlich findet auch die moderne
Republik keine Gnade vor seinen Augen. Sie ist nur eine
Negation, die Nichtmonarchie in Formen, die der Monarchie
entlehnt sind. Alle diese demokratischen Formen seien nicht
gewachsen, sondern ausgedacht, nicht auf Grund tiefer
Menschenkenntnis, sondern abstrakter Vorstellungen von Recht und
Gerechtigkeit. Sie werden vergehen, und in der alternden
Zivilisation wird schließlich die Macht des Blutes und der Natur
wieder aufsteigen. Alles, was noch von formenden Kräften,
von alten, edlen Traditionen und altem Adel da ist, wird
plötzlich der Sammelpunkt ungeheurer Lebenskräfte, und dann
wird der von Herrennaturen zu begründende Cäsarismus die
Völker von der Demokratie und der Herrschaft des Geldes
erlösen. An anderen Stellen lesen wir freilich, dass den Nationen,
die den normalen Kursus der Verfassungsformen absolviert und
von der „Höhe der Form" auf die absteigende Linie hinunter
gesunken sind, zuletzt mit eherner Notwendigkeit nur noch
das geschichtslose, stationäre Dasein von Fellachenvölkern, in
dem sie sich Jahrhunderte, vielleicht Jahrtausende ausruhen
können, beschieden ist. Was da die „ungeheuren Lebenskräfte"

des alten Adels an diesem traurigen Schicksal noch
wesentlich zu ändern vermögen, bleibt dunkel. Sie spielen die
Rolle eines kitschigen deus ex machina in einem schlechten
Trauerspiel.

556



Denn schlecht ist diese Geschichtsklitterung. Sie ist nichts
anderes als eine modern und expressionistisch umgemalte
Kopie jener älteren konterrevolutionären und konservativen
Ideologien, die im frühen 19. Jahrhundert im extremen Gegenschlag

gegen den Radikalismus der Vernunftideen von 1789

entstanden, um das innere Lebensrecht der alten Aristokratien,
der Tradition, des organisch Gewordenen, des schöpferischen
und erhaltenden Landes gegen die verzehrende und atomi-
sierende Stadt zu verteidigen. Damals geschah das mit einer
gewissen naiven Ursprünglichkeit, die selbst demjenigen unter
ihnen, der in grobem Naturalismus mit Spengler wetteifern
kann, der Lehre des Berner Patriziers Haller, noch reizvoll
ansteht. Auch waren sie alle noch überglänzt von echtem
Glauben nach frommer Väter Art, der stärker oder schwächer
m ihnen nachwirkte. Je tiefer hinein in das 19. Jahrhundert,
um so mehr verflog dieser Hauch, um so profaner, aber auch
um so naturalistischer wurden die Argumente, mit denen man
die alte gute Zeit gegen die auflösende moderne Zivilisation
verteidigte. Das konservative Interesse verbündete sich zuletzt
mit dem modernen Nationalismus und predigte mit ihm
zusammen den Kultus der Rasse, der Macht, der kriegerischen
Auslese der Besten. Aber immer unechter, gewaltsamer und
grimassenhafter wurde dabei die Gesamthaltung. Jetzt
versetzt sie nun Spenglers romantischer Naturalismus mit mancherlei

neuen und, wie wir gerne zugeben, hier und da auch feineren
Fermenten. Er korrigiert z. B. die bisherige primitive und
materielle Vorstellung vom Wesen der Rasse, schiebt das

Körperhafte in ihm zurück und betont mit gutem Rechte „die
rassezüchtenden seelischen Kräfte des gleichen Taktes eng
verbundener Gemeinschaften". Aber dafür treibt er nun mit
derselben Grimassenhaftigkeit wie seine Vorläufer aus allen
den „Seelen" der Kulturen, Staaten und Gemeinschaften, mit
denen er arbeitet, das Geistige heraus. Was nun übrig bleibt
als bewegende Kraft der großen Geschichte und als ihr höchster
romantisch verklärter Wert, ist nichts anderes als vegetativer
Wachstums- und Wuchertrieb, elementarer Macht- und
Herrschaftsinstinkt bevorzugter Klassen und starker
Herrenmenschen.

557



Gewiss hat Mer gesamte [weltgeschichtliche Prozess, gleichgültig

in welche Einheiten man ihn zerlegt, einen solchen
elementaren Wurzelboden von dunklen, tier- und pflanzenhaften
Lebenstrieben. Gewiss liegt in ihnen auch eine spezifisch
formende Kraft, die bis in die höchsten Gebilde der Kultur hinaufreicht.

Pleonexie ist und wirkt allenthalben und bildet die
Dinge nach den eigentümlichen Lebensbedürfnissen ihrer
Träger um. Aber um höhere Gebilde hervorzurufen, muss
der Geist und müssen die rationalen, ethischen und ideellen
Kräfte in ganz anderem Maße mithelfen, als Spengler es uns
glauben machen will. Seine eigene Darstellung zeigt auf
Schritt und Tritt die Macht bestimmter Ideen, die nicht bloß
aus dem Blute und der Rassenzüchtung, sondern auch aus der
inneren spontanen Bewegung des Geistes stammen, und wo
ist überhaupt die Grenze zwischen Blut und Geist, zwischen
Elementarem und Ideellem? Es ist sehr begreiflich, aber letzten
Endes ungenügend, immer nur den Dualismus im Wesen des
Menschen zu sehen. Dann kommt man zu solchen, das
geschichtliche Leben in zwei Hälften, in eine echte und unechte,
eine Sonnen- und Schattenseite zerreißenden Systemen, wie sie

von jeher in der abendländischen Welt, früher mit spiritualisti-
schen, jetzt mit naturalistischen Vorzeichen geblüht haben.
Sie entspringen im Grunde mehr praktisch-ethischen, als
theoretischen Bedürfnissen, sind Hilfsmittel für ein Handeln
nach bestimmten Zielen, und wir sehen, welcher robusten Art
die praktischen Ziele Spenglers waren. Aber das reine Erkennen
wird unabweisbar, im Sinne der Goetheschen Gottnatur, nach
der letzten Einheit der Dinge streben und, wenn es sie auch
nicht zu erreichen mag, sie doch ahnen und respektieren. In
geheimnisvoller Weise sieht man in jedem geschichtlichen
Hergang das Elementare in das Geistige hinüberwachsen und beides
ineinander verfließen. Der Geist kann nicht ohne das ihn
nährende Blut wirken. Das Blut allein aber kann uns nie und
nimmer, wie Spengler will, die Entstehung höherer Kulturen
verständlich machen.

Er ist ja selber nichts anderes als ein Renegat des Geistes,
der den Ast schmäht, der ihn selber trägt. Er ist ein Geist von
epigonenhaftem Raffinement. In seiner eigenen Terminologie

558



kann man ihm vorwerfen, dass er übermäßiges Wachsein und
zu wenig Dasein zeige. Er überhebt sich dazu, alle historischen
Erscheinungen sämtlicher acht hohen Kulturen, die er
zusammenrechnet, nebst den Annexen des übrigen menschlichen
und nichtmenschhchen Lebens — nicht etwa kausal erklären
zu wollen, das verbietet ihm ja seine Philosophie, — wohl aber
zu deuten und zu bestimmen mit „physiognomischem Takte".
Er will nicht nur das Gewesene, sondern auch das Kommende
berechnen nach angeblich ehernen Regeln des Geschehens und
baut so schließlich ein ungeheures System, in dem nun
bezeugte und unbezeugte Tatsachen, fruchtbare Beobachtungen
und verwegene Kombinationen, gesicherte Ergebnisse und
vorläufige Hypothesen fremder Forscher wie in einem Gefängnis
zusammengepresst und mit dem Antlitz gleichgerichtet uns
anstarren. Seine Methode setzt sich mit kühnem Schwünge
über die Erfordernisse der gewöhnlichen induktiven Forschung
hinweg, greift im inneren Lichte seiner Intuition das Leit-
prinzip, die „Seele", einer Erscheinung und Entwicklung heraus

und kommandiert nun allen dazu gehörigen Einzelheiten,
sich danach zu richten. Es erschallt das Kommando: Rechtsum,
linksum, und von den großen Päpsten des Mittelalters muss der
eine, Nikolaus I., zur „magischen" Front, der andere, Gregor

VII., zur „faustischen" Front abschwenken. Wir wollen
nun nicht den Rotstift nehmen und ihm auch die vielen
tatsächlichen Schnitzer und Missverständnisse im einzelnen
nachrechnen. Wohl aber muss man aussprechen, dass es der
typische Fehler des Dilettantismus ist, die Grenzen zwischen
Wissen und Nichtwissen zu missachten, die Scheu vor dem
ungesicherten Urteil und vor den noch unerforschten Gebieten
zu verlieren und das ganze komplizierte und dunkle Leben
nach einigen Generalregeln abzudeklinieren. Ihm, der so viel
von Taktgefühl redet, fehlt ganz und gar der Takt, den man
den wissenschaftlichen nennt.

Das, was er den „kosmischen Takt" nennt, muss man ihm,
indem man über den geschwollenen Ausdruck hinwegsieht, in
bohem Maße zugestehen. Sein Sinn für die Urtatsachen,
Regungen und Formungen des menschlichen Lebens, für die
Nuancen und Zusammenhänge der Dinge ist groß und berührt

559



oft erleuchtend. Man kann sich z. B. an der geistreichen und
durch Analogien gestützten Hypothese erfreuen, dass die
Wortsprachen denen auf tieferen Stufen menschlicher Entwicklung
andere Ausdrucksmittel vorangegangen sein müssen, ursprünglich

vielleicht ein eifersüchtig behütetes Geheimnis bevorzugter
Stände gewesen sind. Man wird die Bemerkung überaus
glücklich finden, dass das Bußsakrament der katholischen
Kirche, das den Einzelnen zur Beichte und Selbstprüfung
zwang — ,,jede Beichte ist eine Selbstbiographie" — die Tendenz

zur Geschichtsforschung und Lebensbeschreibung, die
das Abendland von vornherein auszeichnete, befruchten konnte.
Treffend ist auch die Beobachtung, dass die durch ihre
Entwicklung schon weitstädtisch gewordenen Juden, wenn sie in
die aufkommenden Städte des Mittelalters ihr Ghetto
hineinbauten, in jeder kleinen Judengasse ein Stück proletarischer
Großstadt darstellten. Viele seiner guten Gedanken sind
übrigens Lehngut, das er mit großer Hellhörigkeit aus den
modernen Einzelwissenschaften entnommen hat. In seiner
Lehre vom Staate z. B. ist das Beste, die Erkenntnis, dass die
Staaten individuelle Lebewesen sind, dass die innere
Verfassung unter dem Primate der auswärtigen Politik steht, längst
Gemeingut der deutschen, von Ranke ausgehenden
Geschichtsbetrachtung.

Es war der größte Fortschritt im Erfassen der geschichtlichen
Vergangenheit, als Ramke es loslöste von dem voreiligen Er-
klärungs- und Deutungsdrange der Geschichtsphilosophie und
die Versenkung in die Eigenart und Individualität der geschichtlichen

Erscheinungen lehrte, wobei dann die großen Zusammenhänge

zwischen ihnen zwar die leichte Übersichtlichkeit und
Greifbarkeit nicht bewahren konnten, die ein geschlossenes
System ihnen gibt, aber aufs lebendigste empfunden und ahnend
angeschaut werden konnten. Alles, was gut und fruchtbar ist
an der Spenglerschen Geschichtsbetrachtung, entspringt einer
Anwendung und Weiterentwicklung dieser Prinzipien. Denn
seine morphologische Methode bedeutet ja, mit Takt
angewandt, nichts anderes, als die Absicht, die individuellen For-
mungsprinzipien in der geschichtlichen Welt festzustellen. Die
darüber aber hinausgehende Absicht, die Generalregeln des

560



Geschehens in allen Kulturen zu entdecken, ist ein Rückfall
m den überwundenen Systemgeist der früheren Geschichtsphilosophie

und schafft nur eine neue Klappermühle der
Begriffe, in denen der ganze geschichtliche Stoff restlos zermahlen
werden kann. Dagegen wehrt sich der Respekt vor der
Geschichte, den wir in der Schule Rankes gelernt haben. Ihn
vermissen wir auch insgesamt bei den modernen expressionistischen

Bemühungen, durch rasche, aber sehr subjektive
Wesensschau hinter die Geheimnisse der Geschichte zu kommen.
Sie können nicht von Bestand sein, weil ihnen die innere Solidität

fehlt. Die Krisis des Historismus, so begreiflich sie ist aus
den geistigen Nöten unserer Zeit, wird überwunden werden
können, wenn die bisherige Geschichtswissenschaft das, was
an den modernen Impulsen echt und ursprünglich ist, in sich
aufzunehmen und in ihre strengere Zucht zu nehmen vermag.
Dann wird sie Spengler zwar nicht als einen Entdecker und
Reformator, wohl aber als einen starken Anreger und Antreiber
zu neuer, aufwärtsführender Arbeit ansehen können.

BERLIN FRIEDRICH MEINECKE

s s 0

ZUM ZWEITEN BAND SPENGLER

KRITIK AN SEINEN BEGRIFFEN

Nicht ohne [Bedenken [übernahm ici® diese Besprechung, die
vielleicht dem Philosophen weniger zusteht als all den
Historikern, mit denen der zweite Band in reichlichen Zitaten Fühlung

nimmt — in wohltuendem Gegensatz zum ersten, der
beständig mit zweifelhaften Originalitätsansprüchen sich über
die Einzelforschung hinwegsetzte. Dafür richtete diese auch
Spengler als Dilettanten, während das Publikum ihn als
Polyhistor hochpries. Vor diesem neuen Band aber zeigt es sich
auffallend stumm, und während sich über den früheren eine
Flut von Schriften, Aufsätzen, Debatten ergoss, habe ich über
den zweiten noch kaum ein Urteil gelesen oder vernommen.
Ist der Rausch der Begeisterung schon in Ernüchterung
umgeschlagen? Hat sich über Erwarten rasch ein Gericht
vollzogen, das einem Blender die Maske abnss? Doch die Vorzüge

561


	Über Sepnglers Geschichtsbetrachtung

