Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Das Romische Recht und die Gegenwart
Autor: Edlin, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749951

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS ROMISCHE RECHT UND DIE GEGENWART

,Dem Herrlichsten, was auch der Geist empfangen,
Driingt immer fremd und fremder Stoff sich an.”
(Faust)

Die Stellungnahme des heutigen Menschen zum rémischen
Recht ist keine blof} juristische Fachfrage; sie ist eine kultu-
relle Angelegenheit von hervorragender Bedeutung. Das ré-
mische Recht — oder genauer: was die juristische Tradition
darunter versteht — ist tatsichlich eine der Grundlagen des
19. Jahrhunderts, auch des zwanzigsten. Dass die Vorstellung
von der untrennbaren Verkniipfung juristischen Denkens mit
dem romischen Recht juristisches Erbgut sei, ist Gemeingut.
Doch kommt es vor, dass Nichtziinftler die aktuelle Bedeu-
tung und Autoritit des rémischen Rechts sogar in einer weit
schirferen Form betonen, als die Juristen selbst es heute 1m
allgemeinen noch tun. So wenn H. St. Chamberlain (im oben
genannten Werk) formuliert: ,,Indem der Rémer sein Recht
zu einer unerhérten technischen Vollkommenheit ausarbeitete,
begriindete er das Recht fiir alle Menschen. Im Urteil des
Laien hat das romische Recht seit jeher die Bedeutung einer
Zauberformel, einer Geheimwissenschaft als Schliissel fiir die
ganze Jurisprudenz innegehabt. Es gab Zeiten, da der romisch-
rechtlich ausgebildete Jurist von unten hart angefochten wurde.
In Goethes Gétz von Berlichingen berichtet bekanntlich Olea-
nus: ,,Der Pébel hitte mich fast gesteinigt, wie er horte, ich
sel ein Jurist (was damals mit dem Kenner des rémischen
und kanonischen Rechts, doctor iuris civilis et canonici, gleich-
bedeutend war). Heute muss die Frage nach der Funktion
des rémischen Rechts gleichsam von oben gestellt und das
Problem aufgeworfen werden, was fiir kulturelle Werte der
im Zeichen rémischrechtlicher Tradition stehenden Jurispru-
denz innewohnen.

Freilich hat das rémische Recht von seiner ehemaligen
iiberragenden Stellung innerhalb der Jurisprudenz — das
Rechtsstudium bestand noch bis zum 19. Jahrhundert in der
Hauptsache im Studium des rémischen Rechts, d. h. des von
Gelehrten kommentierten corpus juris civilis — im Laufe des
letzten Jahrhunderts schon viel eingebiifit. Es beansprucht

Wissen und Leben. XVI. Jahrg. Heft 11 (1. April 1923)



aber fiir sich im juristischen Lehrprogramm immer noch eine
relativ hohe Bedeutung. Rein duflerlich geht diese daraus her-
vor, dass z. B. an der Ziircher Universitit das romische Recht
Gegenstand mehrerer vielstiindiger Vorlesungen und Semi-
narien, obligatorisches miindliches und das einzige obliga-
torische schriftliche Priifungsfach bildet; es wird nicht nur
als historische, sondern in der Hauptsache als systematisch-
dogmatische Disziplin gelehrt; der Student muss also in rein
romischrechtlichen Kategorien und Begriffen denken lernen,
und zwar — was das Bedenklichste daran ist — zu allererst ;
damit beginnt das juristische Studium, alles iibrige folgt nach.
Das rémische Recht — immer in der Bedeutung der traditio-
nellen Auffassung desselben — beansprucht somit den ersten
entscheidenden Einfluss auf das rechtliche Bewusstsein des
Studenten, beansprucht das Lenken des juristischen Denkens,
so dass es einer innern Revolte bedarf, um sich diesem offi-
ziellen Anspruch entgegenzustellen. Aber die rémischrecht-
liche Tradition wirkt nicht nur durch das Universititspro-
gramm; ithr Geist hat von simtlichen geltenden Gesetzen, von
der gesamten Gesetzgebungs- und Rechtspflege-Technik Be-
sitz ergriffen und sucht von da aus, teils bewusst, teils unbe-
wusst alles Denken und Fiihlen, nicht nur das des Juristen,
zu beeinflussen und zu vergewaltigen. Man ist sich heute des
Einflusses der romischrechtlichen Tradition auf das gesamte
soziale und kulturelle Leben des Abendlandes kaum bewusst,
dieses Einflusses, der zur Uberschitzung der einen, zur Unter-
schitzung der andern materiellen und geistigen Giiter und zur
Lihmung wesentlicher urspriinglicher Entwicklungstendenzen
gefiihrt hat. Wer weil}, wie sehr unsere gegenwirtige geistige
und soziale Krise durch diesen Einfluss bedingt oder wenig-
stens mitbedingt ist? Zu einem guten Teil jedenfalls.
Wohl mehren sich in letzter Zeit die Tendenzen, die eine
Reduktion des rémischrechtlichen Universititsprogramms an-
streben. So hat z.B. an der Tagung des Schweizerischen
Juristenvereins 1922 Prof. W. Burckhardt in anerkennenswerter
Weise die Einschrinkung des rémischrechtlichen Unterrichts
auf eine historische Darstellung verlangt. Allein diese Reform-
bestrebungen — von denen man iibrigens bei der bekannten

506



Liange des juristischen Zopfes nicht weifl, wann sie an den
mafigebenden Stellen sanktioniert werden — gehen doch nur
von rein opportunistischen, arbeitsskonomischen Erwigungen
aus, bringen der Zeit thren Tribut dar. An der prinzipi¢llen
Seite der Frage der Beziehung des romischen Rechts zur
Gegenwart gehen sie vorbei, ja halten an der Vorstellung der
vorziiglichen Bildungsqualitit des rémischen Rechts ausdriick~
lich fest. Gerade diese prinzipielle Frage diinkt mich diskus-
sionsbediirftig. Ist Kenntnis des rémischen Rechts iberhaupt
noch erforderlich, fruchtbar, erstrebenswert? Haftet thr nicht
vielleicht etwas von einem Danaergeschenk an?

In zwei Richtungen besteht eine Verbindung zwischen dem
heutigen und rémischen Recht: in der materialen und der
formalen. Aus jeder dieser beiden Beziehungen heraus wird
flie Notwendigkeit der Kenntnis des rérmschen Rechts postu-~
lert. :
Betrachten wir zunichst die materiale Beziehung. Da ist
zunichst festzustellen, dass, was den Einfluss des rémischen
Rechts am rein materialen Gehalt seiner Rechtsnormen be-
trifft, das Maximum der prinzipiellen Anwendbarkeit des ré-
mischen Rechts auf unsere Verhiltnisse bereits verwirklicht
1st. Je komplizierter unsere Lebensverhiltnisse werden, desto
weniger Parallelen und Ahnlichkeiten finden sich in den Ver-
hiltnissen des romischen Imperiums vor und desto weniger
kénnen die Rechtssitze Roms als Leitstern dienen. Fiir die
Regelung des gewerblichen und kiinstlerischen Urheberrechts,
der Lebens-, Kranken-, Unfall-, Alters-, Invaliden- und der
verschiedenen Formen der Sachschaden-Versicherung, der
weitverzweigten Materien des Verkehrsrechts (man denke nur
an das Post-, Telegraphen-, Eisenbahn-, Luftschiffahrtsrecht)
usw. findet man im rémischen Recht iiberhaupt keine Normen-
vorbilder; auf den Gebieten des Staats- Verwaltungs- und
Vélkerrechts, des Straf- und Prozessrechtes sind unsere Ver-
héltnisse von denjenigen Roms allzu sehr unterschieden, als
dass das romische Recht Wegweiser sein kénnte. Eine tiber
den heutigen Stand hinausgehende weitere materiale Einwir-
kung des rémischen Rechts auf die Gestaltung der Gesetz-
gebung kommt daher ernstlich nicht in Frage. Dagegen nimmt

507



das rémische Recht an den geltenden Rechtssitzen besonders
des Privatrechts im engern Sinne, also des Zivilgesetzbuches
und vor allem des Obligationenrechtes, noch einen hervor-,
teilweise iiberragenden Anteil.

Eben hier setzt eines der Hauptargumente fiir das Studium
des romischen Rechts ein. Weil das romische Recht einerseits
das Vorbild fiir die heutige Rechtssystematik, anderseits die
Grundlage einer grofien Zahl geltender Rechtsprinzipien und
Rechtsnormen bilde, sei von dieser Grundlage aus allein eine
,,wissenschaftliche Erkenntnis* des geltenden Rechts moglich.
Nach der einen Auffassung soll nun der Weg zu dieser Er-
kenntnis einzig und allein durch das System des romischen
Rechts hindurch fiithren. Nach der andern, moderneren, die
z. B. auch im Referat Prof. Burckhardts am Schweizerischen
Juristentag 1922 zum Ausdruck gekommen ist, soll dieses Ziel
auch durch eine historische Darstellung erreicht werden kénnen
und sei dieser Weg aus arbeitsékonomischen Griinden — aber
nur aus solchen! — vorzuziehen. Hilt die eine Auffassung
konzessionslos an der iiberkommenen Vorstellung von der
.,Unentbehrlichkeit* der Kenntnis des Systems des romischen
Rechts fest, so gibt die andere zwar zu, dass in der dogmatisch-
systematischen Erkenntnis des rémischen Rechts ein ,,vorziig-
liches Bildungsmittel (Prof. Burckhardt) liege, stellt ithr aber
in der historischen Darstellung des rémischen Rechts ein
unseren Verhiltnissen aus arbeitsékonomischen Griinden ent-
sprechenderes Bildungsmittel entgegen. Beiden Anschauungen
liegt ein gemeinsamer Ausgangspunkt zugrunde: die Voraus-
setzung der Zuginglichkeut einer adiquaten Erkenntnis des
romischen Rechts. Inwieweit trifft dies aber zu?

Damit das — sel es systematische sei es historische — Stu-
dium des rémischen Rechts ein wirkliches Erkenntnismittel
der Wahrheit bilde, wire — von den prinzipiellen Gefahren
historischer Orientierung vorlaufig abgesehen — zweifellos zu-
mindest erforderlich, dass der Student das romische Recht
wahrhaft verstehen lerne. In welchem MaSe ist aber das lebens-
volle Verstindnis des romischen Rechts, also die Beurteilung
und immanente Kritik der romischen Rechtsinstitutionen und
Rechtsnormen hinsichtlich ihrer Bedeutung, ihrer Funktion,

508



threr ZweckmaiBigkeit, ihrer Richtigkeit den heutigen Studenten
an sich iiberhaupt zuginglich?

Was vom einzelnen seelischen Vorgang gilt, dass dessen
wirkliches Verstindnis — nicht zu verwechseln mit der blof3
kausalen, nichtverstehenden Erklirung! — nur im Zusammen-
hang mit der Totalitit des Seelenlebens méglich ist, gilt in
demselben Mafle von den sozialen Phinomenen. Jedes Er-
zeugnis und jedes Symbol einer Kultur, vom umfassendsten
bis zum scheinbar nebensichlichsten, ist nur bei der sinnvollen
Einrethung der Teilerscheinung in die Gesamtzusammenhinge
der Kultur, bei der Einfithlung in das gesamte Denken, Fiihlen
und Wollen, in den ganzen Lebensrhythmus dieser Kultur
voll verstindlich. Als hervorragendes organisches Gebilde der
romischen Kultur ist auch das rémische Recht ein Produkt
der gesamten romischen Mentalitit. Nun gelingt bekanntlich
eine auch nur annihernde Erfassung des wirklichen innern
Wesens einer weit zuriickliegenden, fremden Kultur nur ganz
auserwihlten, sehr seltenen Geistern; streng genommen ist
dies schlechthin ein Ding der Unméglichkeit. Alle Geschichte
1st nur zu einem Teil Verstehen, zum gréflern Missverstehen.
Man mache sich doch klar: Im individuellen Leben ist es fiir
uns selbstverstindliche Maxime, dass zwel Zeitgenossen sich
kaum je voll ,,verstehen‘* konnen, mégen sie herzlich verbun-
dene Freunde, Mann und Frau, geistige Mitarbeiter an gleichen
Bestrebungen sein. Und doch weht hier noch der lebende
Odem der Schopfung aus dem Objekt unseres Verstehenwollens.
Und nun soll jemand die Mentalitit lingst entschwundener
Geister, fremder toter Kulturen, von denen wir keine unmittel-
bare Erkenntnis mehr besitzen, erfassen kénnen?

,,Mein Freund, die Zeiten der Vergangenheit
Sind uns ein Buch mit sieben Siegeln.

Was ihr den Ceist der Zeiten heif3t,

Das ist im Grund der Herren eigner Geist,
In dem die Zeiten sich bespiegeln.*

Die historische Rechtsbetrachtung iibersieht die lebendige
Lebensfunktion (dieser Pleonasmus ist leider unentbehrlich)
des Rechts. Was sie lehrt, ist nur das Aufzeigen der Wandlung
der Rechtsbegriffe — das Wegfallen der einen und das Hinzu-
kommen anderer Begriffselemente — und héchstens noch der

509



unmittelbaren dufleren Ursachen dieser Verschiebung einzelner
Begriffselemente. Was aber das Lehrreichste wire und erst
den Einblick in das wahre Wesen der Dinge eréffnen wiirde,
nimlich die Aufdeckung der letzten und tiefsten Ursachen
der Entstehung der verschiedenen Rechtsbegriffe, den Nach-
weis, warum der und der Rechtsbegriff in diesem Lande und
in dieser Epoche entstanden, warum der und der Rechtsbegriff
in jenem Lande und zu jener Zeit nicht oder nicht so, und
warum an seiner Stelle ein anderer Rechtssatz oder iiberhaupt
nichts entstanden ist — das wird zumeist gar nicht oder nur
hochst oberflichlich und duflerlich dargetan. SchlieBlich liegt
sogar in der zufilligen oder gewollten Ahnlichkeit oder gar
Identitit des sprachlichen Ausdrucks eines Rechtsbegriffes zu
verschiedenen Zeiten, ja sogar in derselben Zeit, aber in ver-
schiedenen Zusammenhingen kein schliissiger Beweis fiir die
Identitit des Sinnes enthalten. In einem neueren Entscheid
hat das Kassationsgericht des Kantons Ziirich diese Vorstel-
lung ausdriicklich sanktioniert, indem es ausfiihrte: ,,Zum
vorneherein muss die Auffassung abgewiesen werden, dass
der Richter verpflichtet se1, die Praxis der reichsdeutschen Ge-
richte als vorbildlich zu betrachten, weil der ziircherische
Gesetzgeber in § .... den Wortlaut des reichsdeutschen
Gesetzes § .... iibernommen habe. Auch in einem solchen
Falle behélt der Richter Recht und Pflicht selbstindiger Be-
urteilung, ebenso wie dies dann der Fall wire, wenn der Bundes-
gesetzgeber eine Bestimmung in Anlehnung an irgend ein
kantonales Recht aufstellte. Die wértlich heriibergenommene
Bestimmung kann sogar in dem neuen Zusammenhang einen
neuen Sinn und eine neue Tragweite erhalten.” Nun kommt
beim rémischen Recht hinzu, dass hier schon fiir die Ermittlung
des blossen Wortverstindnisses die unmittelbaren Quellen
fehlen. Schon das blofle Wortverstindnis muss hier auf in-
direktem Wege erschlossen werden. Wenn sogar die Identitit
eines sprachlichen Ausdrucks in derselben lebenden Sprache
und zur selbén Zeit, aber in verschiedenen Milieus nicht den
Riickschluss auf die Identitdt des Sinnes erlaubt, wo liegt dann
die Gewihr dafiir, dass die sprachliche Ubersetzung der ro-
mischen Texte den damaligen wirklichen Sinn wiedergibt?

510



Der Jurist stellt auf die Autoritit des Philologen ab; der Philo-
loge kann an die fremde Rechtssprache unméglich mit nur all-
gemeinen, voraussetzungslosen Vorstellungen herantreten, son-
dern kann diese fremde Rechtssprache nur deuten, indem er
thren Ausdrucksmitteln den speziellen Sinn beilegt, der un-
seren sprachlichen Analoga jetzt zukommt; der circulus vitio-
sus 1st geschlossen.

Spengler hat zweifellos recht, wenn er sagt: ,,Wenn das
abendlindische Rechtsdenken antike Worte iibernahm, so
blieb nur das Oberflichlichste der antiken Bedeutung an ihnen
haften. Der Textzusammenhang erschliesst nur den logischen
Wortgebrauch und nicht das Leben, das ithm zugrunde lag.
Die stille Metaphysik alter Rechtsbegriffe ist durch keinen
Gebrauch 1im Denken fremder Menschen wieder zu erwecken.
Gerade das Letzte und Tiefste ist in keinem Recht der Welt
ausgesprochen, weil es selbstverstindlich ist. Die Voraus-
setzung eines vollen Verstindnisses des rémischen Rechts wire
zumindest die umfassende Kenntnis aller politischen, wirt-
schaftlichen, sozialen, ethischen, religiosen, kiinstlerischen und
literarischen Zusammenhinge, die die rémische Gesamtmen-
talitit gebildet haben, die nachfiihlende, nachlebende Erkennt-
nis all der zahllosen Strebungen, Zwecksetzungen, Beziehungen,
Kimpfe, Siege, Niederlagen und Kompromisse, die dem rémi-
schen Rechte zugrunde liegen. Wenn schon die Vermittler
des rémischen Rechts an den Universititen diesen Anforde-
rungen nur in einem mehr oder weniger beschrinktem Mafle
geniigen, Ja unmoglich geniigen kénnen, so sind beim Studenten
der Rechte nicht die geringsten Voraussetzungen dazu vor-
handen, die auch niemals durch die Unterweisungen in den
Vorlesungen und Seminarien beigebracht werden konnen.

ler ist etwas ganz anderes als blof} intellektuelles Verstandnis
erforderlich. Eine verstindnisvolle Beurteilung und immanente
Kritik des Gesamtprozesses des rémischen Rechts, wie seiner
einzelnen Phinomene ist daher dem Studenten schlechthin
verschlossen, und was er sich bis zum Examen vom rém-
schen Recht aneignet, ist nichts als ein totes Gerippe einer im
nnersten Wesen unverstanden gebliebenen, fremden Kultur,
nichts als eine Halbheit — mag es 1thn auch persénlich anders

511



diinken. In Wirklichkeit verstehen wir alle, die wir durch die
Schule des romischen Rechts gegangen sind, nicht das heutige
Recht durch das romische, sondern umgekehrt, wir verstehen
das romische Recht durch das unsere, und zwar nur soweit,
als unsere Lebensverhiltnisse einen Schliissel dazu bieten.
Das tritt so deutlich wie nur méglich bei der Behandlung des
rémischen Rechts an der Universitit zu Tage. Uns nahelie-
gende Materien werden eingehend behandelt; je entfernter
und daher je unverstindlicher eine Rechtsinstitution dagegen
ist, desto schemenhaftere Vorstellungen werden vermittelt,
desto haufiger hért man ein non liquet. Dabei werden es kaum
die Quellen an sich sein, die die Schuld daran tragen, sondern
nur das mangelnde Verstindnis und begreiflicherweise das
mangelnde Interesse des Forschers. Ist das aber eine wirk-
liche Erkenntnis des rémischen Rechts als solchem und nicht
vielmehr eme Erkenntnis des romischen Rechts durch das
unsere? Sehr treffend sagt Spengler: ,,Wie sehen eine Form,
aber wir wissen nicht, was in der Seele des anderen sie erzeugt
hat. Wir kénnen dariiber nur etwas glauben und wir glauben
es, indem wir unsere eigene Seele hineinlegen.*

Aber selbst wenn mit unendlicher Miihe und zihem Fleif§
in jahre- und jahrzehntelanger Arbeit der Jurist sich das volle
Verstindnis des romischen Rechts erschliefen konnte, miisste
der Schlufistein dieses Baus nicht die resignierte Frage : ,,wozu ?*
sein? Ware sein Schicksal nicht das des Faust? Der Jurist
will doch nicht Archiologe sein, er will ja das Leben erfassen,
um dem Leben zu dienen! Ist die Erkenntnis des rémischen
Rechts — die, wenn sie nicht eine vollkommene ist, iiberhaupt
sinn~ und zwecklos und irrefiihrend 1st — wirklich der nichste,
ja der rechte Weg dazu? Selbst wenn volles Verstindnis
historischer Gegebenheiten an sich erzielbar wire, welche Be-
deutung kime der Kenntnis des romischen Rechts, ja der
Rechtsgeschichte iiberhaupt fiir das praktische Rechtsleben zu?

In der Vorstellung, dass ein geltendes Rechtsprinzip oder
eine einzelne Rechtsnorm, die ihrer Formulierung nach einem
rémischen oder sonstigen geschichtlichen Vorbild entspricht,
durch Zuriickfilhrung auf die geschichtliche Quelle besser
,,verstanden* werden kann, kommt unter der usurpierten Be-

512



rufung auf tieferes Lebensverstindnis ein starrer, durchaus
lebensfeindlicher Formalismus zum Ausdruck. Was heifit iiber-
haupt etwas ,,verstechen*? Dieses Wort ist doppeldeutig:
emerseits kann damit der Sinn einer verstindlichen, aber rein
objektiv und ohne Werturteil, unter Umstinden von einer
moralischen Verurteilung begleitet, erfolgenden Einreihung
emes geschichtlich gegebenen Tatbestandes in seinen histo-
rischen Gesamtzusammenhang — ,,Verstindnis® vom Stand-
punkt des Objekts, ex tunc —, anderseits der Sinn einer Recht-
fertigung und Billigung — ,,Verstindnis* vom Standpunkt
des Subjekts, ex nunc — verbunden werden. Das Durch-
einandermengen dieser beiden Einstellungsméglichkeiten des
Beobachters 1st die grofle Gefahr der historischen Methode
bei rein praktischen Angelegenheiten, wie dem Recht, das nur
durch das vibrierende, lebendigste Leben erzeugt und aus-
schlieBlich diesem zu dienen berufen ist. Eine Mentalitit,
die zur stindigen geschichtlichen Orientierung, zur steten
Zuriickfithrung geltende Rechtsvorstellungen auf eine mit auto-
ritativer Suggestionsmacht ausgestattete Quelle, wie es das
romische Recht heute noch ist, neigt, ist auch zur Existenz-
rechtfertigung des Geltenden und Gelten-Sollenden durch jene
Ouelle bereit. Die historische Methode wird so unvermeidbar
zur historistischen: Das ,,Verstehen*~Wollen geltender Rechts-
vorstellungen durch Zuriickfithrung derselben auf geschicht-
liche Vorbilder lauft stets auf eine — bewusste oder unbewusste
— Rechtfertigung des Geltenden durch die Geschichte hinaus.
Will man aber das Leben nicht nur angeblich, sondern wahr-
haft als Entwicklung erfassen, so kann die Existenzberechtigung
jeglicher Norm ausschlieBlich in ithren Funktionen und Be-
zichungen zu den lebendigen Bediirfnissen bejaht oder ver-
neint werden. Entwicklung bedeutet Zustandsinderung, An-
derung der Realititen und der Ideale. Die Sanktion des Ent-
wicklungsprinzipes kann nun unméglich darin liegen, dass jede
Anderung des Bestehenden durch die Vergangenheit sich be-
griinden lassen muss, sondern selbstverstindlich umgekehrt
durch die jeweilige Gegenwart, durch die geltenden Bediirf-
nisse im Realen, wie 1m Idealen.

Der historischen Betrachtungsweise des Rechts liegt not-

513



wendig eine doppelte Voraussetzung zugrunde: enerseits die
Voraussetzung, die geschichtlichen Gegebenheiten ex tunc,
aus ihrer Zeit heraus und im Verhiltnis zu ihrer Zeit adidquat
zu verstehen und anderseits der Anspruch, das Ergebnis dieser
Erkenntnis auf die Gegenwart produktiv anzuwenden. Ist die
erste Voraussetzung unerfiillbar, so ist die letzte vom Ge-
sichtspunkt der Entwicklung unzulifiig. Die Vergangenheit
ist niemals imstande, Maf}stibe fiir die Beurteilung der Gegen-
wart zu liefern, weil trotz dem ,,Alles schon da gewesen‘* die
sozialen Begebenheiten sich nie genau gleichen und nie auf
denselben Nenner gebracht werden konnen, weil die sozialen
Phinomene keine durch blofle Naturkrifte hervorgerufenen Er-~
scheinungen sind, die sich nach bestimmten Kausalgesetzen
wiederholen. Wenn schon im individuellen Leben nie ein
Moment dem andern gleicht, weil jeder Augenblick den Men-
schen um eine Erfahrung bereichert und dadurch anders
macht (wie Bergson iiberzeugend dargetan hat), so gilt dies in
demselben, vielleicht aber auch in einem noch grofleren Mafle
vom sozialen Leben. Die zahllosen Faktoren, die ein soziales
Produkt bilden, gestatten so viele Kombinationen mit so vielen
Variationen, dass die Ergebnisse vielleicht mehr oder weniger,
jedoch stets verschieden sind. Maégen die Symbole ihres Aus-
drucks wegen der Armut oder der Vieldeutigkeit der Ausdrucks-
mittel manchmal mehr oder weniger iibereinstimmen, von ihrer
eigentlichen Bedeutung, von ihrem Sinn gilt dies nie. Ob eine
soziale Erscheinung der Vergangenheit ithrer Zeit gegeniiber
addquat war oder nicht, unserer Gegenwart ist sie so oder so
fremd. Selbst wenn wir uns in der Lage halten, iiber diese
Erscheinung die vernichtendste Kritik zu iiben, so hat jene Er-
scheinung gleichwohl mit ihrer Zeit unendlich mehr inneren
Kontakt, als mit irgend einer anderen Epoche. Die missratenste
Frithgeburt emer Zeit ist und bleibt ein Kind dieser und
nur dieser Zeit. Alle Kampfflichen, alle Konfliktsebenen, alle
Fragestellungen, alle Losungsversuche der sozialen Realitit
sind stets verschieden von dem, was schon war. Hier entschei-
den bloBe Niiancen. Eine soziale Gegebenheit oder ein soziales
Problem an etwas schon Dagewesenem messen und beurteilen,
heifit ungefihr dasselbe, wie dem eigenen Schatten nachjagen.

514



Der Mafistab fiir die Richtigkeit, wie fiir die Unrichtigkeit
emes sozialen Phanomens kann nur die Gegenwart selbst sein,
dadurch, dass man die dufleren Erscheinungen am innersten
Wesen, an den tiefsten Bediirfnissen der Gegenwart misst;
die Krntik gesellschaftlicher Phinomene, sei sie positiv oder
negativ, darf, wenn sie einen Sinn haben soll, nur ene imma-
nente sein. Alles andere ist ein sinnlosess und gefihrliches
Spiel mit dem Leben. Die Riickwirts-Orientierung ins Histo-
rische untergribt alles spontane Leben und damit die wirk-
liche Entwicklung oder fiihrt letzten Endes zur Ablésung der
Entwicklung durch die Revolution, die nichts anderes als das
Ergebnis eines Stillstandes der natiirlichen Entwicklung be-
deutet. Sollte es iibrigens nicht zu denken geben, dass — wor-
auf ich noch spiter zuriickkomme — die rémischen Juristen
die historische Methode nicht kannten?

Unter den Hauptargumenten zu Gunsten des Studiums
des romischen Rechts wird wohl am meisten ein rein formales
Moment angefiihrt: die ganz populir gewordene Vorstellung,
dass das romische Recht in einer einzigartigen, unvergleich-
lichen Weise geeignet sei, die juristische Urteilsfahigkeit zu
schulen, dass rémischrechtliches Denken das juristische Den-
ken schlechthin sei. Der ,klassische Jurist ist immer noch
der streng romischrechtlich denkende Jurist. Man sollte es
nicht fiir moglich halten, dass noch 1m zwanzigsten Jahrhundert
ernstlich folgendes behauptet werden kénnte: «L’esprit qui
s'est rompu au maniement de ces argumentations arides (d. h.
der rémischen Juristen) dominera avec une aisance singuliére
les difficultés concrétes relativement simples (???) des droits
modernes.... Il n'y a pas d’exercice dialectique, si stérile
qu'll soit, qu1 n'aiguise et n'affine |'intelligence. Or aucun
droit n'est plus propre i un travail d’entrainement intellectuel
que le droit romamn.” (Girard, Manuel élémentaire de droit
romain.)

Diese Auffassungsweise, die jede noch so unfruchtbare
dialektische Ubung, die jede Verstandesgymnastik als das ge-
eignete Vorbereitungsmittel zur Lésung der komplizierten und
kompliziertesten sozialen Probleme, wie sie im Recht entgegen-
treten, betrachtet, beweist eindringlich genug, wie grof} heute

515



noch der Abstand zwischen dem Leben und der Jurisprudenz
ist. Diese Anschauung verabsolutiert das formal-logische Ele-
ment im romischen Recht, als ob die Form im Recht ein ginz-
lich selbstindiges Dasein fiihren wiirde, wihrend sie doch nur
die Funktion von Inhalten 1st. Die im rémischen Recht zum
Ausdruck kommenden Formenbildungs-Richtungen sind in
demselben Mafle Erzeugnis und Funktion der gesamt-romi-
schen Mentalitit, wie das romische Recht als ganzes. Die
Betrachtung des romischen Rechts von formal-logischen Ge-
sichtspunkten aus bedeutet aber nicht nur eine unzuliflige
Isolierung und Verabsolutierung der nur in Zusammenhang
mit allem, was dazu gehort und zugrunde liegt, wirklich verstind-
lichen formalrechtlichen Begriffe, sondern auch eine Erstar-
rung und Hypostasierung der formalen Prinzipien, die unsere
angeblichen Lehrmeister selbst nicht kannten. Fiir jeden ur-
spriinglich schaffenden Geist ist die Form an sich etwas rein
Sekundires, nur Werkzeug des Gestaltungswillens, nur Mittel
zum Zweck, nimlich zur Wirkung auf die Realitit. Er fiihlt
sich daher als freier Herr iiber seine Formen und bleibt sich
dieses Verhiltnisses stets bewusst. So wird uns denn auch
von einem hervorragender Kenner des rémischen Rechts be-
richtet, dass die Wissenschaft der R6mer ,,nicht in einem Suchen
nach abstrakten Prinzipien und ihrer theoretischen Entwick-
lung besteht, sondern sie ist remn praktisch, unmittelbar durch
das Leben und das praktische Bediirfnis angeregt, unmittel-
bar auf dessen Befriedigung gerichtet. Dabei gehen sie aber
nicht in bewusster Weise induktiv und deduktiv zu Werke,
sondern sie entfalten ein so wunderbares Talent der unbe-
wussten, naiven Produktion, dass sie einzig und unerreicht
dastehen.” (Bruns-Lenel in der Enzyklopddie der Rechtswissen-
schaft von Holtzendorff-Kohler.) Es wird uns weiter von den
Romern berichtet, dass sie der rechtsgeschichtlichen Betrach-
tungsweise sehr gleichgiiltig gegeniiberstanden, dass sie die
Abstraktion, die Reduktion der Einzelerscheinung auf allge-
meine Begriffe und der Rechtssitze auf allgemeine Prinzipien
bei weitem nicht bis zu dem Grade, wie es heute iiblich ist,
trieben, dass sie keineswegs auf Systematisierung, scharfe Be-
griffsbildung und Begriffsanalyse ausgingen (Bruns-Lenel).

516



Die Rémer waren also weder Historiker, noch Systematiker,
noch Theoretiker.

Stellen wir diese methodologischen Grundprinzipien der
rémischen Juristen zusammen, so muss uns die Feststellung
iiberraschen, dass die rémische Jurisprudenz mit der unsrigen
mm Prinzip wenig Gemeinsames hat. Gerade wichtigste und
wesentlichste Attribute des schopferischen Geistes des romi-
schen Juristen, seine Perhorreszierung der historischen Methode
einerseits, der verallgemeinernden anderseits, seine Gleich-
giiltigkeit gegeniiber System und Begriffsanalyse sind der heute
als wissenschaftlich geltenden Methode ginzlich fremd; gerade
die entgegengesetzten Prinzipien, Begriff und System, histo-
rische Orientierung und Verallgemeinerungstendenz gelten
heute als die einzig legitimen wissenschaftlichen Arbeitswerk-
zeuge des Juristen. Fiir die Betrachtung des eigentlichen We-
sens der Dinge ist aber die Feststellung dieser Divergenzen
bedeutsamer, als die Tatsache, dass aus dem rémischen Recht
Hunderte von Rechtssitzen und Dutzende von Prinzipien
dritten oder fiinften Ranges iibernommen worden sind. Denn
diese Rechtssitze und diese abgeleiteten Prinzipien miissen
notwendig zu ganz anderen Ergebnissen fiihren, wenn sie nicht
durch jene leitenden obersten Ideen, denen sie entstammen,
reguliert werden, sondern durch anderartige, entgegengesetzte.
Gerade jene leitenden Grundideen der romischen Juristen
gewihrleisten eine freie Entwicklung und Wandlung aller
Begniffe, wihrend den im heutigen Recht und in der heutigen
Rechtswissenschaft geltenden methodologischen Prinzipien ge-
rade die entgegengesetzte Tendenz innewohnt. ,,Der Wille
zum System ist der Wille, Lebendiges zu téten* (Spengler).
Leben aber ist nichts anderes als Wandlung, Entwicklung.

Statt jenen lebenswahren Grundgedanken des romischen
Rechts nachzuleben, glaubte das Abendland, den Extrakt der
rémischen Jurisprudenz in der ,,juristischen Technik* erblicken
zu miissen. Etwas Paradoxeres kann man sich wohl kaum
denken. An dem, was dem Romer Angelegenheit seines Herz-
blutes war, am lebenden Organismus seiner seelischen Pro-
duktion, die unmittelbar an die Tore des Lebens fiihrt, sucht
und sieht der moderne Jurist das Mechanische, Automatische,

517



Lebensbare, die Technik. Aus dem, was dem Rémer nur Mittel
zum Zweck, nur Diener seines freien Geistes war, wurde
Selbstzweck. Nicht die romische Jurisprudenz und nicht die
Jurisprudenz an sich ist eine Technik, sondern nur die abend-
lindische, was eben ihr Verhingnis ist und was sie nicht zu
emer Kulturmacht werden lisst, die sie sein kénnte. Der Stolz
des heutigen Richters ist die Legalitit seiner Entscheidung,
und wenn diese Legalitit nicht auf geraden Wegen erreicht
werden kann, so wird sie es im Notfall — wenn das Leben gar
zu gebieterisch auftritt — auf krummen; aber legal muss die
Entscheidung sein, wenn nicht innerlich, so doch wenigstens
duflerlich; aus Erwigungen des gesunden Menschenverstandes,
der Gebote der Ethik, der Kulturnotwendigkeiten, der sozialen
Idee ,,allein wird ein Richter heute nie ausdriicklich gegen
ein bestehendes Gesetz entscheiden, das wire eine Amtsplicht-
verletzung. Das ist Technik! Von der rémischen Jurisprudenz
aber zu behaupten, sie sel emne Technik, ist gerade so wenig
gerechtfertigt, als von der Maltechnik Rembrandts oder der
Schreibtechnik Goethes oder Dostojewskis zu reden. In der
urspriinglichen, unmittelbar durch das Leben angeregten Pro-
duktion sieht der Epigone nur das Schema. Ein solches Schema
ist ja gewiss mehr oder weniger immer zu entdecken; wihrend
dieses Schema aber beim genialen Kiinstler das Ergebnis seiner
Produktion, ist es beim Epigonen der Ausgangspunkt. Das-
selbe Verhiltnis besteht zwischen der heutigen und der rémi-
schen Jurisprudenz.

Die rémische Jurisprudenz hatte weder mit der heutigen
systematisch-historischen Wissenschaftlichkeit noch mit der
heutigen juristischen Technik viel Gemeinsames. Fiir die
Rémer war die Jurisprudenz eine Kunst, die ars boni et aequi,
die Kunst der guten und gerechten Entscheidung des Einzel-
falles, sei es auch auf Kosten der Begriffstreue, denn: summum
jus, summa iniuria! Die Rémer schufen nicht in historischen
oder theoretischen oder systematischen Gebundenheiten, son-
dern, als geniale Kiinstler der Rechtspflege, intuitiv.

Relativ wahr ist es, wenn Spengler sagt: ,,Alles abendlén-
dische Recht wird fiir die Zukunft, alles antike fiir den Augen-
blick geprigt*. Allein wihrend er das geistige Plus in der

518



abendlidndischen Tendenz erblickt, miissen wir es, soweit jene
Behauptung den Tatsachen entspricht (auch die Rémer sind
diesemn Ideal nicht vollkommen gerecht geworden), mit allem
Nachdruck in die Antike verlegen. Allein die Rechtsprigung
fiir dem Augenblick, fiir die Gegenwert verbiirgt die rechtliche
Dynamik, die stete Bewegung, die fortwihrende Anpassung.
Steter Gegenwartssinn ist sub specie aeternitatis Dynamik. Und
gerade die rechtliche Statik, die Spengler angeblich in der
Antike finden will, ist das charakteristische Produkt der abend-
lindischen Rechtssetzung, die, indem sie Gegenwart und Zu-
kunft krallenhaft umspannt, den Fluss des Lebens zum Er-
starren bringt, alle Bewegung und alle Entwicklung zu unter-
binden sucht. ,,Der Wille zum System ist der Wille, Lebendi-
ges zu toten.” Dieser Wille beherrscht die abendlindische
Jurisprudenz.

Diese Jurisprudenz hat mit der rémischen 1m Prinzip nichts
Zu tun.

So erzeugt das gegewirtige Verhiltnis unserer Jurisprudenz
zur romischen nichts als eine Halbheit. Wir klammern uns
nur an die duflerlich sichtbaren Einzelerscheinungen des romi-
schen Rechts, ohne dessen Grundcharakter im tiefsten zu er-
fassen. Anderseits verhindert die verfilschte Tradition im
Namen des rémischen Rechts unsere eigengesetzliche Ent-
wicklung. Der Diammerzustand, den die hypnotische Einwir-
kung dieser Tradition zur Folge hatte, bewirkte, dass wir
weder Romer, noch wir selbst sind. Aber die einzige Konse-
quenz aus dieser Erkenntnis ist nicht, wie die juristische Tra-
dition und wie Spengler im unvereinbaren Widerspruch mit
semer — - richtigen — Lehre von der Unerkennbarkeit des
Wesens fremder Formen postulieren: die Kenntnis des antiken
Rechts und der abendlindischen Rechtsgeschichte, sondern:
um wir selbst zu sein, miissen wir nur wir sein!

Die juristische Kultur Roms war eine einmalige, nicht
wiederkehrende Erscheinung, wie die plastische Kultur Grie-
chenlands, wie die Pyramidenkultur der Pharaonen, — ein-
malig im Guten, wie im Schlechten. Trotz ihrer wunderbaren
Qualititen sind wir von ihr unendlich entfernt. Dies sollte
schon an der einzigen Tatsache, dass auch die grofiten romi-

519



schen Juristen am Institut der Sklaverei prinzipiell nicht ge-
riittelt haben — trotz der Definition des Rechts als der ars
boni et aequi! — klar werden. An unsere Tore klopfen ganz
andere Bediirfnisse, von einer ganz anderen Kategorie sind
unsere sozialen Realititen und unsere kulturellen Jdeale. Mo-
gen auch die letzten methodologischen Prinzipien, die der
rémischen Jurisprudenz zugrunde lagen, der Lebenswahrheit,
den Anforderungen des Entwicklungsprozesses durchaus ge-
recht werden, so kénnen die Losungen des romischen Rechts
fiir uns weder Vorbild noch Mafistab bedeuten, da die Probleme,
die Materie, die Bedingungen des sozialen Lebens heute ganz
andere sind.

Wenn nach wie vor in der Rechtspflege der Mechanismus
regieren soll, das Individuelle und Persénliche ertstet, die
freten Krifte der Seele missachtet, unsere Realititen und Ideale
stetsfort nur durch eine juristische Technik reguliert werden
sollen, dann muss darin ein bedenkliches Symptom erblickt
werden. Da anderseits Begriff und Handhabung der juristischen
Technik an traditionall verfilschte Vorstellungen vom Wesen
des romischen Rechts gekniipft sind, eine fruchtbringende
Anderung unserer Einstellung zum rémischen Recht aus ver-
schiedenen Griinden nicht méglich, aus anderen auch nicht
erwiinscht 1st, weil selbst eine kongeniale Erfassung des Wesens
rémischer Jurisprudenz fiir uns keine Problemlésung bedeuten
wiirde und es von einer sterilen Lebensanschauung zeugt,
statt ins volle Menschenleben hineinzugreifen, mit unendlicher
Anstrengung und letzten Endes doch nur fragmentarisch die
Lebensverhiltnisse einer lingst entschwundenen Kultur her-
vorzuzerren, die fiir uns doch keine Maf3stibe abgeben kénnen
— aus allen diesen Griinden muss in der Ausschaltung des
Einflusses rémischen Rechts auf die Gegenwart eine wesent-
liche Bedingung sozialen und kulturellen Aufstiegs erblickt
werden.

Was tut dem heutigen Juristen Not? ,,Eine unmittelbare
ausgedehnte und praktische Erfahrung im Wirtschaftsleben der
Gegenwart*, wie Spengler fordert? Dieses Postulat ist durch-
aus verstindlich von einem Standpunkt, fiir den das Denken
,nur” 1m Reiche der Gedanken herrscht und fiir den ,,das

520



wirkliche Leben, die Geschichte nur Tatsachen* kennt. Wer
gber nicht mit dem Marxismus die Grundlage des Lebens
in der Wirtschaft und in allen geistigen und seelischen Phino-
menen nur den ,,Uberbau‘ erblicken kann, muss notwendig
die Ziele anderswo suchen. Nicht die im Wirtschaftsleben
Erfahrenen, sondern die Bahnbrecher und Triger des kultu-
rellen Gewissens miissen das Recht schaffen und anwenden.
Nicht der Sklave der Begriffe und der auf starren Begriffen
aufgebauten Gesetze, nicht der vom rémischen und auch nicht
von irgendeinem anderen Gestrigen, das auch das Morgige
sein will, Geschobene, sondern der alle Hohen und Tiefen
des Lebens belauschende, die tiefsten Sehnsiichte des Menschen
nachfiihlende, der helfende und heilende Arzt und Wegweiser
unserer zerrissenen Menschheit — dies ist der 1deale, der wahr-
hafte Beruf des Richters. Das Platonische Wort variierend,
nein deutend : ,,Die Philosophen sollten Richter und die Richter
Philosophen sein!* |

ZURICH GRECOR EDLIN
B8 8

RECONSTRUCTION FINANCIERE DE L’AUTRICHE
PROGRES REALISES AU COURS DES QUATRE PREMIERS MOIS

Les protocoles de Genéve constituant le programme de
relévement financier de 1’Autriche ont été signés le 4 octobre
1922.

D’ordre essentiellement financier, le programme a pour but
d’assurer en deux ans 1'équilibre du budget autrichien et de
Permettre ainst a 1’Autriche de couvrir aprés cette date ses
dépenses au moyen de ses seules recettes, sans avoir recours
a 'emprunt ni a l'inflation.

Toutefois, comme il importait d’arréter sans retard l'm-
flation monétaire et que 1'équilibre du budget par la compression
des dépenses et le relévement des imp6ts ne doit étre réalisé
qu’a la fin de 1924, il fallait recourir & I'emprunt pour combler
le déficit de la période intermédiaire. A cet effet, le programme
Prévoyait 1'émission en Autriche des emprunts nécessaires aux
besoins des premiers mois, il prévoyait aussi des emprunts
extérieurs jusqu'a concurrence de 650 millions de couronnes

521



	Das Römische Recht und die Gegenwart

