
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Das Römische Recht und die Gegenwart

Autor: Edlin, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS RÖMISCHE RECHT UND DIE GEGENWART
„Dem Herrlichsten, was auch der Geist empfangen,
Drängt immer fremd und fremder Stoff sich an."

(Faust)

Die Stellungnahme des heutigen Menschen zum römischen
Recht ist keine bloß juristische Fachfrage; sie ist eine kulturelle

Angelegenheit von hervorragender Bedeutung. Das
römische Recht — oder genauer: was die juristische Tradition
darunter versteht — ist tatsächlich eine der Grundlagen des

19. Jahrhunderts, auch des zwanzigsten. Dass die Vorstellung
von der untrennbaren Verknüpfung juristischen Denkens mit
dem römischen Recht juristisches Erbgut sei, ist Gemeingut.
Doch kommt es vor, dass Nichtzünftler die aktuelle Bedeutung

und Autorität des römischen Rechts sogar in einer weit
schärferen Form betonen, als die Juristen selbst es heute im
allgemeinen noch tun. So wenn H. St. Chamberlain (im oben

genannten Werk) formuliert: „Indem der Römer sein Recht
zu einer unerhörten technischen Vollkommenheit ausarbeitete,
begründete er das Recht für alle Menschen". Im Urteil des
Laien hat das römische Recht seit jeher die Bedeutung einer
Zauberformel, einer Geheimwissenschaft als Schlüssel für die
ganze Jurisprudenz innegehabt. Es gab Zeiten, da der römischrechtlich

ausgebildete Jurist von unten hart angefochten wurde.
In Goethes Götz von Berlichingen berichtet bekanntlich Oleanus:

„Der Pöbel hätte mich fast gesteinigt, wie er hörte, ich
sei ein Jurist" (was damals mit dem Kenner des römischen
und kanonischen Rechts, doctor iuris civilis et canonici,
gleichbedeutend war). Heute muss die Frage nach der Funktion
des römischen Rechts gleichsam von oben gestellt und das
Problem aufgeworfen werden, was für kulturelle Werte der
un Zeichen römischrechtlicher Tradition stehenden Jurisprudenz

innewohnen.
Freilich hat das römische Recht von seiner ehemaligen

überragenden Stellung innerhalb der Jurisprudenz das
Rechtsstudium bestand noch bis zum 19. Jahrhundert in der
Hauptsache im Studium des römischen Rechts, d. h. des von
Gelehrten kommentierten corpus iuris civilis — im Laufe des
letzten Jahrhunderts schon viel eingebüßt. Es beansprucht

Wissen und Leben. XVI. Jahrg. Heft II (1. April 1923)

505



aber für sich im juristischen Lehrprogramm immer noch eine
relativ hohe Bedeutung. Rein äußerlich geht diese daraus hervor,

dass z. B. an der Zürcher Universität das römische Recht
Gegenstand mehrerer vielstündiger Vorlesungen und Semi-
narien, obligatorisches mündliches und das einzige
obligatorische schriftliche Prüfungsfach bildet; es wird nicht nur
als historische, sondern in der Hauptsache als systematisch-
dogmatische Disziplin gelehrt; der Student muss also in rein
römischrechtlichen Kategorien und Begriffen denken lernen,
und zwar — was das Bedenklichste daran ist — zu allererst;
damit beginnt das juristische Studium, alles übrige folgt nach.
Das römische Recht — immer in der Bedeutung der traditionellen

Auffassung desselben — beansprucht somit den ersten
entscheidenden Einfluss auf das rechtliche Bewusstsein des

Studenten, beansprucht das Lenken des juristischen Denkens,
so dass es einer innern Revolte bedarf, um sich diesem
offiziellen Anspruch entgegenzustellen. Aber die römischrechtliche

Tradition wirkt nicht nur durch das Universitätsprogramm;

ihr Geist hat von sämtlichen geltenden Gesetzen, von
der gesamten Gesetzgebungs- und Rechtspflege-Technik Besitz

ergriffen und sucht von da aus, teils bewusst, teils unbe-
wusst alles Denken und Fühlen, nicht nur das des Juristen,
zu beeinflussen und zu vergewaltigen. Man ist sich heute des
Einflusses der römischrechtlichen Tradition auf das gesamte
soziale und kulturelle Leben des Abendlandes kaum bewusst,
dieses Einflusses, der zur Überschätzung der einen, zur
Unterschätzung der andern materiellen und geistigen Güter und zur
Lähmung wesentlicher ursprünglicher Entwicklungstendenzen
geführt hat. Wer weiß, wie sehr unsere gegenwärtige geistige
und soziale Krise durch diesen Einfluss bedingt oder wenigstens

mitbedingt ist? Zu einem guten Teil jedenfalls.
Wohl mehren sich in letzter Zeit die Tendenzen, die eine

Reduktion des römischrechtlichen Universitätsprogramms
anstreben. So hat z. B. an der Tagung des Schweizerischen
Juristenvereins 1922 Prof. W. Burckhardt in anerkennenswerter
Weise die Einschränkung des römischrechtlichen Unterrichts
auf eine historische Darstellung verlangt. Allein diese
Reformbestrebungen — von denen man übrigens bei der bekannten

506



Länge des juristischen Zopfes nicht weiß, wann sie an den
maßgebenden Stellen sanktioniert werden — gehen doch nur
von rein opportunistischen, arbeitsökonomischen Erwägungen
aus, bringen der Zeit ihren Tribut dar. An der prinzipiellen
Seite der Frage der Beziehung des römischen Rechts zur
Gegenwart gehen sie vorbei, ja halten an der Vorstellung der
vorzüglichen Bildungsqualität des römischen Rechts ausdrücklich

fest. Gerade diese prinzipielle Frage dünkt mich
diskussionsbedürftig. Ist Kenntnis des römischen Rechts überhaupt
noch erforderlich, fruchtbar, erstrebenswert? Haftet ihr nicht
vielleicht etwas von einem Danaergeschenk an?

In zwei Richtungen besteht eine Verbindung zwischen dem
heutigen und römischen Recht: in der materialen und der
formalen. Aus jeder dieser beiden Beziehungen heraus wird
die Notwendigkeit der Kenntnis des römischen Rechts postuliert.

Betrachten wir zunächst die materiale Beziehung. Da ist
zunächst festzustellen, dass, was den Einfluss des römischen
Rechts am rein materialen Gehalt seiner Rechtsnormen
betrifft, das Maximum der prinzipiellen Anwendbarkeit des
römischen Rechts auf unsere Verhältnisse bereits verwirklicht
ist. Je komplizierter unsere Lebensverhältnisse werden, desto
weniger Parallelen und Ähnlichkeiten finden sich in den
Verhältnissen des römischen Imperiums vor und desto weniger
können die Rechtssätze Roms als Leitstern dienen. Für die
Regelung des gewerblichen und künstlerischen Urheberrechts,
der Lebens-, Kranken-, Unfall-, Alters-, Invaliden- und der
verschiedenen Formen der Sachschaden-Versicherung, der
weitverzweigten Materien des Verkehrsrechts (man denke nur
an das Post-, Telegraphen-, Eisenbahn-, Luftschiffahrtsrecht)
usw. findet man im römischen Recht überhaupt keine
Normenvorbilder; auf den Gebieten des Staats- Verwaltungs- und
Völkerrechts, des Straf- und Prozessrechtes sind unsere
Verhältnisse von denjenigen Roms allzu sehr unterschieden, als
dass das römische Recht Wegweiser sein könnte. Eine über
den heutigen Stand hinausgehende weitere materiale Einwirkung

des römischen Rechts auf die Gestaltung der Gesetzgebung

kommt daher ernstlich nicht in Frage. Dagegen nimmt

507



das römische Recht an den geltenden Rechtssätzen besonders
des Privatrechts im engern Sinne, also des Zivilgesetzbüches
und vor allem des Obligationenrechtes, noch einen hervor-,
teilweise überragenden Anteil.

Eben hier setzt eines der Hauptargumente für das Studium
des römischen Rechts ein. Weil das römische Recht einerseits
das Vorbild für die heutige Rechtssystematik, anderseits die
Grundlage einer großen Zahl geltender Rechtsprinzipien und
Rechtsnormen bilde, sei von dieser Grundlage aus allein eine
„wissenschaftliche Erkenntnis" des geltenden Rechts möglich.
Nach der einen Auffassung soll nun der Weg zu dieser
Erkenntnis einzig und allein durch das System des römischen
Rechts hindurch führen. Nach der andern, moderneren, die
z. B. auch im Referat Prof. Burckhardts am Schweizerischen
Juristentag 1922 zum Ausdruck gekommen ist, soll dieses Ziel
auch durch eine historische Darstellung erreicht werden können
und sei dieser Weg aus arbeitsökonomischen Gründen — aber

nur aus solchen! — vorzuziehen. Hält die eine Auffassung
konzessionslos an der überkommenen Vorstellung von der
„Unentbehrlichkeit" der Kenntnis des Systems des römischen
Rechts fest, so gibt die andere zwar zu, dass in der
dogmatischsystematischen Erkenntnis des römischen Rechts ein „vorzügliches

Bildungsmittel" (Prof. Burckhardt) hege, stellt ihr aber
in der historischen Darstellung des römischen Rechts ein
unseren Verhältnissen aus arbeitsökonomischen Gründen
entsprechenderes Bildungsmittel entgegen. Beiden Anschauungen
liegt ein gemeinsamer Ausgangspunkt zugrunde: die Voraussetzung

der Zugänglichkeut einer adäquaten Erkenntnis des
römischen Rechts. Inwieweit trifft dies aber zu?

Damit das — sei es systematische sei es historische —
Studium des römischen Rechts ein wirkliches Erkenntnismittel
der Wahrheit bilde, wäre — von den prinzipiellen Gefahren
historischer Orientierung vorläufig abgesehen — zweifellos
zumindest erforderlich, dass der Student das römische Recht
wahrhaft verstehen lerne. In welchem Maße ist aber das lebensvolle

Verständnis des römischen Rechts, also die Beurteilung
und immanente Kritik der römischen Rechtsinstitutionen und
Rechtsnormen hinsichtlich ihrer Bedeutung, ihrer Funktion,

508



ihrer Zweckmäßigkeit, ihrer Richtigkeit den heutigen Studenten
an sich überhaupt zugänglich?

Was vom einzelnen seelischen Vorgang gilt, dass dessen
wirkliches Verständnis — nicht zu verwechseln mit der bloß
kausalen, nichtverstehenden Erklärung! — nur im Zusammenhang

mit der Totalität des Seelenlebens möglich ist, gilt in
demselben Maße von den sozialen Phänomenen. Jedes
Erzeugnis und jedes Symbol einer Kultur, vom umfassendsten
bis zum scheinbar nebensächlichsten, ist nur bei der sinnvollen
Einreihung der Teilerscheinung in die Gesamtzusammenhänge
der Kultur, bei der Einfühlung in das gesamte Denken, Fühlen
und Wollen, in den ganzen Lebensrhythmus dieser Kultur
voll verständlich. Als hervorragendes organisches Gebilde der
römischen Kultur ist auch das römische Recht ein Produkt
der gesamten römischen Mentalität. Nun gelingt bekanntlich
eine auch nur annähernde Erfassung des wirklichen innern
Wesens einer weit zurückliegenden, fremden Kultur nur ganz
auserwählten, sehr seltenen Geistern; streng genommen ist
dies schlechthin ein Ding der Unmöglichkeit. Alle Geschichte
ist nur zu einem Teil Verstehen, zum größern Missverstehen.
Man mache sich doch klar: Im individuellen Leben ist es für
uns selbstverständliche Maxime, dass zwei Zeitgenossen sich
kaum je voll „verstehen" können, mögen sie herzlich verbundene

Freunde, Mann und Frau, geistige Mitarbeiter an gleichen
Bestrebungen sein. Und doch weht hier noch der lebende
Odem der Schöpfung aus dem Objekt unseres Verstehenwollens.
Und nun soll jemand die Mentalität längst entschwundener
Geister, fremder toter Kulturen, von denen wir keine unmittelbare

Erkenntnis mehr besitzen, erfassen können?
„Mein Freund, die Zeiten der Vergangenheit
Sind uns ein Buch mit sieben Siegeln.
Was ihr den Geist der Zeiten heißt,
Das ist im Grund der Herren eigner Geist,
In dem die Zeiten sich bespiegeln."

Die historische Rechtsbetrachtung übersieht
t
die lebendige

Lebensfunktion (dieser Pleonasmus ist leider unentbehrlich)
des Rechts. Was sie lehrt, ist nur das Aufzeigen der Wandlung
der Rechtsbegriffe — das Wegfallen der einen und das
Hinzukommen anderer Begriffselemente — und höchstens noch der

509



unmittelbaren äußeren Ursachen dieser Verschiebung einzelner
Begriffselemente. Was aber das Lehrreichste wäre und erst
den Einblick in das wahre Wesen der Dinge eröffnen würde,
nämlich die Aufdeckung der letzten und tiefsten Ursachen
der Entstehung der verschiedenen Rechtsbegriffe, den Nachweis,

warum der und der Rechtsbegriff in diesem Lande und
in dieser Epoche entstanden, warum der und der Rechtsbegriff
in jenem Lande und zu jener Zeit nicht oder nicht so, und
warum an seiner Stelle em anderer Rechtssatz oder überhaupt
nichts entstanden ist — das wird zumeist gar nicht oder nur
höchst oberflächlich und äußerlich dargetan. Schließlich liegt
sogar in der zufälligen oder gewollten Ähnlichkeit oder gar
Identität des sprachlichen Ausdrucks eines Rechtsbegriffes zu
verschiedenen Zeiten, ja sogar in derselben Zeit, aber in
verschiedenen Zusammenhängen kein schlüssiger Beweis für die
Identität des Sinnes enthalten. In einem neueren Entscheid
hat das Kassationsgericht des Kantons Zürich diese Vorstellung

ausdrücklich sanktioniert, indem es ausführte: ,,Zum
vorneherein muss die Auffassung abgewiesen werden, dass

der Richter verpflichtet sei, die Praxis der reichsdeutschen
Gerichte als vorbildlich zu betrachten, weil der zürcherische
Gesetzgeber in § den Wortlaut des reichsdeutschen
Gesetzes § übernommen habe. Auch in einem solchen
Falle behält der Richter Recht und Pflicht selbständiger
Beurteilung, ebenso wie dies dann der Fall wäre, wenn der
Bundesgesetzgeber eine Bestimmung in Anlehnung an irgend ein
kantonales Recht aufstellte. Die wörtlich herübergenommene
Bestimmung kann sogar in dem neuen Zusammenhang einen

neuen Sinn und eine neue Tragweite erhalten." Nun kommt
beim römischen Recht hinzu, dass hier schon für die Ermittlung
des blossen Wortverständnisses die unmittelbaren Quellen
fehlen. Schon das bloße Wortverständnis muss hier auf
indirektem Wege erschlossen werden. Wenn sogar die Identität
eines sprachlichen Ausdrucks in derselben lebenden Sprache
und zur selbén Zeit, aber in verschiedenen Milieus nicht den
Rückschluss auf die Identität des Sinnes erlaubt, wo liegt dann
die Gewähr dafür, dass die sprachliche Ubersetzung der
römischen Texte den damaligen wirklichen Sinn wiedergibt?

510



Der Jurist stellt auf die Autorität des Philologen ab; der Philologe

kann an die fremde Rechtssprache unmöglich mit nur
allgemeinen, voraussetzungslosen Vorstellungen herantreten,
sondern kann diese fremde Rechtssprache nur deuten, indem er
ihren Ausdrucksmitteln den speziellen Sinn beilegt, der
unseren sprachlichen Analoga jetzt zukommt; der circulus vitio-
sus ist geschlossen.

Spengler hat zweifellos recht, wenn er sagt: „Wenn das

abendländische Rechtsdenken antike Worte übernahm, so
blieb nur das Oberflächlichste der antiken Bedeutung an ihnen
haften. Der Textzusammenhang erschliesst nur den logischen
Wortgebrauch und nicht das Leben, das ihm zugrunde lag.
Die stille Metaphysik alter Rechtsbegriffe ist durch keinen
Gebrauch im Denken fremder Menschen wieder zu erwecken.
Gerade das Letzte und Tiefste ist in keinem Recht der Welt
ausgesprochen, weil es selbstverständlich ist." Die Voraussetzung

eines vollen Verständnisses des römischen Rechts wäre
zumindest die umfassende Kenntnis aller politischen,
wirtschaftlichen, sozialen, ethischen, religiösen, künstlerischen und
literarischen Zusammenhänge, die die römische Gesamtmentalität

gebildet haben, die nachfühlende, nachlebende Erkenntnis

all der zahllosen Strebungen, Zwecksetzungen, Beziehungen,
Kämpfe, Siege, Niederlagen und Kompromisse, die dem römischen

Rechte zugrunde liegen. Wenn schon die Vermittler
des römischen Rechts an den Universitäten diesen Anforderungen

nur in einem mehr oder weniger beschränktem Maße
genügen, ja unmöglich genügen können, so sind beim Studenten
der Rechte nicht die geringsten Voraussetzungen dazu
vorhanden, die auch niemals durch die Unterweisungen in den
Vorlesungen und Seminarien beigebracht werden können.
Hier ist etwas ganz anderes als bloß intellektuelles Verständnis
erforderlich. Eine verständnisvolle Beurteilung und immanente
Kritik des Gesamtprozesses des römischen Rechts, wie seiner
einzelnen Phänomene ist daher dem Studenten schlechthin
verschlossen, und was er sich bis zum Examen vom
römischen Recht aneignet, ist nichts als ein totes Gerippe einer im
innersten Wesen unverstanden gebliebenen, fremden Kultur,
nichts als eine Halbheit — mag es ihn auch persönlich anders

511



dünken. In Wirklichkeit verstehen wir alle, die wir durch die
Schule des römischen Rechts gegangen sind, nicht das heutige
Recht durch das römische, sondern umgekehrt, wir verstehen
das römische Recht durch das unsere, und zwar nur soweit,
als unsere Lebensverhältnisse einen Schlüssel dazu bieten.
Das tritt so deutlich wie nur möglich bei der Behandlung des
römischen Rechts an der Universität zu Tage. Uns naheliegende

Materien werden eingehend behandelt; je entfernter
und daher ]e unverständlicher eine Rechtsinstitution dagegen
ist, desto schemenhaftere Vorstellungen werden vermittelt,
desto häufiger hört man ein non liquet. Dabei werden es kaum
die Quellen an sich sein, die die Schuld daran tragen, sondern
nur das mangelnde Verständnis und begreiflicherweise das

mangelnde Interesse des Forschers. Ist das aber eine wirkliche

Erkenntnis des römischen Rechts als solchem und nicht
vielmehr eine Erkenntnis des römischen Rechts durch das
unsere? Sehr treffend sagt Spengler: „Wie sehen eine Form,
aber wir wissen nicht, was in der Seele des anderen sie erzeugt
hat. Wir können darüber nur etwas glauben und wir glauben
es, indem wir unsere eigene Seele hineinlegen."

Aber selbst wenn mit unendlicher Mühe und zähem Fleiß
in jähre- und jahrzehntelanger Arbeit der Jurist sich das volle
Verständnis des römischen Rechts erschließen könnte, müsste
der Schlußstein dieses Baus nicht die resignierte Frage: „wozu?"
sein? Wäre sein Schicksal nicht das des Faust? Der Jurist
will doch nicht Archäologe sein, er will ja das Leben erfassen,

um dem Leben zu dienenl Ist die Erkenntnis des römischen
Rechts — die, wenn sie nicht eine vollkommene ist, überhaupt
sinn- und zwecklos und irreführend ist — wirklich der nächste,
ja der rechte Weg dazu? Selbst wenn volles Verständnis
historischer Gegebenheiten an sich erzielbar wäre, welche
Bedeutung käme der Kenntnis des römischen Rechts, ja der
Rechtsgeschichte überhaupt für das praktische Rechtsleben zu?

In der Vorstellung, dass ein geltendes Rechtsprinzip oder
eine einzelne Rechtsnorm, die ihrer Formulierung nach einem
römischen oder sonstigen geschichtlichen Vorbild entspricht,
durch Zurückführung auf die geschichtliche Quelle besser

„verstanden" werden kann, kommt unter der usurpierten Be-

512



rufung auf tieferes Lebensverständnis ein starrer, durchaus
lebensfeindlicher Formalismus zum Ausdruck. Was heißt
überhaupt etwas „verstehen" Dieses Wort ist doppeldeutig:
einerseits kann damit der Sinn einer verständlichen, aber rein
objektiv und ohne Werturteil, unter Umständen von einer
moralischen Verurteilung begleitet, erfolgenden Einreihung
eines geschichtlich gegebenen Tatbestandes in seinen
historischen Gesamtzusammenhang — „Verständnis" vom Standpunkt

des Objekts, ex tunc —, anderseits der Sinn einer
Rechtfertigung und Billigung — „Verständnis" vom Standpunkt
des Subjekts, ex nunc — verbunden werden. Das
Durcheinandermengen dieser beiden Einstellungsmöglichkeiten des
Beobachters ist die große Gefahr der historischen Methode
bei rein praktischen Angelegenheiten, wie dem Recht, das nur
durch das vibrierende, lebendigste Leben erzeugt und
ausschließlich diesem zu dienen berufen ist. Eine Mentalität,
die zur ständigen geschichtlichen Orientierung, zur steten
Zurückführung geltende Rechtsvorstellungen auf eine mit
autoritativer Suggestionsmacht ausgestattete Ouelle, wie es das

römische Recht heute noch ist, neigt, ist auch zur
Existenzrechtfertigung des Geltenden und Gelten-Sollenden durch jene
Ouelle bereit. Die historische Methode wird so unvermeidbar
zur historistischen : Das „Verstehen"-Wollen geltender
Rechtsvorstellungen durch Zurückführung derselben auf geschichtliche

Vorbilder läuft stets auf eine — bewusste oder unbewusste
— Rechtfertigung des Geltenden durch die Geschichte hinaus.
Will man aber das Leben nicht nur angeblich, sondern wahrhaft

als Entwicklung erfassen, so kann die Existenzberechtigung
jeglicher Norm ausschließlich in ihren Funktionen und
Beziehungen zu den lebendigen Bedürfnissen bejaht oder
verneint werden. Entwicklung bedeutet Zustandsänderung,
Änderung der Realitäten und der Ideale. Die Sanktion des Ent-
wicklungsprinzipes kann nun unmöglich darin liegen, dass jede
Änderung des Bestehenden durch die Vergangenheit sich
begründen lassen muss, sondern selbstverständlich umgekehrt
durch die jeweilige Gegenwart, durch die geltenden Bedürfnisse

im Realen, wie im Idealen.
Der historischen Betrachtungsweise des Rechts liegt not-

513



wendig eine doppelte Voraussetzung zugrunde: einerseits die
Voraussetzung, die geschichtlichen Gegebenheiten ex tunc,
aus ihrer Zeit heraus und im Verhältnis zu ihrer Zeit adäquat

zu verstehen und anderseits der Anspruch, das Ergebnis dieser
Erkenntnis auf die Gegenwart produktiv anzuwenden. Ist die
erste Voraussetzung unerfüllbar, so ist die letzte vom
Gesichtspunkt der Entwicklung unzuläßig. Die Vergangenheit
ist niemals imstande, Maßstäbe für die Beurteilung der Gegenwart

zu liefern, weil trotz dem „Alles schon da gewesen" die
sozialen Begebenheiten sich nie genau gleichen und nie auf
denselben Nenner gebracht werden können, weil die sozialen
Phänomene keine durch bloße Naturkräfte hervorgerufenen
Erscheinungen sind, die sich nach bestimmten Kausalgesetzen
wiederholen. Wenn schon im individuellen Leben nie ein
Moment dem andern gleicht, weil jeder Augenblick den
Menschen um eine Erfahrung bereichert und dadurch anders
macht (wie Bergson überzeugend dargetan hat), so gilt dies in
demselben, vielleicht aber auch in einem noch größeren Maße

vom sozialen Leben. Die zahllosen Faktoren, die ein soziales

Produkt bilden, gestatten so viele Kombinationen mit so vielen
Variationen, dass die Ergebnisse vielleicht mehr oder weniger,
jedoch stets verschieden sind. Mögen die Symbole ihres
Ausdrucks wegen der Armut oder der Vieldeutigkeit der Ausdrucksmittel

manchmal mehr oder weniger übereinstimmen, von ihrer
eigentlichen Bedeutung, von ihrem Sinn gilt dies nie. Ob eine
soziale Erscheinung der Vergangenheit ihrer Zeit gegenüber
adäquat war oder nicht, unserer Gegenwart ist sie so oder so
fremd. Selbst wenn wir uns in der Lage halten, über diese
Erscheinung die vernichtendste Kritik zu üben, so hat jene
Erscheinung gleichwohl mit ihrer Zeit unendlich mehr inneren
Kontakt, als mit irgend einer anderen Epoche. Die missratenste
Frühgeburt einer Zeit ist und bleibt ein Kind dieser und
nur dieser Zeit. Alle Kampfflächen, alle Konfliktsebenen, alle
Fragestellungen, alle Lösungsversuche der sozialen Realität
sind stets verschieden von dem, was schon war. Hier entscheiden

bloße Nüancen. Eine soziale Gegebenheit oder ein soziales

Problem an etwas schon Dagewesenem messen und beurteilen,
heißt ungefähr dasselbe, wie dem eigenen Schatten nachjagen.

514



Der Maßstab für die Richtigkeit, wie für die Unrichtigkeit
eines sozialen Phänomens kann nur die Gegenwart selbst sein,
dadurch, dass man die äußeren Erscheinungen am innersten
Wesen, an den tiefsten Bedürfnissen der Gegenwart misst;
die Kritik gesellschaftlicher Phänomene, sei sie positiv oder
negativ, darf, wenn sie einen Sinn haben soll, nur eine immanente

sein. Alles andere ist ein sinnlosess und gefährliches
Spiel mit dem Leben. Die Rückwärts-Orientierung ins Historische

untergräbt alles spontane Leben und damit die wirkliche

Entwicklung oder führt letzten Endes zur Ablösung der
Entwicklung durch die Revolution, die nichts anderes als das

Ergebnis eines Stillstandes der natürlichen Entwicklung
bedeutet. Sollte es übrigens nicht zu denken geben, dass — worauf

ich noch später zurückkomme — die römischen Juristen
die historische Methode nicht kannten?

Unter den Hauptargumenten zu Gunsten des Studiums
des römischen Rechts wird wohl am meisten ein rein, formales
Moment angeführt: die ganz populär gewordene Vorstellung,
dass das römische Recht in einer einzigartigen, unvergleichlichen

Weise geeignet sei, die juristische Urteilsfähigkeit zu
schulen, dass römischrechtliches Denken das juristische Denken

schlechthin sei. Der „klassische" Jurist ist immer noch
der streng römischrechtlich denkende Jurist. Man sollte es
nicht für möglich halten, dass noch im zwanzigsten Jahrhundert
ernstlich folgendes behauptet werden könnte: «L'esprit qui
s'est rompu au maniement de ces argumentations arides (d. h.
der römischen Juristen) dominera avec une aisance singulière
les difficultés concrètes relativement simples des droits
modernes.... Il n'y a pas d'exercice dialectique, si stérile
qu'il soit, qui n'aiguise et n'affine l'intelligence. Or aucun
droit n'est plus propre à un travail d'entraînement intellectuel

que le droit romain." (Girard, Manuel élémentaire de droit
romain.)

Diese Auffassungsweise, die jede noch so unfruchtbare
dialektische Übung, die jede Verstandesgymnastik als das

geeignete Vorbereitungsmittel zur Lösung der komplizierten und
kompliziertesten sozialen Probleme, wie sie im Recht entgegentreten,

betrachtet, beweist eindringlich genug, wie groß heute

515



noch der Abstand zwischen dem Leben und der Jurisprudenz
ist. Diese Anschauung verabsolutiert das formal-logische
Element im römischen Recht, als ob die Form im Recht ein gänzlich

selbständiges Dasein führen würde, während sie doch nur
die Funktion von Inhalten ist. Die im römischen Recht zum
Ausdruck kommenden Formenbildungs-Richtungen sind in
demselben Maße Erzeugnis und Funktion der gesamt-römischen

Mentalität, wie das römische Recht als ganzes. Die
Betrachtung des römischen Rechts von formal-logischen
Gesichtspunkten aus bedeutet aber nicht nur eine unzuläßige
Isolierung und Verabsolutierung der nur in Zusammenhang
mit allem, was dazu gehört und zugrunde liegt, wirklich verständlichen

formalrechtlichen Begriffe, sondern auch eine Erstarrung

und Hypostasierung der formalen Prinzipien, die unsere
angeblichen Lehrmeister selbst nicht kannten. Für jeden
ursprünglich schaffenden Geist ist die Form an sich etwas rein
Sekundäres, nur Werkzeug des Gestaltungswillens, nur Mittel
zum Zweck, nämlich zur Wirkung auf die Realität. Er fühlt
sich daher als freier Herr über seine Formen und bleibt sich
dieses Verhältnisses stets bewusst. So wird uns denn auch

von einem hervorragender Kenner des römischen Rechts
berichtet, dass die Wissenschaft der Römer „nicht in einem Suchen
nach abstrakten Prinzipien und ihrer theoretischen Entwicklung

besteht, sondern sie ist rein praktisch, unmittelbar durch
das Leben und das praktische Bedürfnis angeregt, unmittelbar

auf dessen Befriedigung gerichtet. Dabei gehen sie aber
nicht in bewusster Weise induktiv und deduktiv zu Werke,
sondern sie entfalten ein so wunderbares Talent der unbe-
wussten, naiven Produktion, dass sie einzig und unerreicht
dastehen." (Bruns-Lenel in der Enzyklopädie der Rechtswissenschaft

von Holtzendorff-Kohler.) Es wird uns weiter von den
Römern berichtet, dass sie der rechtsgeschichtlichen
Betrachtungsweise sehr gleichgültig gegenüberstanden, dass sie die
Abstraktion, die Reduktion der Einzelerscheinung auf
allgemeine Begriffe und der Rechtssätze auf allgemeine Prinzipien
bei weitem nicht bis zu dem Grade, wie es heute üblich ist,
trieben, dass sie keineswegs auf Systematisierung, scharfe

Begriffsbildung und Begriffsanalyse ausgingen (Bruns-Lenel).

516



Die Römer waren also weder Historiker, noch Systematiker,
noch Theoretiker.

Stellen wir diese methodologischen Grundprinzipien der
römischen Juristen zusammen, so muss uns die Feststellung
überraschen, dass die römische Jurisprudenz mit der unsrigen
im Prinzip wenig Gemeinsames hat. Gerade wichtigste und
wesentlichste Attribute des schöpferischen Geistes des
römischen Juristen, seine Perhorreszierung der historischen Methode
einerseits, der verallgemeinernden anderseits, seine
Gleichgültigkeit gegenüber System und Begriffsanalyse sind der heute
als wissenschaftlich geltenden Methode gänzlich fremd; gerade
die entgegengesetzten Prinzipien, Begriff und System,
historische Orientierung und Verallgemeinerungstendenz gelten
heute als die einzig legitimen wissenschaftlichen Arbeitswerkzeuge

des Juristen. Für die Betrachtung des eigentlichen
Wesens der Dinge ist aber die Feststellung dieser Divergenzen
bedeutsamer, als die Tatsache, dass aus dem römischen Recht
Hunderte von Rechtssätzen und Dutzende von Prinzipien
dritten oder fünften Ranges übernommen worden sind. Denn
diese Rechtssätze und diese abgeleiteten Prinzipien müssen
notwendig zu ganz anderen Ergebnissen führen, wenn sie nicht
durch jene leitenden obersten Ideen, denen sie entstammen,
reguliert werden, sondern durch anderartige, entgegengesetzte.
Gerade jene leitenden Grundideen der römischen Juristen
gewährleisten eine freie Entwicklung und Wandlung aller
Begriffe, während den im heutigen Recht und in der heutigen
Rechtswissenschaft geltenden methodologischen Prinzipien
gerade die entgegengesetzte Tendenz innewohnt. „Der Wille
zum System ist der Wille, Lebendiges zu töten" (Spengler).
Leben aber ist nichts anderes als Wandlung, Entwicklung.

Statt jenen lebenswahren Grundgedanken des römischen
Rechts nachzuleben, glaubte das Abendland, den Extrakt der
römischen Jurisprudenz in der „juristischen Technik" erblicken

zu müssen. Etwas Paradoxeres kann man sich wohl kaum
denken. An dem, was dem Römer Angelegenheit seines
Herzblutes war, am lebenden Organismus seiner seelischen
Produktion, die unmittelbar an die Tore des Lebens führt, sucht
und sieht der moderne Jurist das Mechanische, Automatische,

517



Lebensbare, die Technik• Aus dem, was dem Römer nur Mittel
zum Zweck, nur Diener seines freien Geistes war, wurde
Selbstzweck. Nicht die römische Jurisprudenz und nicht die
Jurisprudenz an sich ist eine Technik, sondern nur die
abendländische, was eben ihr Verhängnis ist und was sie nicht zu
einer Kulturmacht werden lässt, die sie sein könnte. Der Stolz
des heutigen Richters ist die Legalität seiner Entscheidung,
und wenn diese Legalität nicht auf geraden Wegen erreicht
werden kann, so wird sie es im Notfall — wenn das Leben gar
zu gebieterisch auftritt — auf krummen; aber legal muss die
Entscheidung sein, wenn nicht innerlich, so doch wenigstens
äußerlich; aus Erwägungen des gesunden Menschenverstandes,
der Gebote der Ethik, der Kulturnotwendigkeiten, der sozialen
Idee „allein" wird ein Richter heute nie ausdrücklich gegen
ein bestehendes Gesetz entscheiden, das wäre eine Amtsplicht-
verletzung. Das ist Technik! Von der römischen Jurisprudenz
aber zu behaupten, sie sei eine Technik, ist gerade so wenig
gerechtfertigt, als von der Maltechnik Rembrandts oder der
Schreibtechnik Goethes oder Dostojewskis zu reden. In der
ursprünglichen, unmittelbar durch das Leben angeregten
Produktion sieht der Epigone nur das Schema. Ein solches Schema
ist ja gewiss mehr oder weniger immer zu entdecken; während
dieses Schema aber beim genialen Künstler das Ergebnis seiner
Produktion, ist es beim Epigonen der Ausgangspunkt.
Dasselbe Verhältnis besteht zwischen der heutigen und der
römischen Jurisprudenz.

Die römische Jurisprudenz hatte weder mit der heutigen
systematisch-historischen Wissenschaftlichkeit noch mit der
heutigen juristischen Technik viel Gemeinsames. Für die
Römer war die Jurisprudenz eine Kunst, die ars boni et aequi,
die Kunst der guten und gerechten Entscheidung des Einzelfalles,

sei es auch auf Kosten der Begriffstreue, denn: summum
ius, summa iniuria! Die Römer schufen nicht in historischen
oder theoretischen oder systematischen Gebundenheiten,
sondern, als geniale Künstler der Rechtspflege, intuitiv.

Relativ wahr ist es, wenn Spengler sagt: „Alles abendländische

Recht wird für die Zukunft, alles antike für den Augenblick

geprägt". Allein während er das geistige Plus in der

518



abendländischen Tendenz erblickt, müssen wir es, soweit jene
Behauptung den Tatsachen entspricht (auch die Römer sind
diesem Ideal nicht vollkommen gerecht geworden), mit allem
Nachdruck in die Antike verlegen. Allein die Rechtsprägung
für dem Augenblick, für die Gegenwart verbürgt die rechtliche
Dynamik, die stete Bewegung, die fortwährende Anpassung.
Steter Gegenwartssinn ist sub specie aeternitatis Dynamik. Und
gerade die rechtliche Statik, die Spengler angeblich in der
Antike finden will, ist das charakteristische Produkt der
abendländischen Rechtssetzung, die, indem sie Gegenwart und
Zukunft krallenhaft umspannt, den Fluss des Lebens zum
Erstarren bringt, alle Bewegung und alle Entwicklung zu
unterbinden sucht. „Der Wille zum System ist der Wille, Lebendiges

zu töten." Dieser Wille beherrscht die abendländische
Jurisprudenz.

Diese Jurisprudenz hat mit der römischen im Prinzip nichts
zu tun.

So erzeugt das gegewärtige Verhältnis unserer Jurisprudenz
zur römischen nichts als eine Halbheit. Wir klammern uns
nur an die äußerlich sichtbaren Einzelerscheinungen des römischen

Rechts, ohne dessen Grundcharakter im tiefsten zu
erfassen. Anderseits verhindert die verfälschte Tradition im
Namen des römischen Rechts unsere eigengesetzliche
Entwicklung. Der Dämmerzustand, den die hypnotische Einwirkung

dieser Tradition zur Folge hatte, bewirkte, dass wir
weder Römer, noch wir selbst sind. Aber die einzige Konsequenz

aus dieser Erkenntnis ist nicht, wie die juristische
Tradition und wie Spengler im unvereinbaren Widerspruch mit
seiner — richtigen — Lehre von der Unerkennbarkeit des
Wesens fremder Formen postulieren: die Kenntnis des antiken
Rechts und der abendländischen Rechtsgeschichte, sondern:
um wir selbst zu sein, müssen wir nur wir sein!

Die juristische Kultur Roms war eine einmalige, nicht
wiederkehrende Erscheinung, wie die plastische Kultur
Griechenlands, wie die Pyramidenkultur der Pharaonen, —
einmalig im Guten, wie im Schlechten. Trotz ihrer wunderbaren
Qualitäten sind wir von ihr unendlich entfernt. Dies sollte
schon an der einzigen Tatsache, dass auch die größten römi-

519



sehen Juristen am Institut der Sklaverei prinzipiell nicht
gerüttelt haben — trotz der Definition des Rechts als der ars
boni et aequi! — klar werden. An unsere Tore klopfen ganz
andere Bedürfnisse, von einer ganz anderen Kategorie sind
unsere sozialen Realitäten und unsere kulturellen Jdeale. Mögen

auch die letzten methodologischen Prinzipien, die der
römischen Jurisprudenz zugrunde lagen, der Lebenswahrheit,
den Anforderungen des Entwicklungsprozesses durchaus
gerecht werden, so können die Lösungen des römischen Rechts
für uns weder Vorbild noch Maßstab bedeuten, da dieProbleme,
die Materie, die Bedingungen des sozialen Lebens heute ganz
andere sind.

Wenn nach wie vor in der Rechtspflege der Mechanismus
regieren soll, das Individuelle und Persönliche ertötet, die
freien Kräfte der Seele missachtet, unsere Realitäten und Ideale
stetsfort nur durch eine juristische Technik reguliert werden
sollen, dann muss darin ein bedenkliches Symptom erblickt
werden. Da anderseits Begriff und Handhabung der juristischen
Technik an traditionall verfälschte Vorstellungen vom Wesen
des römischen Rechts geknüpft sind, eine fruchtbringende
Änderung unserer Einstellung zum römischen Recht aus
verschiedenen Gründen nicht möglich, aus anderen auch nicht
erwünscht ist, weil selbst eine kongeniale Erfassung des Wesens
römischer Jurisprudenz für uns keine Problemlösung bedeuten
würde und es von einer sterilen Lebensanschauung zeugt,
statt ins volle Menschenleben hineinzugreifen, mit unendlicher
Anstrengung und letzten Endes doch nur fragmentarisch die
Lebensverhältnisse einer längst entschwundenen Kultur her-
vorzuzerren, die für uns doch keine Maßstäbe abgeben können
— aus allen diesen Gründen muss in der Ausschaltung des
Einflusses römischen Rechts auf die Gegenwart eine wesentliche

Bedingung sozialen und kulturellen Aufstiegs erblickt
werden.

Was tut dem heutigen Juristen Not? „Eine unmittelbare
ausgedehnte und praktische Erfahrung im Wirtschaftsleben der
Gegenwart", wie Spengler fordert? Dieses Postulat ist durchaus

verständlich von einem Standpunkt, für den das Denken
„nur" im Reiche der Gedanken herrscht und für den „das

520



wirkliche Leben, die Geschichte nur Tatsachen" kennt. Wer
aber nicht mit dem Marxismus die Grundlage des Lebens
m der Wirtschaft und in allen geistigen und seelischen Phänomenen

nur den „Uberbau" erblicken kann, muss notwendig
die Ziele anderswo suchen. Nicht die im Wirtschaftsleben
Erfahrenen, sondern die Bahnbrecher und Träger des kulturellen

Gewissens müssen das Recht schaffen und anwenden.
Nicht der Sklave der Begriffe und der auf starren Begriffen
aufgebauten Gesetze, nicht der vom römischen und auch nicht
von irgendeinem anderen Gestrigen, das auch das Morgige
sein will, Geschobene, sondern der alle Höhen und Tiefen
des Lebens belauschende, die tiefsten Sehnsüchte des Menschen
nachfühlende, der helfende und heilende Arzt und Wegweiser
unserer zerrissenen Menschheit — dies ist der ideale, der wahrhafte

Beruf des Richters. Das Platonische Wort variierend,
nein deutend : „Die Philosophen sollten Richter und die Richter
Philosophen sein!"

Zürich gregor edlin
000

RECONSTRUCTION FINANCIÈRE DE L'AUTRICHE
PROGRÈS réalisés au cours des quatre premiers mois

Les protocoles de Genève constituant le programme de
relèvement financier de l'Autriche ont été signés le 4 octobre
1922.

D'ordre essentiellement financier, le programme a pour but
d assurer en deux ans l'équilibre du budget autrichien et de

Permettre ainsi à l'Autriche de couvrir après cette date ses
dépenses au moyen de ses seules recettes, sans avoir recours
a l'emprunt ni à l'inflation.

Toutefois, comme il importait d'arrêter sans retard 1

inflation monétaire et que l'équilibre du budget par la compression
des dépenses et le relèvement des impôts ne doit être réalisé

qu à la fin de 1924, il fallait recourir à l'emprunt pour combler
le déficit de la période intermédiaire. A cet effet, le programme
prévoyait l'émission en Autriche des emprunts nécessaires aux
besoins des premiers mois, il prévoyait aussi des emprunts
extérieurs jusqu'à concurrence de 650 millions de couronnes

521


	Das Römische Recht und die Gegenwart

