
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Die Philologen vor der Dichtung

Autor: Rychner, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749947

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOLOGEN VOR DER DICHTUNG

„Jeder tanzt auf seinem Seil
Seine kurze SpanneZeit

Jakob Schaffners Attacke gegen Gottfried Keller im letzten Heft dieser
eitschrift hat ihre Stoßwucht nicht bloß gegen Sterblichkeiten dieses Un-

selichen. gerichtet, sondern im Vorbeiweg wieder einmal jener seltsamen
enschengilde eins ausgewischt, deren perverses Schicksal es will, dass sie

'? Dichtung heben und davon Zeugnis ablegen. Ein Philologe, der sich
kritischer Schriftstellern befasst, ist für die meisten Dichter erstens

ein einfältiger Tropf und zweitens ein Mucker, dessen kleinliche Feind-
se igkeit von Zeit zu Zeit an den Pranger gestellt zu werden verdient. Gut,
zugegeben; aber gibt es denn in aller Welt Leute, welche die Dichterwerke
so' meLr erwartungsfiebernder Erregung in die Hände nehmen, welche mit

ergebenem Herzen jeden gelungenen Tonfall eines Satzes, jedes
übersehende Bild, jedes überlegen ausgewogene Kapitel zu einer großen Ange-
egenheit der eigenen Seele machen, kurz: Haben die Dichter wohl eine so

i F
|
ereite Lesergarde wie diese gehassten und bemitleideten Philologen

Jawohl, kann man mir entgegnen, jawohl, jeder Leser, der nichts vom Literaten
sn - "at> ist dem Idealleser um Klafterlänge näher. Auf jeden Fall darf man

g
aber nicht verhehlen, dass diese idealeren Leser, der gebildete Kaufmann,

eamte, Arzt, oder was er sein mag, ihre Lektüre nicht vom Zufall bestimmen
• SeiL' ."^'stens informieren sie sich vorher, oder sie lassen sich sogar erst auf

eine Kritik hin — wir wollen diese damit nicht überschätzen, beileibe nicht —
1 einem Buche näher ein. Denn das sind Leute, denen der moderne Lebens-

pe -r nicht Zeit lässt zu allerlei unbefriedigenden Experimenten, denen sie

fer'TSt'U J 'ZUm ^pfer bringen. Sodann sind es Leute, die weit davon ent-
Ph'1? ]SI ^'e ^°be der Kunst in unserer Zeit zu überschätzen Mit den

i ologen verhält es sich nicht ganz so, denn in voller Gemeinschaft mit den
\^jC P1 neigen sie dazu, die Kunst bisweilen ganz maßlos zu überschätzen.
Bew"1 nicht so wäre, hätte es keinen Sinn mehr, Hirn und Federkiel in

^ j^unS zu setzen; und statt über die Schicksalsidee eines Romans zu rätseln,

m» e)n?a,n.sjcb st'll und bewegt über den 5 Uhr-Kurszettel beugen, aus dem
man gleichfalls Schicksalsideen lesen kann.

die H
Schumann sagte, dass sich die Kritiker nicht einbilden sollten,

Die K T"' der K,Ünstler zu sein, da diese sie verhungern lassen könnten",

läse un? j.waren als° die Herrgotts. Man hört eine Stimme aus dem Gegen-
wâhï' CS

TV l"6 Alfre4 %rrs : :>Ein Zufall ist es, dass wir euch zum Gegenstand

mil'
en' .'c r' Wir sind nicht angewiesen darauf." Es ist ein ewiger Fa-

bis lenf e'n Teil läuft andauernd gekränkt herum. Die Dichter leugnen

gew"h
Ute Daseinsrecht der Philologen; diese haben sich längst daran

u
i°, nt> gerechte und ungerechte Kläpse (aber immer Kläpse) einzustecken

wis kUTgferecht ^'e a"Bere Wange darzubieten. Spitteier nennt die Literatur-
senschaft die emsige Martha; überhaupt werden zornige und teilweise

Phil 'fC « VVOn ^en Dichtern gegen eine petrefaktenhafte Vorstellung „des

sch
°

i
abgefeuert, gegen einen Mythos, gegen ein Gespenst, als das wahr-

]• i e,rî c c'ej". alte Düntzer noch in den Köpfen spuken mag. Hier steckt näm-

tere ZIernilc4er Unterschied zwischen Dichtern und Kritikern : diese letz-
DasU'6 T u'ten ^'e P-rsten waren, kennen wenigstens die Werke der Dichter,

mgekehrte man erlaube ausnahmsweise einen Zweifel. Sogar zuviel

489



gelesen Haben sie, sagen die Dichter, und zwar in den Werken längst
Verblichener! Die Lebenden fordern ihr Recht; der Dichter von heute sieht in
der Gesamtheit der vielhundertjährigen Literatur ein Hindernisgebirge für
seinen Erfolg. Und so kommen die Biltern in fegenden Gewittern über das
Land. Schaffner polemisiert gegen die literarhistorische Bildung, welche das

Gefühl für die Leistungen der Gegenwart abstumpfen soll. Und andere tun
sich viel darauf zugute, dass sie wohl Bücher schreiben aber keine lesen;
besonders unter den Schweizern finden sich Reinzucht-exemplare von geistigen
Schläfern, die mit ein bisschen traumhaftem Naturdusel eine Persönlichkeit zu
mimen sich unterstehen. Hätten sie wenigstens, wie Schaffner es will,
„Naturwissenschaft und Metaphysik im Leibe", es ließe sich allerhand hoffen; aber
auch damit ist es nicht so herrlich weit her. Traurig wird es, wenn diesen
Leuten, die sich „Dichter" nennen, unsere herrlichsten Werke in unserer
herrlichen Sprache so wenig bedeuten, dass sie den intimen Umgang damit
leichthin verschmähen. Es ist ein wenig erhebendes Schauspiel, Schriftsteller
unserer Tage etwa über Schiller mit Anmaßung und der dicksten Kenntnis-
losigkeit sprechen zu hören wie ein moderner Physiker nie über Newton
spräche. Es wird ja nicht ausbleiben, dass die nächste Generation über die
heutige ebenfalls den Stab bricht, und dass die einzigen, welche ernstlich und
beflissen die Werte unserer Epoche hüten und vor der Vergessenheit zu
bewahren suchen — die Philologen sein werden. Die Dichter mögen ihn
verlachen, aber es taucht vielleicht 1950 ein Kritiker auf, der einem dann

„veralteten" Roman Johannes eine Liebeserklärung macht und wohl
daran tut!

Die Menschen sind heutzutage schnellebig geworden, die Ideen sind es auch.

Die These vom .Allnaturalismus" wird eines Tages graue Haare haben, einer

neuen Forderung das Feld räumen und gebeugt zu den Müttern zurückkehren.
Mag dann eine neue Formel für pantheistisches Weltgefühl oder für die romantische

„progressive Universalpoesie" Leben eingehaucht bekommen, sie wird
sich in ein lebendiges System einfügen, das sich wandelt und weitet. Denn
die Literatur ist ein Organismus, der wuchert wie ein Korallenbaum; den

ganzen Baum und seine Strukturgesetze zu begreifen — die Leidenschaft der

Philologen! — ist wohl nicht so hahnebüchen, wie es nun die obersten Korallen
haben wollen, die sich vom Stamm ja gar nicht lösen können, selbst wenn sie

es wollten. Dass eine Gottfried Keller-Dämmerung einsetzen müsse, das fühlten
alle; man wartete darauf mit der Uhr in der Hand. Sie hat längst begonnen.
Beweise: Eduard Korrodis Literaturbriefe, Spittelers Keller-Rede, E. Erma-

tlngers G.Keller am Wendepunkt zweier Jahrhunderte. Man ist in derlei Sachen

sehr selten der erste. Schon vor Jahren hat F. F. Baumgarten die Grundgewölbe
C. F. Meyers überkritisch geprüft. Derlei Schriften können einen Ruhm
erschüttern, sie bringen ihn aber nicht zu Fall. Vollends ein Dichter mit
ausgeprägtem Gefühl seiner Eigentümlichkeit, wie Schaffner, warum will er das Standbild

Kellers ins Wackeln bringen P Aus Zorn, weil die Philologen ihn immer

wieder daneben stellen und behaupten, Schaffner habe die kürzeren BeineP

Dann könnte es stimmen: „ich seh, die Philologen, sie haben dich so wie sie

selber betrogen." Aber abgesehen von Schaffner, dem unbezweifelten Haup -

mann unserer zeitgenössischen Epik, — mit was konnte man Kellers Novel en

damals überhaupt vergleichen? In ihnen war ein unerhört neuer Ton, auc

wenrïer modernen Ohren bloß noch wie ein Spinett klingt. Zum erstenmal vra

beispielsweise die Ironie in der deutschen Epik fruchtbar geworden, die Roman 1

490



brachte es nur zur Forderung. Schaffner hat in seinem Aufsatz ja auch Ironie,
er zeigt, inwieweit Paul 11g und Felix Möschlin schon über Keller hinaus
S

Ki*
könnten Philologen nachdenklich werden, wenn ein Dichter an

einer Novelle Kellers den „verhauenen Schluss" hervorhebt, das Tanzlegend-

J Vganz 'ns Planlose verspielt" nennt, und darauf die Dichter des Probus
und des Wachtmeister Vögeli dagegen ausspielt. Warum nicht Der Radikale
ist notwendig, aber man lasse auch die gemäßigteren Mauerblümchen des
Geistes noch ein bisschen leben, die da an eine Hierarchie der Geister glauben
1 gewissen Distanzierungen festhalten.

t ,an bann es dem Philologen nicht verdenken, wenn er sich auch ein
Urteil in Geschmackssachen zutraut ...," dies lässt sich bei Goethe finden,
*jer einem Kritiker Dank wusste, dass dieser „aus eigener holder Fruchtbarkeit
den Wanderjahren höhere Bedeutung und kräftigere Wirkung verlieh Diese
eigene holde Fruchtbarkeit ist zuweilen ganz beträchtlich; heutzutage haben

W'k w'e Gundolf und Bertram, Wölfflin, Scheffler, Worringer eine

W' •
ebenso tiefe, sondern ebenso breite Wirkung wie bedeutende Dichter

Wieviele „Dichter" aber werden in dem fünfbändigen Herbarium Alfred Kerrs
auf eine Nachwelt kommen, obschon diese von ihnen nichts wissen will, als was

perr über sie dachte Welch hübsche Ironie ist es, dass die philologische
.abultät der Universität Bonn dem Dichter Thomas Mann den Ehrendoktor-

ptel verlieh! Dass sich Erich Schmidt für die Aufführung von Wedekinds
Erstling erfolgreich einsetzte. Dass Karl Kraus für Wedekind, Trakl, Werfel
von seinen besten Lanzen brach! Von Franz Blei und seinen Legionen zu
schweigen! Und in der Schweiz: gibt es einen Dichter, der in den letzten zehn
Jahren von Eduard Korrodi nicht die ihm geziemende Würdigung gefunden
hatte? Er erhebe sich! Hat es der Schatten Gottfried Kellers verhindern
önnen? Nein! aber all diesen Leuten flicht die Mitwelt wenig Kränze. Der

schöne Egoismus der Dichter hat es bis jetzt verhindert, die etwas selbstlosere
Arbeit solcher Mittler anders als über die Achsel anzublicken.

Aber kein Lamento deswegen. „Zum Kugeln, wer ein kritisch Ämtchen
"ottsbitterlich pathetisch nimmt..." Es gilt nicht, ein Selbstbewusstsein

p?en ein anderes zu verteidigen, da eine Menschenkaste, die ihr Leben dem
eist verpflichtet, sich damit selber der billigsten Lächerlichkeit preisgäbe,
reuen dürfen sich indessen heimlich die Philologen, dass vieles, was Schaffner
ei Keller vermisst, sich schon in einem von dessen Zeitverwandten erfüllte,
afs unser heutiges Leben jetzt und noch auf lange hinaus von einem Auf-

wuhler und Befreier beunruhigt und gesegnet wird: von Nietzsche. Und was
war er? Ich bringe das Wort kaum über die Lippen. Er hat die Grenzen
gesprengt, vor denen Keller mit dem Kompromiss des Humors haltmachte, ihn

mderte kein Feuerbach, einen Feuerregen auf eine Zivilisation zu werfen, in
eren Mitte er unerkannt der Größte war. Er hat uns und die deutsche Prosa

weiter vorwärts gebracht als irgendein Dichter der letzten fünfzig Jahre, und
sein eigentliches Leben beginnt vielleicht erst. Wir sind in einer alexandnnischen

Poche. Aber auch sie hat eine Zukunft.
* *

>1«

À k"^ "Un zu em'Sen literaturkritischen Büchern. Ein schweizerischer
Ästhetiker, Ernst Hirt, schreibt eine Arbeit: Das Formgesetz der epischen,
dramatischen und lyrischen Dichtung}) Niemand wird die Gefahren solcher

B. G. Teubner, Leipzig 1923.

491



Systembauwerke besser kennen, als die ästhetischen Architekten selber, welche
mit dem Material selbstgeschaffener Begriffe handwerken. Wie lange bezog
man noch alle Maßstäbe zur Beurteilung aus Aristoteles, den man auf die
unmöglichsten Weisen zu interpretieren lernte, indes man dumpf ahnte, dass sich
aus ihm nicht in Ewigkeit das lebendige Wesen der Dichtung erkennen ließe.
Heute wird einem auf den Mittelschulbänken anhand des Laokoon eingebläut,
dass es mit dem Ut pictura poesis nicht mehr ganz seine Richtigkeit habe. Die
kunstkritischen Schriften Schillers, Goethes, Jean Pauls, der Schlegel — sie
fristen ihr Dasein noch in Fachkreisen, über die hinaus Vischer und Hartmann
mit ihren systematischen Schriften nie weitere Wirkungskreise schlugen.
Anfangs dieses Jahrhunderts hat Theodor A. Meyer in seinem Stilgesetz der
Poesie eine grundlegende Erkenntnis ausgesprochen (die zum Teil auch in
Mauthners Kritik der Sprache ihre Formel fand), dass nämlich „die psychischen
Gebilde, die durch die Rede ausgelöst werden, in ihrem Wesen durchaus
verschieden sind von den Wahrnehmungsbildern unserer Sinne, deren Aufhebung
und Zerstörung sie zur Voraussetzung haben." Aus der Natur der Sprache
sollte also alles weitere abgeleitet werden. Benedetto Croce hat, da Ästhetik
und Linguistik „Wissenschaften des Ausdrucks" sind, geradezu von ihrer
Identität gesprochen.1)

Hirt nimmt die drei poetischen Gattungen als Unterbau, wie E. Bovet in
Lyrisme, Epopée, Drame: er will die Beziehungen der „Erlebnisformen" zu
den „technischen Formen" in ihrem Wechselspiel erkennen. Gleich anfänglich
werden zwei Begriffe, „Bericht" und „Darstellung", inthroniert; das Drama
und die Lyrik sind ausschließlich Darstellung, im Epos tritt daneben der
Bericht : Reden handelnder Personen von früheren Geschehnissen, von
Plusquamperfekthandlungen. Das Subjekt stellt sich dar, vom Objekt wird berichtet,
derart wird von der Urunterscheidung „Ich und Welt" die Analogie gewonnen.
Es sind also bereits zwei Begriffe auf die Füße gestellt, etwas schwierig zwar
zu begreifen wieso, denn sie erweisen sich in der Folge nicht als sonderlich
verwertlich und fruchtbar. Die weitere große Unterscheidung wird gezogen
zwischen innerer und äußerer Form. Zunächst die äußere Form: „Ich nenne
die äußere Form der drei poetischen Gattungen die Erscheinungsweise des
Stoffes hinsichtlich der Kategorien Sein und Werden, Stete, Dichte,
Perspektive, Konkretsein, Raum und Zeit." Was noch übrig bleibt, gehört zur
inneren Form. Nämlich: Tragödie, Komödie; Epos, Roman, Novelle, Märchen
usw.; Lied, Ode, Hymnus. Nun ist das Handwerkszeug gewonnen, und Hirt
geht damit an die Arbeit, mit Sorgfalt, Eindringlichkeit, mit unerhörter
Ausdauer. Am epischen, dramatischen und lyrischen Gedicht werden nacheinander
die Kategorien Innere Form — Äußere Form verwendet, der Autor schwelgt in
der Lust umständlicher Analyse. Fast zu ausführlich wird von Ergebnissen
Bericht abgelegt; nicht alles ist überraschend, weil nicht alles neu ist, und vieles
kommt einem Durchschnittleser — ein solcher schreibt diese Zeilen — zu
mikroskopisch gesehen vor. Am Mikroskop ermüdet das Auge rasch. Und da man
eine erlernbare methodische Art der kritischen Aufdeckung spürt, da man
dreimal auf demselben Weg an die größten Objekte geführt wird, lässt die
geistige Spannung nach; denn die Ideen wechseln nicht, nur die empirischen
Ergebnisse. Gegen das Einzelne kann man gar nicht viel einwenden, da ein
solches objektives Buch im Grunde weniger aufregende Probleme in eine

') Von Emil Ermatingers Buch Das dichterische Kunstwerk (B. G. Teubner) wird in einem
Sonderartikel die Rede sein.

492



breitere Diskussion wirft, als ein mit den Herzschlägen der Sympathie oder
Abneigung werbendes oder verdammendes Zeugnis für Einen. Der Kritiker
soll nicht Werturteilen aber alle Urfragen der Menschen gehen letzten
unausweichlichen Endes irgendwie zum Problem des Wertes. Niemand bringt
es fertig, Kleist auf die nämliche Art zu lieben wie Hölderlin, selbst wenn er
beide liebt; schon der Name des einen gibt unserer Seele einen Zuck, der
andere eine wellig feierliche Schwingung. Man vermag es nicht, von Hölderlin
mit denselben Worten zu sprechen, mit denen man kurz zuvor von Kleist sprach.

Bei einer formalistisch-ästhetischen Untersuchung indessen werden solche
Affektverhältnisse ausgeschaltet; man tritt mit den gleichen Fragen von einem
Dichter zum andern und bedient sich von dem, was er darauf beut. Das Problem
der Zeitbehandlung im Drama kann an Sophokles mit den nämlichen
Handgriffen gestellt und gelöst werden wie an Gerhart Hauptmann. Natürlich
konstatiert man Unterschiede. Hierin liegt ein anerkennenswertes Bestreben Hirts,
am Formalen nicht zusehr hängen zu bleiben, sondern es weniger scharf von
der psychologischen Motivierung zu trennen als den Ästhetikern meistens
angelegen war, und als seine Kategorien vermuten lassen könnten.

Die Begriffsscheidung „Innere Form — Äußere Form" ein ganzes Buch
hindurch in Anwendung zu bringen, hat etwas Gefährliches. Hirt versteht es
zwar, dennoch auf alles zu sprechen zu kommen, er fühlt sich nicht eingeengt.
Aber in den beiden Begriffen strömt zu wenig pulsierende Wärme, um über
zweihundert vielhaltige Seiten damit ausstatten zu können. Das muss Hirt
auch irgendwie bewusst geworden sein, denn er schiebt ganze Monographien
über Dichtungen ein. Exempel sollen lehren, wieer's meint. Welche Erkenntnis-
und Gestaltungskraft ging von den Polen Naiv—Sentimentalisch aus! Eben
weil es Pole waren, gewonnen durch lebendige Erfahrung an zwei Menschheits-
typen. Naiv und sentimentalisch sind keine Formprinzipien, und dennoch
gejagte Schiller zu formalen Gesetzen, oder wenigstens zu Maßen, welche an die
Gattungen gelegt werden konnten. Aber im tiefsten Grunde sprach er immer
von weit Wichtigerem, er der die „Drangsale der Kultur" so hart zu spüren
bekam, dass er sich das Bild einer Natur wie Goethe selber erschaffen hätte,
wäre ihm vom Leben nicht in Güte der Lebendigste als Freund geschenkt
worden.

Gesetzestafeln können den Händen lastend werden. Hirt will auch keine
besetze aufstellen, er will sie nur finden. Und wie es den Suchern zumeist
ergeht, ist bekannt.

* #
* >

Nach diesem großen Wurf zwei Dichter-Monographien: Walter Linden
^pendet einen Conrad Ferdinand Meyer,1) Ernst Aeppli gibt ein Buch heraus:

w'lMJ lmas°-^ So geht es den Dichtern: nachdem F. F. Baumgarten das
Weltbild Meyers sorgfältig aufgedröselt hatte, kommt nun eine Schrift, die
nichts Geringeres unternimmt, als eine Synthese. Das Wort ist in der heutigen
Literaturwissenschaft hoch im Schwange; recht leicht schwingt es sich von den

'Ppen, klingt gut und mannhaft. Man will die Gestalt des Dichters hinaus-
Projizieren, wie man sie im Innern trägt. „Von der Gestalt ausgehen" war eine
ästhetische Grundforderung Goethes, die ihm gegenüber erst von Gundolf be-
g en un" exekutiert wurde. Linden weiß mit Vornehmheit und Takt an seinem

Walter Linden: Conrad Ferdinand Meyer Entwicklung und Gestalt. C. H. Beck, München.
t-rnst Aeppli: Spittelers Imago. Eine Analyse. Huber & Cie., Frauenfeld.

493



Meyerbild die Züge in Erscheinung zu bringen, welche die Forschung von
A. Frey, E. Korrodi, E. Kalischer, R. d'Harcourt und das Buch von Betsy
festgehalten oder entdeckt hatten. Mit Nachdruck weist er auf die geistesgeschichtlichen

Einflüsse, besonders auf die Einwirkung von Vischer, Michelangelo, Jakob
Burckhardt und Shakespeare. Schaffner erzählt in seinem G. Keller-Aufsatz,
dass er Karl Scheffler gegenüber in zähem Disput „vergangenen Epochen und
Geistern überhaupt jeden Einfluss auf die Gestaltung unserer Welt bestritt".
Er wäre mit C. F. Meyer noch vehementer ins Gericht gegangen, da das Wort
vom „Bildungsdichter" von einer gewissen Generation gern auf die Schleuder
gelegt wird, wenn von Meyer die Rede sein soll. Dieser ist für sie ein in der
Dichtkunst dilettierender — Philologe. Das Leben! rufen sie und meinen
damit schon weiter zu sein. Dass aber die Vergangenheit auch für einen Dichter
nicht tot zu sein braucht, wie sie es, Gott weiß wieso, gern hätten, beweist als

Beispiel Meyer — Schiller tat es schon längst —, und weiterhin beweist Linden
das Zeitgemäße in Meyers Problemstellungen, indem er die Geschichte des
19. Jahrhunderts mit seiner Geistesentwicklung und Haltung fast etwas gar
findig in Beziehung setzt. Fried. Theodor Vischer und 1870/71 — diese beiden
Erlebnisse deutet Linden als die großen Entscheidungen in Meyers Seele;
Vischer kappt die Fesseln, die den Jüngling an die Romantik banden, er lehrt
ihn die Einheit von Bild und Gedanke : „Die Poesie ist nicht da, dass sich der
Leser den Kopf zerbreche, sie gibt ihre Ideen unvermerkt ein, weil sie ganz
in Bild und Form gewandelt sind". Das Gegengewicht des Gedankens, jene
Sinnlichkeit, die der Sprache Meyers Gestus nicht bloß Stimme verleiht, ist in
Korrodis Schrift mit dem Bewusstsein gewürdigt, dass der Sprachleib Ebenbild
der Dichtergestalt und deshalb Urbild für die Kritik ist. Die Wirkung des
Krieges von 1870 ist bekannt; Meyer festigte sich im Gefühl, Ghibelline, d. h.
Vertreter des Kaisergedankens zu sein. Linden ist gerade noch der ja
naheliegenden Gefahr entschlüpft, durch reichliche Häufung von Einzelstellen aus
Briefen das Abbild eines teutschtümelnden Worthelden zu konstruieren. —

Hält Linden am Begriff der Synthese fest, so geht Aeppli mit einem Willen
zurAnalyse vor, der nicht minder modern ist als jener, da er von einer bekannten
Schule der Seelenforschung seinen Ausgang nahm und wie alles auch in die
Literatur geriet. Von der Psychanalyse sind ein paar Bohrmethoden
übernommen, doch werden sie mit kunstwertlichem Takt angewandt. Von der
Maxime, dass „jede Konfession mehr beichtet als der Beichtende weiß", geht
die Entdeckungsfahrt aus, auf welcher der Autor die reichsten Ergebnisse aus
der seelischen Doppelgestalt des Imago-Helden Viktor gewinnt. Er folgt mit
Wachheit der Haupthandlung des Romans, die im Innern Viktors spielt, stellt
mit oft trocken berichtender Sachlichkeit Einzelzüge zusammen wie seelische
Dominosteine, unterlässt sogar nicht, Kragen, Zähne und Stimme der Hauptfigur

mit schicksalshaften Wirkungen zu bedenken. Ein zuverlässiges, sauberes
Präparat, ohne Flunkerei und ohne Uberschwang geschaffen.

Die Studie ist von denkbar unhistorischem Geiste beseelt : nicht nur, dass
keinerlei Brücken zum gleichzeitigen deutschen Roman geschlagen werden,
sondern die Persönlichkeit Spittelers wird als durchaus statisches Element
gewertet; nicht ihre Entwicklung, ausschließlich ihre Entfaltung in diesem einen
Werk darzustellen, verlockte den Verfasser. Das ist an sich schon viel —
aber diese Art der Betrachtung, die den Blick verschärft, indem sie das Blickfeld

einengt, führt wohl in Tiefen, jedoch aus einer zu geringen Höhe. Statt
an die ganze Dichterkonfession, das Gesamtwerk, hält man sich an ein Bruch-

494



stück, dem sich alle typischen Züge implizieren lassen, deren Kenntnis man,
vielleicht unbewusst, anderen Bruchstücken verdankt. So hält ja Aeppli eigentlich

mehr, als er im Titel verspricht, doch hätte man sich von ihm gern mehr
versprechen lassen. Einer Monographie über ein Einzelwerk wird weniger
Gewicht beigelegt, als sie selber haben mag, das gehört zu den Gesetzmäßigkeiten

irdischer Schiclcsalsscherze. Fragt man sich mit Unrecht, warum
erkenntnisvolle Bemerkungen über den Dichter — z. B. die Stelle über das
Produktivwerden des Ressentiments — aus einem Werk gezogen sind, dem
man sie hin und wieder beinahe entklügeln muss, während sie sich in anderen
von selbst anbieten? Das Gefühl lässt sich nicht gänzlich verdrängen, dass
der Kerl, der analysierend zusammengefügt wird, mit seiner Statur auf einer
umfänglicheren Basis noch fester stünde. Vielleicht!

In der von Harry Maync herausgegebenen Sammlung Die Schweiz im deutschen

Geistesleben]) ist von Josef Nadler ein Bändchen erschienen, das sich mit
emem komplizierteren und vielschichtigeren Helden auseinandersetzt als ein
Uichter sich zu halten erkühnen dürfte : es ist eine Art Gargantua selbst neben
den Größten, schon über tausend Jahre alt und unerhört mannigfaltig in den
normen seiner geistigen Ausprägung, — also es ist die deutsche Schweiz. Von
Art und Kunst der deutschen Schweiz nennt sich das Büchlein in Taschenformat,
in dem auf knapp hundert Seiten ein Monumental-Aufriss unserer Wesensart
und ihren historischen Bedingnissen mit erstaunlich weit auskreisender Hand
gezeichnet wird. Es ist ein Versuch, dem das Gelingen gelang, aus Gestalten
und Geschehnissen die bleibende Idee herauszukochen, aus Schicksal und
wlenschenfügung einen Organismus zu erklären, der als geistiges Phänomen
unserer Seele Prägung gibt und in uns als Traditionsgefühl mit jeder Generation
neu geboren wird. Wie Nadler aus Landschaften zu lesen versteht und ihre
Verwandtschaften mit den Menschen herausspürt, dürfte man seit seiner großen
Literaturgeschichte der deutschen Stämme und Landschaften wissen. Lage und
.lederung des Landes bedeuten ihm ewigere Dauerkräfte als Volk und Staat,

Sle Slr>d gleichsam das Becken, wonach sich der flüssige Inhalt formt.
„Eidgenossenschaft war ein sittlicher Gedanke, bewusst geworden an wirtschaft-
ryien Bedürfnissen und aus gesellschaftlichen Nöten ins Staatliche übersetzt."

lesem sittlichen Gedanken, der zu Zeiten bloß noch ein kläglich entwertetes
asein fristete, folgt der Autor, zeigt ihn wirksam in den kultivierten Gesten

e.? ~ürcher Humanismus, in dem harten Staatswillen Berns, der Stadt mit den

^J -60 ^-*escIllcI*tswerken von Justinger, Schilling, Anshelm. Immer

o'jer wird das Staatsgefühl der Schweizer betont: „Es führt kein Weg zur
W

®

l
leSeS Volkes, er ginge denn durch die Geschichte seiner staatlichen

• aßdlungen." Ein positiver Wert also, der für Dinge, die wir nicht hatten,

h 3"fi f jSt angeLihrt werden mag. Es ist noch zarte Kritik, wenn es irgendwo
eiut, dass das Volk der Eidgenossen „zu keiner Zeit übergeistigt war". Das

asst sich nicht leugnen, und ebenfalls nicht, dass wir keinen großen
Philosophen oder Musiker der Welt schenken durften. Wo blieben jene, die „Natur-
Wissenschaft und Metaphysik im Leibe hatten"? Blieb ihnen die Metaphysik

H. Haessel. Verlag, Leipzig.

Aufla
Habbel, Verlag, Regensburg. Der erste Band erschien kürzlich in zweiter

495



lebenslang im Leibe? Oder waren es nicht vielleicht eben — meisterliche
Epiker? Mit Pestalozzi zwar wurde die Schweiz „auf Jahrzehnte die Schule
des deutschen Schulmeisters", aber das ist Geist, der durch denselben
Wirklichkeitssinn temperiert und ins Praktische geleitet wird wie bei Paracelsus und
Haller. Auch an unsere Begabung zu lyrischer Kunstwirkung werden Zweifel
gesetzt, und was bleibt übrig, da wir Armen schuldlos kein Drama haben?
Der epische Geist. Jawohl, der ist unser. Er heftet sich nachgerade an unsere
Sohlen. Indessen sind Keller und Meyer nicht vergeblich einige Meistergedichte
gelungen, es ist das kein Zufall, denn es wächst eine junge Generation, deren
Weltbild einzig in lyrischen Rhythmen prägbar wurde. Der epische Geist
schläft nicht, aber es erwachen — lasst es uns hoffen — noch andere Geister,
und es ist eine Lust, zu lesen.

ZÜRICH MAX RYCHNER

0 0 0

ZUR BETRACHTUNG VON GEDICHTEN
Es gibt in aller großen Poesie Verse, die — ohne der philosophischen Poesie

anzugehören — den Gehalt einer Kultur integrieren, ihre seelischen
Voraussetzungen, das was ihre Atmosphäre ist, erhellen und so in sich symbolisch
sind. In der Rede Fausts an Helena nach der Verteilung des Peloponnes, in
jener Rede, die mit großem Zug ein heroisch-idyllisches Arkadien schildert
und die auch in Goethes Dichtung einsam steht, nach einem Jahrhundert
unangerührt in ihrer Schönheit — in ihr stehen die Verse:

So war Apoll den Hirten zugestaltet,
Dass ihm der schönsten einer glich.
Denn wo Natur im reinen Kreise waltet,
Ergreifen alle Welten sich.

Sie (und schon dieses „zugestaltet" allein) setzen Goethes ganzes Weltgefühi
voraus, sie enthalten das milde Ineinander-Ubergehen von Individuation in
Individuation, was er das Organische nannte und was ihm alles beherrschte.
Nie hätte Dante, seine Welten durch Abgründe gegeneinander abgrenzend,
so sagen können.

In der gleichen Rede sagt Faust zu Helena:
Gelocht, auf sel'gem Grund zu wohnen.
Du flüchtetest ins heiterste Geschick.

Und hier ist die abendländische Auffassung der Kunst als einer metaphysischen
Spiegelung, als eines Bezirks gereinigten, ewigen Daseins, als eines Reichs der
Ideen ausgesprochen, die, zutiefst mit unseren religiösen Grundanschauungen
verwurzelt, einer anderen Kultur fremd, undenkbar wäre.

* **

Das 19. Jahrhundert hat in seiner Dichtung die Gestalt des Seefahrers und
Entdeckers ins Geistige gewendet, er ist ihr zum Gleichnis geworden. Es klingt
am Anfang des Jahrhunderts an in den kühnen Versen Coleridges vom
„Einbrechen in das schweigende Meer, das nie ein Kiel befuhr" (We were the first
that ever burst Into that silent sea); zwei späte und einsame Dichter, Nietzsche
und Mallarmé, haben ihm höchsten Ausdruck gegeben.

496


	Die Philologen vor der Dichtung

