
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: "Vollnaturalismus" in Jakob Schaffners Dichtung

Autor: Bernoulli, Carl Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Als er am Ende durch das Tor der Enttäuschung ins Leben stürzt, fühlt er sich
so unsäglich einsam wie je, alle Bande zwischen Menschen und ihm sind
gekappt und er sucht den Anschluss dort, wo die letzten Hoffnungsreste immer
wieder Zuflucht suchen : bei den Blutsbanden. Es gilt, eine neue Welt zu
erobern, in ihr wird sich seine genugsam offenbarte Seele in den ihr vorgeschriebenen

Konfliktsmöglichkeiten nach den gleichen Gesetzen bewegen, nach denen
sie angetreten. Das Johannes-Wort begleitet seinen ersten Schritt: „Nur frisch
hinein! Es wird so tief nicht sein."

So zieht er dahin, nichts ist sein Besitz als ein aufgebrochenes Herz, allem
empfangsbereit wie ein gepflügter Acker. An was er es verschenken wird, ist
gleichgültig, im Wirbel der Welt wird es „dem zu verehrenden Unerforsch-
lichen" die überirdische Treue halten und ihm in Schmerzen dankbar den
einzigen und höchsten menschlichen Tribut zollen: Amor fati.

ZURICH MAX RYCHNER

0 0 0

„VOLLNATURALISMUS"
IN JAKOB SCHAFFNERS DICHTUNG

Der Aufsatz über den Vollnaturalismus, in welchem Jakob Schaffner die
geistigen Grundlagen seiner Dichtung skizziert hat (Morgenausgaben der Neuen
Zürcher Zeitung, 18.—20. Dezember 1922), erscheint dem vergleichenden Blick
wie eine weitere Ausführung zu jenem Satz Lichtenbergs, dem auch Christian
Morgenstern seine Reverenz erwies: dass die kommende Religion ein
modifizierter Pantheismus sein werde. Inwiefern ist Pantheismus noch zu
modifizieren? Indem das Göttliche in neuen Dingen erkannt und gepriesen wird,
die sich seit Spinozas Zeiten an die Oberfläche des Weltbildes emporgearbeitet
oder welche spätere Geschlechter gar neu gebaut haben. Zwei Stilfermente
tauchen, beinahe tendenziös geschärft, in fast allen Werken Schaffners auf:
der Hang zur theoretischen Aussprache und der Drang nach der Maschine.
Mögen die Phantasien des Hans Himmelhoch noch an Kellers idealisierende
Begeisterung für die Aeronautik erinnern: in der Novelle Der eiserne Götze
hat Schaffner als einer der Ersten die Maschine zum wirklichen Schicksalsträger
und beherrschenden Symbol neuzeitlichen Erlebens gemacht. Sie steht in
jenem Die goldene Fratze betitelten Band, dem auch sonst für die Kenntnis des

Dichters größte Bedeutung zukommt. Er enthält Tastversuche eines Künstlers,
der entschlossen ist, in bisher unbetretene Seelenbezirke vorzudringen; wer sich
darüber verwundert, dass in andern Büchern Schaffners spiritistische Details
ohne jeden Kommentar mitlaufen, der hat sich hier mit Stücken abzufinden,
deren magische Psychologie geradenwegs in die Kreise eines Albert Steffen
hinüberreicht. Und endlich finden sich dann Mord- und Scharfrichtergeschichten

von so entsetzlich verweilender Realistik, dass man nur mit Mühe
zur gemeinsamen Mitte so vielgestaltiger Schöpfungen vorstößt. Sie ist aber

mit des Dichters Hilfe nicht zu verfehlen : er strebt nach einer möglichst
wirksamen und umfassenden Darstellung der Wirklichkeit. Ihn erfüllt das maßlose

Gesichtsfeld moderner Naturbetrachtung und zugleich das Wissen um die
Unerforschlichkeit der Welt. Pilater „steht Tag und Nacht unterm Regen der

Erkenntnis," aber er weiß doch nur: „wir sind nicht von heute und zufällig»
und morgen sind wir weggewischt, sondern es ist alles viel wichtiger, als man

meint, und ganz anders". Diese berauschende Wunderfülle des Daseins is

446



Schaffners Grundgefühl, beinahe ein Programm und eben der Pantheismus,
den er modifizieren muss. Es lässt ihm keine Ruhe, bis er sie im unscheinbar
grausten Ding erlöst hat: die Anstaltsmauern muss im Johannes ein Schicksal
verschönen, auf verregneten Straßen treibt die wandernden Gesellen ein wahrer
Reisefuror und Fernerausch, der sich hungrig auf alle Gelegenheiten stürzt,
und die schimmernden Bahnen und schwarzen Gitter moderner Arbeit sind
hier nicht mehr mit dem sentimentalischen, durchaus falschen Mitleid des
Bürgers betrachtet, sondern mit Blicken, die es erfahren haben, dass ein Proletarier

das stählerne Ungetüm nur verflucht, weil er ihm nicht bloß physisch,
sondern auch seelisch Untertan ist (in Tollers Maschinenstürmern hat diese
Erkenntnis einen verwandten Ausdruck gefunden). Es gibt Menschen, die
Gewissensbisse spüren, wenn sie im Eisenbahnwagen sitzen, weil sie damit
genießen, was sie im letzten Grunde fliehen : den sozialen Fluch der Gesellschaft.
Schaffner sucht ihn auf, um auch seine Früchte haben zu dürfen; er will heutige
Leiden erfassen, um unsre Ansätze zu neuer Lebensweise gläubig bejahen zu
können. Der Folter- und Hexenwahnsinn des Mittelalters verhält sich zu
einer Kathedrale wie die soziale Frage zu einem Sechsplätzer. Grauen und
Schönheit wohnen immer beisammen, sie sind auch unsre Hälften. Noch immer
war im besondern ein neues Erlebnis des Todes das Eingangstor zu einer neuen
Magie des Seins. Nach den Hymnen an die Nacht gelang Novalis das Märchen
im Ofterdingen, in welchem auf Grund naturwissenschaftlicher Erkenntnisse
em phantastisch-neues Weltbild verwirklicht ist. Der Tod ist nach Schaffners
eigener Aussage sein frühes und entscheidendes Erleben. „Der Tod, der Tod
War überall. Diese Möbel — künstlich hergerichtete Teile von längst gestorbenen

Bäumen. Wie Gespenster kamen sie ihr vor. Diese Teppiche und
Gardinen — gewebte und aufgefärbte Uberreste einstiger Pflanzen. Die Schuhe —
Hautfetzen verendeter Tiere. Aus allen Winkeln und Gegenden des Daseins
kamen ihr die Gedanken und Vorstellungen ihrer Lebenslage (Kinder des Schicksals)

Der junge Johannes Schattenhold ist ein wahrer Verwesungsfreund;
keine Todesart ist ihm zu befremdend, als dass er sie nicht genau kennen lernte
Und mit Staunen verfolgte, wie „die bisher für endgültig gehaltenen Wände
eines Körpers durchbrochen wurden und in immer größeren Löchern zerfielen."
Nann es da überraschen, wenn der zum Neuen entschlossene Hans Himmelhoch
über Heines epigonische Nordsee-Mythologie äußert : „Durfte das nach Goethe
Uoch kommen, wenn wir an eine Erlösung von unsern fünf Sinnen und an eine
Vertiefung unseres Weltgefühles glauben sollen ?" Auch hier erscheint also die
Nritik unserer sinnlichen Konstitution als der erste Schritt ins eigentliche
Lebenswunder. „Auch ein neues Glaubensbekenntnis macht sich nötig, weil
uas alte zu dumm wird; es steht nicht ein Wort darin von der großen schönen
weit und der edlen Sehnsucht, die einem das Herz schwer macht und einen
uirgends mehr ruhen lässt." Und nun höre man das Bekenntnis selbst: >>Der
®Tste Schritt zur Erkenntnis der Dinge ist, dass sie einem unbekannt werden.

as ,SJ> so putzig sich das Büchlein gebärdet, nicht mit der linken Hand
hingeworfen. Noch im Johannes wiegt, in stillerer Formulierung, „ein tüchtiger

riker zwei Religionsstifter auf".
Johannes gesteht, er gehöre, nur freilich mit schlechterem Gewissen, zum

•
Schlecht jener Schmoller von der Art des Bürgers Pankraz. Kellers Novelle,

m der das Wirklichkeitserlebnis einer Epoche voll heißen Eifers verewigt ist,
erscheint in Schaffners Dichtung noch einmal wie zu direkter Weiterführung.
n der Erzählung Der Fuchs (Die goldene Fratze) steht ein Jäger Aug in Auge

447



dem Tier gegenüber wie der phantasiekranke Seidwyler dem Löwen. Aber
es ereignet sich nicht mehr eine Bekehrung zum Sichtbaren, ein Abschied von
der Ausschweifung des Gedankens. Die Augen des Fuchses sind wieder zu
„Schießscharten der Ewigkeit" geworden, und das Geschehen, das sie auslösen,
gehört zum Einseitig-Spirituellsten, was Schaffner bisher gegeben hat
derselbe Schaffner, der den Naturalismus „eine der schönsten und geglücktesten
Revolutionen" nennt, von denen die europäische Naturgeschichte zu berichten
hat," und der es anderseits liebt, von der „sogenannten Wirklichkeit" zu
sprechen. Das Tier reizt ihn immer wieder, doch nicht aus Anbiederungssucht,
sondern aus der Notwendigkeit, Grenzen zu verwischen, den untern Rand des
Menschentums abzuleuchten. Das fröhliche Hundevieh, das im Dechanten von
Gottesbüren seinen Kopf nahezu gleichberechtigt zwischen den Personen des
Romans hervorstreckt, wird mit seinem jämmerlichen Tod zu einem Angelpunkt,

der die Menschen umwühlt. Der ebenmäßige, höchst sichere Bau des

Johannes ist auf ein breites Fundament von Kindestraum, dunkler Symbolik
und geheimnisreicher Verankerung gestellt. Damit ist nur ein Abbild von
Schaffners Weg gelungen; er hat durch eine gefährliche, heimatlose, doch
bereichernde Problematik geführt, die nicht nur im Hans Himmelhoch, sondern
noch in einem so zielgewissen Buch wie den Kindern des Schicksals als Neigung
zur formalen Spielerei, zur subjektiven Einmischung erscheint. „Es steht nichts
außerhalb der Natur" — also können wir uns gar nicht extrem genug verwerfen,
um den Umkreis unserer verborgenen Möglichkeiten zu erahnen. „Unsere
seltsamsten Zustände sind unsere glaubhaftesten Erlebnisse" — dieser Satz
eint die scheinbar unvereinbaren Haltungen in der Goldenen Fratze, deren
furchtbare Gesichte dem Leser doch nur ein erschütterndes Nacherlebnis
aufzwingen wollen. Denn der immer laue, aber immer wahre Tag enthält das
Geheimnis so verdünnt, dass man möglichst unbekannte Dinge besehen muss,
um es später an den alltäglichen wahrzunehmen. Der Hinweis fällt auch dann
noch leidenschaftlich aus. Johannes sieht an der Stelle des Flusses, wo das
geliebte Mädchen ertrank, einen glitzernden Salm aufspringen, und der Knabe
ahnt, dass Weltfrömmigkeit „die eigentliche Religion der Menschheit" sei.
Aber es fällt ihm noch schwer, in aller Kreatur das tiefste Wesen gleich innig
zu lieben, überall, wo diese Forderung durchbricht, ist ein erregter Grundton
deutlich vernehmbar. Könnte es bei diesem Dichter anders sein, der sich selbst
immer wieder an die einmaligen Gesichter verliert, ihren Zauber ungebrochen
verherrlicht? Sein tiefster Gegensatz ist dieser Widerstreit von reizvoll
Vergänglichem und dunkel Dauerndem. Die beinahe allzu lebendigen Kinder des

Schicksals sind durch eine Annonce zusammengeführt worden und also schließlich

Kinder des Zufalls — eben dieses Zufalls, den es als legitimen Ausdruck
der Welt, als ihre eigentliche Gesetzmäßigkeit zu erkennen gilt. Denn die
einzelne Äußerung eines unendlichen Wesens ist notwendig beschränkt, ja

scheinbar sinnlos, abrupt. Dies ist ein Hauptthema Schaffners. Eine der

wenigen subjektiven „Störungen" seines neuesten Buches gilt seiner Unwider-
sprechlichkeit: „Ich weiß wohl, ich sollte nun Maries Abschied .motivieren,
und aus irgendeiner vorhergegangenen Handlung .organisch ableiten aber ic

muss bei der Wahrheit bleiben."
Die Stelle fasst Schaffners gesamte Problematik in eine kapriziöse Forme *

Sie drängt ganz zuletzt nach Verneinung der dichterischen Form und subje
tivem Anarchismus. Dennoch ist Schaffner dieser Richtung nicht verfallen.
Er hat sie, wie erwähnt, einmal gestreift, ja recht entschlossen betreten, neu e

448



überwunden. Wie reimen sich hier Werk und Lehre? Auf den ersten

I ifu •
^ass 'n '^m ^as neue Wissen (es ist wirklich neu, weil es an

persönlich bedingten Gegenständen erlebt wurde) nicht von Grund aus umwertend
und formbildend gewirkt hat. Diese Einschränkung hängt aufs innigste mit
seiner Herkunft zusammen und ist eben dadurch gutgeheißen. Am Ende muss
fs. überraschen, dass so umsturzträchtige Thesen bei einem Abkommen Gottfried

Kellers zu finden sind; diese innere Spannung wird ihn aber auch davor
bewahren, einseitig als Mehrer eines Erbes abgestempelt zu werden. Seine
gestaltenfrohe Kunst ist so eng und echt in der Uberlieferung verwurzelt, dass
umgekehrt auch ihr Wille zur Erweiterung die Gewähr innerer Notwendigkeit
•n sich trägt. Es ist viel wichtiger, dass ein so bodenschwerer Dichter nach
manchen hitzigen yorstößen schließlich um ein Dutzend unverlierbarer Schritte
weiter gekommen ist, als dass ein Hintergrundloser uns in Zonen fortwirbelt,
m denen wir uns nur verfrüht und vorübergehend befinden können, weil wir
sie nicht ehrlich erworben haben. Deswegen ist es wahr und entbehrt innerer
Bedeutung nicht, dass gerade die Theorien dieses Schweizers nur gelegentlich
unumgängliche Wichtigkeit haben: an all den Stellen seiner Werke, in denen
"roblerne bewusst zum Austrag kommen. Doch nein, auch diese Charakte-
ï'f. lst. extrem. Schaffners Dichtung liegt heute in einer sehr wohlgeratenen
Mitte, die mit keiner übernommenen zusammenfällt, weil viele Ausschweifungen
nach allen Seiten sie schließlich in einen wahrhaft neuen Schwerpunkt
hineingespielt haben. Selbst der Dechant von Gottesbüren ist in einem so frohen und
üppigen Detail begonnen und ausgeführt, dass der Leser noch kurz vor der
Katastrophe kaum an einen tragischen Ausgang zu glauben vermag. Er war
®ber doch von allem Anfang an in den Untergründen da, und deswegen ist auch
Hoffnung vorhanden, dass anderseits die gedankliche Erörterung der Probleme
®'n schönes Maß derselben Tüchtigkeit nicht vermissen lasse. Die welthaltigen
öätze der erzählenden Partien erstrecken sich, neue Gleichnisse suchend und
bndend, auch über jene verinnerlichten Teile Schaffnerscher Darstellung:
tj£e't tausend Jahren predigen und singen wir von Gott und kennen ihn nicht.
Wir wissen nur, dass er unser Gericht sein wird. Und sicher werden wir seine
rnte sein. — Denn wie unser Glück und unsre Kraft ist sein Glück und seine
att von einer Jahresernte abhängig. — Er hat mehr Leidenschaft als wir, das

unterscheidet ihn von uns. Er ist immer, was wir sind, wenn wir in einer
ettigen Liebe liegen."

,^s wäre also nur vom Übel, wenn sich das Wirkhchkeitsbild dieses Er-
Za

j ers in eine Formel pressen und mit Belegen anders als nur gelegentlich
ä.euten. keße. Seine langwierige, prachtvoll geschlossene Entwicklung nährt

,e Gewissheit, dass ihm die Synthese von Wissen und Schauen immer neu,
'mmer tiefer gelingen werde. Er hat wohl die Stadien hinter sich, wo er jeder
ynzelnen Komponente seiner Dichterkraft abwechselnd preisgegeben war, so

ass er über der „furchtbaren Verlassenheit alles Fleisches unterm Schweigen
ottes an der Möglichkeit einer Harmonie so sehr verzweifelte, dass er zur

Heilung ein anderes Äußerstes bedurfte, die Behauptung, „Weltfrömmigkeit
nicht Gottesfrömmigkeit." Dieses asketisch zugespitzte Wort steht im

Cff ii"'en Von Gottesbüren, der sich auch sonst dem Gegenpol des Spirituellen
auffallend nahe hält: die Verfehlung des katholischen Priesters liegt darin, dass

h'"f uns': w'ssenschaftlich betrachtet. Kinder haben ihm die kostbare Hand-
Sc t des Hohen Liedes entwendet und besitzen diese Verherrlichung des
®° erfüllten Dranges solange, bis er selbst sich ihrem Sinn wieder zugewandelt

449



hat. Schon früh aber ging der Pendelschwung durch die innerste Mitte von
Schaffners Wesen hindurch und erlöste vorübergehend ein Wort, das sie klar
umschreibt und die spätere Einheit vorwegnimmt. Für Konrad Pilater „gab
es ja nichts absolut Festes", aber gerade so fest wie die Sonne steht seine Liebe
zu Barbara. Oder man denke an jenes glänzend gefundene Wort im Dechanten,
das die angeborene, verlorene und wiedergewonnene Neigung zur Bejahung in
wundervoll schwankendem Ubergewicht enthält: „Eine Wirklichkeit ist immer
eine Wirklichkeit"!

ZOLLIKON WALTER MUSCHG
0 0 S

DER JESUITENORDEN UND DIE SCHWEIZ
Die Freude über das Gedeihen eines geistig regen, im lebhaften Druck-

schriftenverkehr sich äußernden Bildungslebens in unserm vom Krieg
verschonten Lande schuldet einen Teil ihres Dankes auch den ausgezeichneten
fachwissenschaftlichen Arbeiten, von denen sich viele wieder der Natur
oder Kultur der Schweiz zuwenden. Es geschieht das dann in zunehmendem

Maße in enger und lebendiger Fühlung mit den heutigen
Lebensinteressen. Auch die theologische Unterabteilung der Historie regt sich

gerade in unsern Tagen wieder durch ebenso gelehrte als anschauliche
Aufhellung der schweizerischen Vergangenheit hinsichtlich ihrer religiösen
Bedürfnisse. Während der zuständige Ordinarius an der Universität Basel,

Prof. P. Wernle, ein breitangelegtes Quellenbild des schweizerischen Protestantismus

im achtzehnten Jahrhundert in mehreren Bänden zu entrollen sich
anschickt, bietet einer seiner Schüler, der sich in der Widmung noch ausdrücklich
dazu bekennt, eine ebenbürtige Schilderung einer etwa gleichzeitig verlaufenden
gegenreformatorischen Bestrebung an: des Jesuitenordens.1) Die Leistung eines
jungen Dozenten, die mit umfassendem Griff gleich ein ganzes Teil wichtigster
Landesgeschichte in die Fächer gesicherter Forschung birgt, verdient es um so

eher auf der Plattform breitester Bildungsinteressen, wie wir es oben angedeutet
haben, willkommen geheißen zu werden, als er zugleich in seiner Person eine
gewissermaßen dynastische Spur auf dem Gebiete der neuern schweizerischen
Kirchengeschichte fortsetzt. Schon sein Großvater D. theol. Ernst Stähelin
beiläufig erwähnt der freilich etwas verzeichnete Pfarr- und Gutsherr in Jakob
Schaffners Jugendroman Johannes (deshalb verzeichnet, weil in seinem nil
hässlich erklärten Gesicht eben doch wundervolle Augen geleuchtet haben "~~

erforschte sowohl Calvin als das Hugenottentum in heute noch nicht veralteten
Werken. Nachdem dann namentlich Wernles Basler Vorgänger Prof. Pudol
Stähelin mit seiner Zwingli-Biographie in der vordersten Reihe steht, schließ
sich ihnen als dritter Namensträger nun der junge Pfarrer von Thaiheim im

Aargau in seiner Eigenschaft als habilitierter Kirchenhistoriker verheißungsvo

an. Eine vorigen Sommer in Basel gehaltene Universitätsvotlesung legt er nu

wenig verändert als Buch vor — um, wie er sagt, einen kleinen Beitrag zu Lis e

an die Urteilsbildung in einer, wie niemand bestreiten wird, seit dem *Sîp®i
wieder höchst wichtig und dringlich gewordenen Zeitfrage. Seiner im 1

verkündeten Absicht, die Geschichte der Beziehungen zwischen der Gesellsc a

1) Ernst Stähelin, Lie. theol., Der Jesuitenorden und die Schweiz. Geschichte ihrer B

Ziehungen in Vergangenheit und Gegenwart. Verlag Helbing und Lichtenhahn, Basel,

450



L Uj ^er E.dgenossenschaft darzulegen, kommt das Buch in der Weise
nach, dass anhand gelehrter/Abhandlungen meistens heutiger Ordensglieder,
j11 ff. Spitze das Hauptwerk von Bernhard Duhr (Geschichte der Jesuiten in
den Ländern deutscher Zunge, bis jetzt vier Einzelbände) reichliche Einträge eigener

gründlicher und fleißiger Forschung eingeflochten sind, die uns sowohl den
Aufmarsch der Jesuiten seit Ende des sechzehnten Jahrhunderts auf Schweizerin®!!

a'S ^le Wirksamkeit einzelner bedeutender Patres und, nach einem Blick
auf die Krise der Aufklärung, den politischen Entscheidungskampf bis zu ihrer
Austreibung aus dem Bundesgebiet im Jahre 1847 ausführlich und ein
leuchtend bekanntgeben. Es geschehen alle diese Mitteilungen so geschickt
wie sicher — in ausgeglichener Stoffverteilung, nicht ohne Temperament, aber
auch nicht ohne Vorsicht. Auf so heißem Boden gewiss das zweckmäßigste
Vorgehen! Die zuständigen Beurteiler (z.B. Herr Prof. W.Köhler in der
Sonntagsbeilage der Basler Nachrichten) sind des Lobes voll, wie hier, wo
bezeichnenderweise bis jetzt keine Hand sich rührte, frisch gewagt und gewonnen
Wurde. Es ist nicht zu zweifeln, dass ein solcher kecker Treffer den Verfasser
"1 uen Genuss aller gebührenden Ehren einsetzen wird ; unter ihnen auch noch,
"'cht als kleinste, die achtungsvolle Dankbarkeit aus den Kreisen der Jesusväter
selber zu erwarten, wäre vielleicht zu viel verlangt. Aber historisch werden
Berichtigungen kaum noch anzubringen sein.

Der Verfasser dieser Besprechung verfügt keineswegs über Kenntnisse,
die ihn in den Stand setzen könnten, anders als mit genießender Empfänglichkeit

sich der Lektüre einer derartigen Schrift hinzugeben. Es ist wirklich mehr
e,n Zufall, wenn er sich veranlasst sieht, einiges zu erwähnen, was er meinte,
vermissen zu dürfen. Gerade weil sich der junge Gelehrte verwahrt, in die
Politische Arena hinabzusteigen, hätte er einer typischen Äußerung eines
kirchenhistorischen Nur-Gelehrten gedenken dürfen, die auf Schweizerboden
getan, niedergeschrieben und gedruckt worden ist, überdies in einem Buche,

Stähelin nach einer öffentlichen Äußerung darüber auf seine Weise zu
schätzen scheint. Ich meine den Ausspruch von Franz Overbeck in dessen

hristentum und Kultur (S. 276): „Indem ich hier von Jesuitierung des Christen-
ums rede, denke ich an nichts weniger als daran, konfessionelle Polemik zu
•"eiben. über den katholischen Orden, der hierbei jedem in den Sinn kommt

e ich niemandem etwas zu sagen, als was von einem reinen Historiker zu
vernehmen ist, als welcher ich vom Jesuitenorden anders nicht zu reden wüsste,

enn mit der Empfindung der Verehrung, die ein so sublimes Denkmal des in
er Kirche sich auslebenden Christentums verdient und stets verdienen wird,
yerbecks Betrachtung über die Jesuiten (a.a.O. S. 122—126) hätte em-

'S. ®her ungemein scharfsinnig wie sie ist — in einem Buche, das Dokumente
•t schweizerischer Herkunft über die Jesuiten sammelt, so gut verdient,

cgistriert zu werden, wie die Meinungen K. R. Hagenbachs, Geizers, Jeremias

1' P r-T
Un^ arHerer Protestanten. Doch das mag hingehen. Als ein eigent-

2S es Ubersehen erscheint mir indessen das gänzliche Stillschweigen über das

• eines schweizerischen Privatgelehrten aus der Zeit der aktuellsten Keli-
'0'l ämpfc, deren Erreger und Ziel die Jesuiten vor ihrer Ausweisung gewesen
n • Jener Heinrich von Orelli, der gleichzeitig mit Gottfried Keller in Berlin

r
ei 'e U'H im Gegensatz zu diesem in scheuer Zurückgezogenheit ein streng
nservatives Schweizertum pflegte, verfasste 1846 ein Buch: Das Wesen des

csuifenordens das, wie bei allen romantisch gerichteten Denkern jener Jahre,
e politisch gegen den aufkommenden Liberalismus ihre Meinung wahrten, der

451



Vergessenheit verfiel. Man sucht es in den Nachschlagebüchern unter der zur
Gesellschaft Jesu zusammengestellten Literatur vergeblich. Zweifellos
errichtet es einen Gesichtspunkt, der originell und aufschließend wirkt, wenn es

z. B. heißt: „Mag jetzt der einzelne Eifrige noch so demütig sein bei seinem
Eifer, er eifert nicht mehr bloß für eine zu stiftende oder schon gestiftete Kirche
— er wird vielmehr von ihr selbst als von seiner Mutter, seiner mächtigen
Mutter, gleichsam einer neuen Kybele, getragen. Sie erzeugt ihn, sie erhält
ihn, in ihr geht sein volles Hochgefühl auf. Er, selbst zwar demütig, scheut
sich nicht, für sie doch hochmütig zu sein." Ich glaube, das eigenartige Buch
hat ein Recht darauf, in die schweizerischen Äußerungen über die Jesuiten mit
einer entsprechenden Würdigung eingereiht zu werden, die natürlich nur jemand
schlüssig vornehmen darf, der über die allseitig vergleichenden Kenntnisse
verfügt. Ich denke also, Ernst Stähehn wird in unserem seltsamen, nicht
unbedeutenden Landsmanne den ernst zu nehmenden Vorarbeiter nicht verkennen
und bei Gelegenheit seine Meinung von ihm bekannt geben. Ich selbst wage
kein Urteil über das merkwürdige Buch, das mich doch stellenweise stark zu
fesseln vermochte.

Es soll hier nur an die höchst zeitgemäße Möglichkeit erinnert werden, das
seltene Buch in einem Neudruck Wiederaufleben zu lassen. Ernst Stähelin wäre
hiezu der bestberufene Herausgeber und Kommentator. Es ist heute so gut
wie verschollen. Das Verdienst, die Erinnerung daran in der Ubergangszeit
lebendig erhalten zu haben, gebührt dem ersten Keller-Biographen Jakob
Bächthold in seinem zweiten Bande der Biographie 1894, S. 13, wozu noch eine
höchst interessante Briefstelle Orellis an Keller, S. 319, folgt: „Ich habe alle
Achtung vor einer Regierung, die eine Kraft wie die Ihrige aus dem Niveau
der Alltagswelt emporzuziehen und in die ihr gebührende Stellung zu heben
weiß," schrieb er 1861 dem zum Ratsschreiber ernannten ehemaligen Berliner
Bekannten. Orelli blieb als Antidemokrat der Heimat fern, hat jedoch sein

Jesuitenbuch mit der unzweideutigen Erklärung begonnen: „Der Zweck dieser
Schrift ist eine Protestation gegen den Jesuitenorden." Die Gesinnung des

Verfassers ist eine Mischung von bester romantischer Philosophie und konservativ

schweizerischer Bibelauffassung: „Der Apostel Paulus," sagt er, S.251,
einleitend zu der oben erwähnten Stelle, ist im apostolischen Eifer allen
vorangegangen, aber stets im Bewusstsein semer menschlichen Schwäche.' Das
Gegenteil scheint ihm bei den jesuitischen Eiferern der Fall zu sein, — daran
anschließend sperrt Orelli die Worte: „In diesem Sinne, von diesem Gedanken

getragen, schrieb Cahier seine Abhandlung und nahm sie Pater Cahour
übereilterweise auf." Ich füge noch bei, dass das mir bekannte Exemplar der Basler

Lesegesellschaft, dortselbst eingetragen 27. Juli 1850, ein Leipziger Druck ist
— Ferdinand Rubach Wilhelm Baensch, ohne Jahr —, während in Haucks
Realenzyklopädie Band VIII, 1900, S. 748 angegeben ist: Potsdam 1846. In
der sonst reichlichen Bibliographie zum Jesuitenartikel im Großen Brockhous

(1902) ist das Buch nicht verzeichnet.

Eine etwas deutlichere Ausprägung des Kulturprinzips, um das es damals

beim Jesuitenhandel ging, hätte Stähelins Schilderung, die sich sonst um lebendige

Durchfühlung des Gegenstandes bemüht, nichts geschadet. Der Liberalismus

war ja nur eine einseitige und oberflächliche Verkleidung des grundsätzlichen

Widerstandes. Das radikale Ziel der Jesuiten ist es: auf geistlichem
Boden da, wo sie sind, eine exklusiv aristokratische Machtentfaltung
aufzurichten. So erklären sich die gelegentlichen Zusammenstöße mit den Kapu-

452



zinern, die im übrigen doch ihre besten Schrittmacher sind. Es ist auch an
jenen inzwischen den Deutschen in Erfüllung gegangenen Bittspruch Stefan
Georges im Siebenten Ring zu erinnern, der das Problem ins Schwarze trifft,
gerade durch die unwirkliche Übertreibung:

Kehrt wieder, kluge und gewandte Väter!
Auch euer Gift und Dolch ist bessre Sitte
Als die der Gleichheit-lobenden Verräter.
Kein schlimmrer Feind der Völker als die Mitte.

Deshalb wird uns auch keine noch so rücksichtsvolle historische Behandlung

des von Stähehn in seinem Titel konfrontierten Machtgegensatzes darum
herumbringen, dass es sich bei den Beziehungen von Jesuiten und Eidgenossenschaft,

wann und wie immer die Diskussion über den Artikel 51 der
Bundesverfassung aufgerollt werden wird, nicht um Toleranz und andere Gewissens-
d'nge, sondern um eine politische Zentralfrage unserer geschichtlich verwurzelten

Demokratie handeln wird. Es wird daher stets von Interesse sein, in
welche!- diplomatischen Fassung der doch früher oder später einmal zu ge-
wärtigende Versuch von Episkopat oder Kurie, den Ausschlussparagraphen zu

.!* zu bringen, an das Schweizervolk herantreten wird — ob mit dem vollen
jyiilitanten Anspruch auf unbedingte Zulassung oder auf eine mehr verklausulierte

koadjutorische Beiziehung in näher zu bestimmenden Fällen. Es wird
ein ernster und wichtiger Urnengang werden für wen es sei — und als bestes
Mittel zu nachdenklicher Vorbereitung ist dann dem gebildeten Schweizer
Jeder Uberzeugung Stähelins Buch in die Hand zu wünschen.

ARLESHEIM
"

CARL ALBRECHT BERNOULLI

0 0 0

NEUE BÜCHER
KLEINE MYTHEN von Albert

I923en' Verlag Seldwyla.

^
Nach dem Liederbuch die Fibel,

^un hat das magische Licht auch das
uch als Gegenstand durchdrungen:
teffens neuer Band, den wir alle,

einstiger Schönheit gedenkend, be-
flen<3 Lrgre'^eB un<^ m't vorausSeahn-
em Schmerz sinken lassen, ist in

metaphysischem Blau gedruckt, und über
seine Deckel wimmeln Dornachsche

I
B.PPelnguren in kühler Farbensym-

li Gegen hundert kleinere und
einste Stücke verlocken immer wie-

zu neuem Versuch, auch zu ver-
e. n, was geschrieben steht. Dabei

ere'gnet sich, trotz der Sibylla Mari-
6 ,r pemvollste Begegnung

' diesem Dichter : seine Erfindungs-
?a. e' fine Fabulierlust, die Fülle
einer Motive — sie sprudeln und
tornen noch so reich wie einst im

seligen Erstling; aber der Brunnen
springt hinter Gittern, die wir nicht
übersteigen. Dieser Eindruck eines
entrückten Reichtums ist zwar wesentlich

durch die Form des kleinen
Prosastücks bedingt, das immer neu
ein immer gleich verborgenes Dogma
wendet und verwandelt und mit
welchem Steffen wohl unbewusst aus der

Haltung seiner letzten Romane einige
Konsequenzen zieht. Schon lange gab

er sein Bestes in eingelegten Novellen.

Hier leben diese Kristalle isoliert. Es

sind fast lauter Trâumé.
Einmal steht der Dichter im Irrenhaus.

Die Verrückten reden politische
Leitartikel mit solcher Sicherheit, dass

ihm unheimlich wird; ein General

erzählt seinen Traum, der ihm ein Meer

von Wehelauten, Frauen- und
Kinderschreien zeigte, so dass ihm der
Schweiß ausbrach und er in höchster

Not rief: Schweigen und durchhalten,

453


	"Vollnaturalismus" in Jakob Schaffners Dichtung

