
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Zur Philosophie der Gegenwart

Autor: Merk, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wenn man in Butter sticht. Welchen Eindruck müssen die herumstehenden
Soldaten in einem der emsigsten Gebiete auf die Arbeiter machen Ein Pazifist
wie H. v. Gerlach fühlt in ihnen die Unvernunft mobilisiert, er wirft Poincaré
nicht ohne Recht „Potsdam-Ideale" vor.

Der Geist oder vielmehr die Geistlosigkeit von Potsdam geht noch um.
Nur mit verändertem Schauplatz. Warum hat Frankreich die Sicherheitsgarantien

Englands und nachher Deutschlands ausgeschlagen? Warum auf der
Konferenz von Washington sich dem Abrüstungsgedanken so brüsk
verschlossen? Es vertraut lieber den östlichen Vasallen, den Polen und Tschechoslowaken;

mit diesen ist bedeutend leichter zu kutschieren, denn sie
bewundern, etwas täppisch aber unerhört hingegeben, alles was am Quai d'Orsay
als förderlich erachtet wird. Letzthin hat ein westschweizerisches Blatt die
Ansichten eines französischen Generals über die strategischen Grenzen Frankreichs
wiedergegeben. Dieser fand, dass sie logischer- und wünschbarerweise dem Doubs
entlang gehen sollte; auch belgische Gebiete müssten, um eine strategisch
einheitliche Grenze zu erlangen, zu Frankreich geschlagen werden. Das ist die
Meinung eines Einzelnen und ziemlich belanglos; aber hätte man es ruhig
angehört, wenn ein deutscher General den Kanton Schaffhausen zum Reich
hätte fügen wollen, damit es durch eine strategische Rheingrenze vor der
Schweiz gesichert sei? Wer im Waffrock steckt, kommt leicht auf verwegene
Gedanken, und von diesen ebenso leicht auf verwerfliche.

Der Chef der Artillerie hat nicht verhindern können, dass ein Pariser Blatt
seme Äußerung wiedergab, im Kriegsfall könnten Geschütze 140 Kilometer
weit tragen. Es ist furchtbar. Vom Pestland aus ließe sich also z. B. London
beschießen. Diesen Fortschritt danken wir den vier mageren Friedensjahren.

England hat aber ungemein energisch abgerüstet. Es ist für unser
Empfinden paradox, dass die Kruppwerke, die Lokomotiven und
Landwirtschaftsgeräte herstellen, militärisch besetzt werden, und dass Creusot indessen
nait Fleiß und Aufwand die denkbar unproduktivste Arbeit leistet. Frankreich
hat den Wiederaufbau der zerstörten Gebiete nötig, wie soll es ihn ausführen
können, wenn kostspielige militärische Abenteuer seine Finanzen niederziehen?

Das internationale Leben ist bedroht. Neutrale Stimmen fordern, dass das

Reparationsproblem und seine Lösung dem Völkerbund übertragen werden.
Aber wer hört auf die Neutralen? Wer von diesen wagt es, gegen eine
Hazardeurpolitik Einspruch zu erheben, die mit ihren gerühmten „klaren
Ideen das Chaos zustande bringen wird? Es sind wenige, aber sie leben des
verb ssenen Glaubens, dass der Ölzweig in der einen Hand den Säbel in der
andern schließlich überwinden wird.

BERN URS HEIDEGGER

0 0 0

ZUR PHILOSOPHIE DER GEGENWART
Die übliche Bemerkung, dass der Philosophie unserer Zeit die große

Weltanschauungssynthese fehle, ist sicherlich nicht unberechtigt, aber man sollte
' r l'C gleich einen Vorwurf daraus machen wollen. Die Problemlage ist eben
noch zu fragmentarisch oder — um beim Worte selbst zu bleiben — zu „pro-
Wematisch". Man kann den philosophischen Wissenschaftsbetrieb kurz dahin
charakterisieren: unbedingte Achtung vor den Tatsachen, nüchterne, fast un-

395



gläubige Zurückhaltung vor allem „Endgültigen" sind seine wesentlichsten
Merkmale. Man scheut davor zurück, einen eingeschlagenen Gedankengang
sofort zu Ende zu denken. Man will noch „Erfahrungen" sammeln und
begnügt sich, da man überall Antinomien sieht, vorläufig mit offenen Fragen.
Während man früher den Dingen eine „Logik der Tatsachen" untergeschoben
und eine mystische Identität mit der Logik unserer Gedanken konstruiert hat,
ist man jetzt, sobald die sicheren Orientierungsmöglichkeiten aufhören, äußerst
skeptisch und hypothetisch geworden. Wer einen zuverlässigen, d. h. einen
nicht durch Gemütsbedürfnisse erschlichenen Erkenntnisbesitz höher schätzt
als kühne Ideen-Flüge mit ihren unvermeidlichen Abstürzen, wird das nicht
beklagen.

Die Philosophie der Gegenwart ist, um das Gesagte in einer prägnanten
Formel zusammenzufassen, „wissenschaftliche Philosophie". Dieses Wort
enthält einen Doppelsinn. Es bedeutet nicht nur, dass die Philosophie selbst
Wissenschaft ist, sondern auch, dass ihr Charakter durch das Verhältnis zur
Gesamtheit der positiven Wissenschaften bestimmt wird. Man kann dies auch
so ausdrücken, dass man sie, ohne eine Rangordnung aufzustellen, als eine
„sekundäre Wissenschaft" bezeichnet.

Dieses Entwicklungs-Stadium ist nicht erst heute oder gestern geschaffen
worden, es setzt vielmehr ein mit dem Heraufkommen der exakten
Wissenschaften zu Beginn der Neuzeit. Alois Riehl hat in seinem klassischen Hauptwerk

Der philosophische Kritizismus, das gegenwärtig allerdings zu einer
antiquarischen Kostbarkeit geworden ist, und kürzer in seinen Vorträgen Zur
Einführung in die Philosophie der Gegenwart (5. Auflage, Leipzig 1919) den Werdegang

der Philosophie als Wissenschaft geschildert. Wir können an der Hand
dieses kundigen Führers verfolgen, wie die philosophischen Grundprobleme
von Locke, Hume und ihren Nachfolgern zunächst einseitig psychologisch und
physiologisch erfasst wurden, bis dann Kant den entscheidenden Schritt vom
Subjektiven ins Objektive getan hat. Die bahnbrechende Geistesarbeit dieser
großen Denker war einzig und allein darauf gerichtet, der Philosophie die
Kontinuität einer zielsicheren Wissenschaft zu erarbeiten, und sie suchten dies durch
engsten Anschluss an die exakten Wissenschaften und deren Errungenschaften
zu erreichen. Vor dieser Problemlage stehen wir heute noch, aber sie hat einen
tieferen Sinn bekommen. Die positiven Wissenschaften selbst drängen nach
philosophischer Klärung und Läuterung; ihre letzten Erkenntnisse pochen
bereits an die Pforte des philosophischen Denkens. Die Philosophie soll gewissermaßen

den überwölbenden Kuppelbau ausführen, der aus dem Gemäuer der
Einzelwissenschaften erst ein Gebäude macht. Naturforscher wie Hans Driesch,
Karl Jaspers und Theod. Ziehen sind ganz zur Philosophie übergegangen. Der
berühmte Physiologe Joh. v. Kries ist mit einer meisterhaften Logik, auf dem
Plan erschienen. Philosophie ist beinahe zu einem integrierenden Bestandteil
der Naturwissenschaften geworden. Die Geisteswissenschaften haben, wenn
man etwa von Eduard Sprangers bedeutenden Untersuchungen absieht, damit
nicht gleichen Schritt gehalten. Es ist bezeichnend, dass der Ehrgeiz der meisten
Psychologen darauf ausgeht, als Naturwissenschafter zu gelten.

Aber trotz, vielleicht auch gerade wegen dieses wissenschaftlichen Charakters

der Philosophie fehlt es, wie wir einleitend angedeutet haben, an einer
großen Weltanschauungs-Synthese. Man muss sich klar darüber sein, dass

Wissenschaft und Weltanschauung nicht notwendig zusammengehören, wie
man vielfach zu glauben scheint. Die Form der Wissenschaft ist die Bedingt-

396



heit, die Weltanschauung jedoch sucht das Unbedingte. Die Wissenschaft setzt
immer einschränkend voraus: „Wenn etwas ist, so ..." Eine Weltanschauung,
die sich damit begnügen wollte, wäre ein innerer Widerspruch. Wir verstehen
so, dass eine Philosophie, die als Wissenschaft ihren Platz würdig ausfüllt, noch
nicht weltanschauliche Bedeutung haben muss. Diese Feststellung ist vor allem
für das Verhältnis von „Wissen" und „Leben" nicht unwichtig. Riehl z. B.
unterscheidet genau zwischen Philosophie als „Wissenschaftslehre" und Philosophie

als „Geistesführung". Ähnlich trennt auch Husserl sorgfältig die
Philosophie „als strenge Wissenschaft" von der „Weltanschauungsphilosophie".
Nur die wissenschaftliche Philosophie erzeuge wirkliche Erkenntnisse, die
sogenannte Weltanschauungslehre sei nur Bekenntnisphilosophie, die, von
großen schöpferischen Individuen geschaffen, auch nur individuelle Geltung
hätte. Wir können auf die Fülle der Probleme, die hier verborgen sind, nicht
näher eingehen.

Einen umfassenden Uberblick über diese ganze Situation bietet das in
dritter Auflage erschienene Werk Systematische Philosophie (Leipzig bei Teubner,
1921) aus der von Paul Hinneberg herausgegebenen Enzyklopädie Die Kultur
der Gegenwart.

Die Uberschrift Systematische Philosophie ist irreführend. Es könnte
dadurch leicht der Eindruck erweckt werden, als sei die Philosophie in ihrer
gegenwärtigen Lage ein großes systematisches Ganzes, in Wirklichkeit ist sie nur
e'n großes Fragment. Es handelt sich auch nicht um ein durchgeführtes
».System", sondern um die einzelnen Disziplinen, die in herkömmlicher Weise

opn äußeren Bestand der Philosophie ausmachen. Ihr Erkenntnis- und Fragen-
Komplex, wie er sich auf Grund der neuesten Forschungen gestaltet hat, wird
von berufenen Fachvertretern dargestellt. Schon die Namen der Mitarbeiter
bürgen für Leistungen ersten Ranges. Nachdem wir das Allgemeine bereits
Vorweggenommen haben, können wir uns bei der folgenden Besprechung im
emzelnen kürzer fassen.

Wilhelm Diltheys einleitender Aufsatz über das Wesen der Philosophie,
j'o Dokument souveräner Stoffbeherrschung, ist zugleich ein Musterbeispiel
oarür, dass man auch auf engstem Räume große Probleme bis in die Tiefe
verfolgen kann. Der Begriff der Philosophie erschöpft sich für Dilthey nicht in
Merkmalen, sondern in Funktionen. Philosophie ist kein starres System, sondern
e'n lebendiges, in steter Bewegung befindliches Gebilde: „ein immer neues

(eilen von Aufgaben, Sich-Anpassen an die Zustände der Kultur: sie erfasst
'e Probleme als wertvoll und wirft sie dann wieder hin: auf einer Stufe der

l„r,.e"ntnis erscheinen ihr Fragen als lösbar, die sie dann nachher als unauf-
osuch fallen lässt. Immer aber sehen wir in ihr dieselbe Tendenz zur

Universalität, zur Begründung, dieselbe Richtung des Geistes auf das Ganze der
gegebenen Welt wirken."

Äußerst feinsinnig ist gerade die Schilderung dieses philosophischen
|,eistes, der ja kein Vorbehaltsgut der eigentlichen Philosophie ist, sondern

3 T ^'ssenscbaften angehört oder wenigstens angehören sollte. „Der philo-
sophische Geist ist überall, wo frei von der Systemform der Philosophiee in

enker das, was im Menschen einzeln, dunkel als Instinkt, Autorität oder
aube auftritt, der Prüfung unterwirft. Er ist überall, wo Forscher mit

methodischem Bewusstsein ihre Wissenschaft auf deren letzte Rechtsgründe zurück-
|U ren oder zu Generalisationen vordringen, die mehrere Wissenschaften ver-
nupten und begründen. Er ist überall, wo Lebenswerte und Ideale einer neuen

ung unterworfen werden."

397



Man hat gegen Diltheys Begriffsbestimmungen eingewendet, sie seien als
Definitionen zu vag, zu unbestimmt; sie seien lediglich bildliche Umschreibungen.

Dieser Einwand ist nicht ganz unberechtigt. Trotzdem ist auch Dilthey
nicht im Unrecht. Er kennt die Geistesgeschichte zu gut, um an feste, in sich
abgeschlossene Begriffe glauben zu können. Es handelt sich für ihn überhaupt
weniger um Begriffe als um Typen, d. h. ineinander überfließende Gedankengebilde,

die vor dem nachdenkenden Geiste in der Flucht der Erscheinungen
auftauchen. Man merkt bei Dilthey sofort die Zusammenhänge mit den
positiven Wissenschaften, vor allem mit den Geisteswissenschaften, die nichts
Dauerndes, sondern nur Werdendes und Vergehendes kennen, für die selbst
das Sein nur eine Ubergangserscheinung ist. Seine philosophischen
Formulierungen werden dadurch wesentlich beeinflusst. Wenn sie auch kein Letztes
sind, so sind sie doch ein Erstes, nämlich ein Anfang zu einer tieferen
Durchdringung der Strukturzusammenhänge unseres Geistes- und Kulturlebens.

Ebenbürtig neben Dilthey steht Alois Riehl: beide Meister des Stils. Riehl
hat die ebenso schwierige wie undankbare Aufgabe, auf wenigen Seiten über
Logik und Erkenntnistheorie zu schreiben, in einer Weise gelöst, die jeden
Kenner der Verhältnisse mit Bewunderung erfüllen wird. Logik und
Erkenntnistheorie gelten gewöhnlich als trockne, reizlose, bei manchen sogar als
ziemlich überflüssige Wissenschaften. Wer sich eines anderen belehren lassen

will, wird gut tun, Riehls Darstellung zu studieren. In lapidarer Einfachheit
und Klarheit reiht sich Satz an Satz. Der nicht mehr ganz unkundige Leser
gerät dabei freilich gar bald ins Stocken. In den harmlosesten Sätzen stößt er
auf Probleme, über die er so schnell nicht mehr hinwegkommt. Wenn etwa
Riehl den Abschnitt über Erkenntnistheorie mit der Bemerkung eröffnet: „Die
Logik bedarf nicht der Erkenntnistheorie zu ihrer Begründung" — so merkt
man sofort: Das ist gegen Wundt gerichtet. Von Wundt schweifen die
Gedanken zurück bis zu Ed. Zellers berühmtem Vortrag Uber Bedeutung und

Aufgabe der Erkenntnistheorie, in dem das Problem zum erstenmal aufgerollt
worden ist. Man liest so Riehls Sätze mit dem Vergrößerungsglas der
Nachdenklichkeit und entdeckt überall weitausholende, umfassende Zusammenhänge.

Nur ein großer Schriftsteller konnte so schreiben.
Der Einwand, den man gegen Riehl erheben kann, dass seine Arbeit nicht

bis zur unmittelbaren Gegenwart weitergeführt ist, trifft in ungleich höherem
Grade die Metaphysik von W. Wundt und die Psychologie von Herrn. Ebbinghaus.

Das ist zum Teil verständlich. Die Psychologie ist gegenwärtig in einem
Umbau begriffen, an dem vor allem die Göttinger Schule beteiligt ist. Auch

von der wissenschaftlichen Metaphysik erzählt man sich, dass sie einer
Auferstehung entgegengehe, auf jeden Fall entgegen sehe. Wie viel daran wahr ist,
wird wohl die nächste Zukunft lehren. Zweifellos richtig ist, dass bedeutende
Denker wie Joh. Volkelt an einem metaphysischen Neubau arbeiten.

Die folgenden Abhandlungen: Philosophie der Geschichte von R. Eucken,

Ethik von Bruno Bauch und Pädagogik von Th. Litt, so viel des Interessanten
sie auch enthalten, können wir nur flüchtig erwähnen. In diesen Gebieten

grenzen Wissenschaft und Weltanschauung hart aneinander, sie ringen beinahe

miteinander um die Vorherrschaft.
Ähnliches gilt auch von der Ästhetik, die in Moritz Geiger einen sachkundigen

Bearbeiter gefunden hat. Es gibt, wenn man von der Metaphysik absieht,

wohl kaum eine philosophische Disziplin, die problematischer wäre als die

Ästhetik, aber auch kaum eine andere, deren Bearbeitung reizvoller wäre. £,s

398



ist ein besonderes Verdienst von Geiger, dass er neben dem, was die ästhetische
Forschung geleistet hat, auch das hervorhebt, was sie bis jetzt noch schuldig
geblieben ist. Das Grundproblem, um das sich alles dreht, ist etwa folgendes :
Die Kunst als Schöpfung des menschlichen Geistes ist, wie schließlich jedes
Menschenwerk, den psychischen Gesetzmäßigkeiten unterworfen, die unser
Fühlen .Wollen und Denken beherrschen und in künstlerischen Menschen nur
besondere Komplikationen eingehen. Es dürfte kein Zweifel darüber möglich
sein, dass die Psychologie in der Ästhetik eine äußerst wichtige Rolle spielt.
Die Struktur einzelner Kunstwerke und ganzer Kunstgattungen kann psychologisch

erklärt werden, wenn auch dabei nicht die allgemeine, sondern die von
William Stern begründete différentielle Psychologie das entscheidende Wort
sprechen wird. Mit dieser psychologischen Erklärung sind aber die Aufgaben
der Ästhetik noch lange nicht erschöpft. Wenn wir uns die Frage vorlegen :

»Was bestimmt eigentlich den Wert eines Kunstwerkes?" — so bekommen wir
darauf keine befriedigende Antwort. Bis jetzt ist es noch nicht gelungen, ein
Wertsystem der Ästhetik aufzustellen. Man kann die merkwürdige Beobachtung

machen: Wenn man wissen will, warum ein Werk unzulänglich, schlecht,
fehlerhaft ist, so lassen einen die großen Darstellungen der Ästhetik — z. B.
das System von Volkelt — fast nie im Stich. Wenn man aber wissen will, warum
e'n Kunstwerk wertvoll ist, so versagt selbst die scharfsinnigste, feinsinnigste
und tiefsinnigste Ästhetik. Die Ausführungen von Geiger sind in dieser Hinsicht

äußerst belehrend. Er glaubt, die Ästhetik müsse in eine Metaphysik
Wie allerdings erst geschaffen werden muss) einmünden. Auf jeden Fall handelt

es sich um eine Zukunftsaufgabe, die noch nicht spruchreif ist.
Den Abschluss des ganzen Werkes bildet eine großzügige Ubersicht über

d'e philosophischen Strömungen und Gegenströmungen unserer Zeit. Ihr
Verfasser ist, wie es sich eigentlich von selbst versteht, T. K. Oesterreich, der
auch die Philosoph ie der Gegenwart in Ueberwegs großem Geschichtswerk
uiustergültig bearbeitet hat. Uber die einzelnen Ausführungen von Oesterreich
kann man natürlich verschiedener Meinung sein. Die Anhänger von Joh.
j^ehmke z. B. haben auch bereits gegen die Einordnung ihres Meisters
lebhaften Widerspruch erhoben.

Wir wollen uns nicht verhehlen, dass die Systematische Philosophie kein
Vollständiges Bild von dem philosophischen Ringen gibt, das seit Beginn des

Jahrhunderts eingesetzt hat. Das sollte sie auch gar nicht. Es kam schließlich
les darauf an, die gesicherten Ergebnisse zusammenfassend darzustellen. Das

'st ihr zweifellos in hohem Maße gelungen. Die Systematische Philosophie reiht
s^ch würdig neben die Allgemeine Geschichte der Philosophie, die im gleichen

enags-Rahmen erschienen und als eine Glanzleistung anerkannt ist.
München Heinrich merk

aas
DEM ANDENKEN MARCEL PROUST'S

1871-1922
(Gl Nouvelle Revue Française, 1er janvier 1923. Hommage à Marcel Proust)

j o»
hdarcel Proust ist als Sohn eines reichen und vornehmen Arztes am 10. Juli

\vj
Paris geboren. Frühe Kränklichkeit verhinderte ihn, gemäß dem

unsche seiner Eltern die Diplomatenlaufbahn zu beschreiten. Er widmete

399


	Zur Philosophie der Gegenwart

