
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Das indische Geistesleben [Schluss]

Autor: Lipps, G.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS INDISCHE GEISTESLEBEN
(Schluss)

Solange der alte Götterglaube noch lebendig war, musste es
als selbstverständlich erscheinen, dass die Kraft der Götter in
Anspruch genommen wurde. Die Hilfe der Götter war aber an
das Darbringen von Opfer und Gebet gebunden. Opfer und
Gebet erlangten daher eine besondere Bedeutung. So kam es,
dass die dem Opfer und Gebet innewohnende Kraft, das Brahman,

wie die Mythenbildung es mit sich bringt, als ein besonderes,

für sich bestehendes, gegenständliches Wesen angesehen
Wurde. — Diese Verselbständigung und Vergegenständhchung
des Brahman bei den indischen Ariern ist mit der Verselbständigung

und Vergegenständlichung des Weltgesetzes bei den
iranischen Ariern vergleichbar, indem dort wie hier eine Handlung

oder ein Vorgang zu einem für sich bestehenden Wesen
Verdinghcht wird.

Demgemäß wird zwar gesagt: „Das Opfer ist nicht sichtbar,
Händen zu greifen wie dieser Stock oder ein Kleid." Es

ls* jedoch trotzdem ein selbständiges Wesen, das als solches
l\/rCb 7? ^'e Erscheinung zu treten vermag: „Das Opfer ist ein

lärm ; „das Opfer freut sich, wenn ein Wissender herbei-
°tnmt ; „das Opfer entlief den Göttern, es wurde zu einer
Çhwarzen Antilope und ging umher"; „das Opfer wurde zu

Einern R°ss und entlief den Göttern". Ist aber das Opfer ein
Ur s.lch bestehendes Wesen, so kann sein Dasein nicht mehr

an die Menschen oder an die sonstigen Wesen, die das Opfer
arbringen, gebunden sein. Es ist von sich aus wirksam und
Jrd schließlich zum innersten Kern, zum Selbst alles wesen-

(C\i!fn ^e'ns- .»Aller Wesen, aller Götter Selbst ist das Opfer

— rberg' ^e^ansc^auunS der Brahmanatexte, S. 90, 91, 150.)

s lk ur?Priinglich die Nahrung der Götter bildete, wird so
bst zu einem Gott : zum Herrn des Gebets, Brahmanaspati,

Q.r anfjeren Göttern zur Seite tritt, und dann „zum Vater der
°tter dem alle Taten der Götter zugeschrieben werden.

S°l4Tim W'r<^ *m ^SVeda (II, 24; Deußen, Gesch. d. Phil., I, 1,

od A
gesagt : "Der du, in der niederen Enge (des Opferraumes

er des Herzens) nach allen Seiten dich entfaltend, mächtig

361



herangewachsen bist zu einem Erfreuer der großen Götter, —
als Gott zu den Göttern breitet er weit sich aus, diese ganze
Welt umfassend, Brahmanaspati." Zuletzt tritt jedoch an Stelle
des Brahmanaspati das Brahman selbst als der Grund der Welt.
„Brahman fürwahr war diese Welt zu Anfang. Dasselbe schuf
die Götter. Nachdem es die Götter geschaffen, setzte es sie
über diese Welten: den Agni über diese Welt, den Vayu über
den Luftraum, den Surya über den Himmel. Was aber die
Welten betrifft, die noch höher als diese sind, so geschah es,
dass es die Götter, welche noch höher als diese sind, diese über
jene Welten setzte; und so wie diese Welten hier offenbar sind
und diese Gottheiten, so sind auch jene Welten offenbar und

jene Gottheiten, welche es über dieselben setzte. — Es selbst
aber, das Brahman, ging ein in die jenseitige Hälfte. Nachdem
es m die jenseitige Hälfte eingegangen war, erwog es :,wie kann
ich nun in diese Welt hineinreichen?' Und es reichte in diese
Welten hinein durch zwei, durch die Gestalt (rapam) und durch
den Namen (naman); darum, was immer eines Dinges Name
ist, das ist sein Name; und welches Ding keinen Namen hat,
und das man an der Gestalt erkennt und spricht: ,so ist seine
Gestalt', das ist seine Gestalt. Denn diese Welt reicht so weit,
wie die Gestalt und der Name reicht. Diese beiden sind die
großen Ungetüme (abhva) des Brahman; wer diese beiden
großen Ungetüme des Brahman weiß, der wird zum großen
Ungetüm; diese beiden sind die beiden großen Erscheinungen
(yaksha) des Brahman; wer diese beiden großen Erscheinungen
des Brahman weiß, der wird zur großen Erscheinung...'
(Catapatha-Brahmanan XI, 2; Deußen, Gesch. d. Phil. 1,1, S.

259, 260.)
Anfänglich lag die Gewährung der rettenden Hilfe ganz und

gar in den Händen der Priester, der Brahmanen, die Opfer und
Gebet darbringen und so die Träger des Brahman sind. Die
Brahmanen gewannen daher eine überragende Stellung. Sie

gelangten auf Grund der Befähigung zum richtigen,
erfolgreichen Vollzug von Opfer und Gebet zu Ehren und Reichtum.
Ihr Emfluss wuchs ins Unbegrenzte. Er erhob sie zur Stufe
der Götter, ja, über die Götter. Denn der Brahmane ist, indem
er opfert und betet, im Besitze des Zaubers, der die Götter

362



bezwingt. „Der Brahmane, der solches weiß, in dessen Gewalt
sind die Götter" (Deußen, Gesch. d. Phil. 1,1, S. 246). Und
das Gesetzbuch des Manu sagt: „Die Brahmanen sind zu jeder
Zeit zu verehren; denn sie sind die höchste Gottheit", ja,
»schon durch seine Abstammung ist der Brahmane eine Gottheit

selbst für die Götter". (Garbe, Beiträge zur indischen
Kulturgeschichte, S. 9.)

Indem aber das Brahman als für sich bestehendes, machtvolles,

alles schaffendes Wesen über den Bereich der Opfer-
statte hinauswächst, entgleitet es zugleich der Alleinherrschaft
der Brahmanen. Es wird für jeden Brahman-Gläubigen zu
einem unmittelbar, ohne das Dazwischentreten der Priester
verwendbaren Hilfsmittel im Kampfe gegen die böse, leidenbrin-
§ende Welt.

Das Brahman hätte weder als Opfer und Gebet noch als

yrund der ganzen Wirklichkeit diese alles überragende
Bedeutung im indischen Geistesleben gewinnen können, wenn
licht der Mensch in sich selbst, in seinem Gemüt, die
Beruhigung und die Zuversicht erlebt hätte, die der Glaube an
das Brahman gewährt. Der Zustand des Glaubens, in dem der
Vjensch mit den die Wirklichkeit beherrschenden Kräften und

j ächten sich eins fühlt, ist das Wesentliche. Es wird daher
er Glaube und mit dem Glauben die Kraft des Gemütes ge-
arkt, wenn dieses Einssein mit dem Grunde der Wirklichkeit

a s zum Wesen des Menschen und der Wirklichkeit gehörig
Uachweisbar erscheint. Darum ist das indische Geistesleben
auch ohne die Bezugnahme auf den überlieferten Gottesglauben
1 „ unabhängig von dem mit diesem Glauben zusammenjagenden

Opferdienst der Brahmanen von dem Streben
herrscht, einen in sich beruhenden, einheitlichen Weltgrund

w) zuweisen, mit dem der Mensch im innersten Kern seines
ei®.ns zusammenhängt.

/y ,!5®es Streben findet schon im Schöpfungshed des Rigveda
> 129; Deußen, Gesch. d. Phil. I, 1, S. 126) seinen vollendeten

Ausdruck :

Damals war nicht das Nichtsein, noch das Sein,
Kein Luftraum war, kein Himmel drüber her.
Wer hielt in Hut die Welt; wer schloss sie ein?
Wo war der tiefe Abgrund, wo das Meer

363



Nicht Tod war damals noch Unsterblichkeit,
Nicht war die Nacht, der Tag nicht offenbar.
Es hauchte windlos in Ursprünglichkeit
Das Eine, außer dem kein andres war.

Von Dunkel war die ganze Welt bedeckt,
Ein Ozean ohne Licht, in Nacht verloren;
Da ward, was in der Schale war versteckt,
Das Eine durch der Glutpein Kraft geboren.

Aus diesem ging hervor, zuerst entstanden,
Als der Erkenntnis Samenkeim, die Liebe;
Des Daseins Wurzelung im Nichtsein fanden
Die Weisen, forschend, in des Herzens Triebe.

Als quer hindurch sie ihre Meßschnur legten,
Was war da unterhalb? und was war oben?
Keimträger waren, Kräfte, die sich regten,
Selbstsetzung drunten, Angespanntheit droben.

Doch, wem ist auszuforschen es gelungen,
Wer hat, woher die Schöpfung stammt, vernommen?
Die Götter sind diesseits von ihr entsprungen!
Wer sagt es also, wo sie hergekommen?

Er, der die Schöpfung hat hervorgebracht,
Der auf sie schaut im höchsten Himmelslicht,
Der sie gemacht hat oder nicht gemacht,
Der weiß es! — oder weiß auch er es nicht?

Hiernach steht am Anfang alles Geschehens das durchaus
Unbestimmte, durch keine Unterscheidung, durch keine
Verknüpfung Erfassbare, das nicht einmal als Sein oder als Nichtsein

bezeichnet werden kann, das aber trotzdem gegenständlich
besteht und die ganze Schöpfung in sich trägt. Es dürfte demnach

auch nicht das Eine genannt werden, da das Eine ein

andres voraussetzt. Da es jedoch, obschon unnennbar, doch

einen Namen haben muss, so heißt es „das Eine, außer de"1

kein andres war". Es lebt. Denn es trägt alles Leben m sich-

Aber es gibt den Lebenshauch nicht von sich. Es ist jedoch

mit Kraft begabt und, gleich dem von sehnsuchtsvollen Trieben
erfüllten menschlichen Herzen, vom Drang erfüllt, das Leben

zu betätigen. Und wie im menschlichen Herzen ein namenloses

Sehnen aus unbewussten Tiefen nach Gestaltung rin^'
so ist auch das, was im Urgründe der Welt den Quellpun
alles Lebens bildet, den Bestimmungen des Denkens unerreic

364



bar. Darum kann man nicht angeben, wie die Dinge, die
nebeneinander und nacheinander im Räume und in der Zeit
bestehen, aus der Einheit des Urgrundes hervorgehen. Es gibt
keine Erkenntnis des Entstehens. Und doch ist alles entstanden.
Selbst die Götter sind geworden.

Das Eine, außer dem kein andres war, ist aber das für sich
bestehende Brahman, mit dem der Brahman-Gläubige sich
verbunden fühlt, so dass die böse, leidenbringende Wirklichkeit
mit allen ihren verschiedenartigen Gestaltungen als wesenloser
Schein versinkt, und der Sieg errungen, die Erlösung gefunden
wird. Nun wird der innerste Kern des Menschen, die Gemütskraft,

das Selbst, der Atman, in seiner Verbindung mit dem
Grunde der Wirklichkeit, dem Brahman, als die Wonne des
Gemütes erlebt.

Die eingehende Erörterung dieser Einheit des eigenen
lebendigen Seins mit dem Grunde der Wirklichkeit, des Atman
rmt dem Brahman, finden wir in den Upanischads.

Die Tschandogya-Upanischad (Deußen, Sechzig Upanischads
des Veda, 2. Auflage, S. 109, 110) gibt unter anderem die „Lehre
jks Schandilya": „Gewisslich, dieses Weltall ist Brahman; als

} ajjalan (in ihm werdend, vergehend, atmend) soll man es ehren
ln der Stille. Fürwahr, aus Einsicht (kratu) ist der Mensch
gebildet; wie seine Einsicht ist in dieser Welt, danach wird der
Mensch, wenn er dahingeschieden ist; darum möge man trachten
nach Einsicht. Geist ist sein Stoff, Leben sein Leib, Licht seine
restalt; sein Ratschluss ist Wahrheit, sein Selbst die Unend-

>, .h (wörtlich : der Äther). Allwirkend ist er, allwünschend,
allriechend, allschmeckend, das All umfassend, schweigend,
^bekümmert; — dieser ist meine Seele (atman) im innern
Herzen, kleiner als ein Reiskorn oder Gerstenkorn oder Senfkorn

oder Hirsekorn oder eines Hirsekornes Kern; — dieser ist
meine Seele im innern Herzen, größer als die Erde, größer als
der Luftraum, größer als der Himmel, größer als diese Welten.

er Allwirkende, Allwünschende, Allriechende, Allschmeckende,
das All-Umfassende, Schweigende, Unbekümmerte, dieser ist
"leine Seele im innern Herzen, dieser ist das Brahman, zu

m werde ich, von hier abscheidend, eingehen. — Wem dieses
Ward, fürwahr, der zweifelt nicht! — Also sprach Schandilya."

365



Die Upanischads zeigen indessen nur das Ziel, das der
Brahmangläubige ersehnt: das, als Erkenntnis bezeichnete,
wonnevolle Erleben des Einsseins des eigenen lebendigen Seins,
des Atman, mit dem Urgründe alles Seins, dem Brahman. Es

muss aber auch der Weg, der zu dem ersehnten Ziele führt,
gefunden und gangbar gemacht werden. Es gilt, den Lebenszustand

zu verwirklichen, in dem der Mensch, von der äußeren
Wirklichkeit losgelöst, von dem Schreckbild des unablässig sich
drehenden Rades der Geburten befreit, die Ruhe und den
Frieden des Gemütes zu genießen vermag.

Jeder einzelne muss aber den Weg selber gehen. Denn der
Weg führt m die Tiefe seines eigenen Wesens, bis zum Grunde
seines Selbst, wo sich ihm das ewige, unendliche Sein offenbart.
Opfer und Gebet, wodurch andere Wesen, die alten Götter und
die Brahmanen als Diener oder als Herren der Götter, in
Anspruch genommen werden, kommen daher nicht in Betracht.
Die Götter und die Brahmanen müssen, wie alle Lebewesen,
für sich selber sorgen : sie bedürfen ihrerseits der Erlösung vom
Haften an anderen Wesen, durch das sie in den Kreislauf der
Geburten verflochten sind.

Von alten Zeiten her war jedoch bekannt, dass durch Fasten
und Kasteiung und durch sonstige besondere Einwirkungen
auf die Bewegungs- und Sinnesorgane des Leibes außergewöhnliche

Zustände des Bewusstseins herbeigeführt werden können,
in denen sich der Mensch für befähigt hält, außerordentliche,
wunderbare Handlungen auszuführen. Der bei allen Völkern
vorhandene Glaube an Zauberei hat darin seinen Grund.

Es lag daher nahe, auf diesem Wege zu versuchen, auch in
den Zustand der Versenkung zu gelangen, um das Einssein mit
dem Urgrund alles Seins zu erleben und zu erkennen. Die auf
dieses Ziel gerichtete Askese wurde als Yoga (Anspannung)
bezeichnet. Oldenberg (Buddha, sein Leben, seine Lehre, seine

Gemeinde, 6. Auflage, 1914, S. 79) sagt darüber: „Der Yoga

war die merkwürdigste Zwitterbildung: auf die aus fernster
Vergangenheit stammenden Vorstellungen von den an Kasteiungen

und ekstatische Zustände geknüpften Zauberwirkungen
hatte das philosophische Zeitalter seine Spekulationen
aufgepfropft. Mit echt indischer, pedantischer Lehrhaftigkeit

366



stellte man Theorien darüber auf, wie der Asket, in bestimmten
Haltungen dasitzend, die Sinne von der Welt der Objekte
zurückziehend, mit gewaltsam künstlicher Technik den Atem
anhaltend oder regulierend, das Denken starr auf einen einzigen
Punkt fixierend, den Mechanismus der Seele immer mysteriösere

Leistungen vollbringen ließ. Wunderkräfte, weltdurchdringende

Erkenntnisse wurden dem zu teil, der solche Meisterschaft

erreicht hatte. Ihm gehörte die Fähigkeit, den eigenen
Körper zu vervielfachen, auf dem Wasser zu wandeln, in die
Höhe aufzufliegen, die Gedanken der anderen zu durchschauen,
die früheren im Lauf der Seelenwanderung durchlebten
Existenzen zu überblicken. Durch immer schwindelndere Höhen
der Versenkung lernte er emporsteigen, bis sich ihm in der
letzten, höchsten Region die Pforte der Erlösung von der Welt
der Vergänglichkeit und ihren Leiden öffnete."

Wer die Erlösung suchte, ging diesen Weg. Er verließ Weib
und Kind, Haus und Hof und zog als Bettler umher oder lebte
als Einsiedler im Walde, um durch Askese die Kunst der
Versenkung zu lernen. „Das Auftreten der Lehre von dem ewigen
Einen und das Auftauchen des Mönchswesens in Indien fällt
zusammen; es sind zwei Seiten desselben bedeutungsvollen
Vorgangs." (Oldenberg, a. a. 0. S. 35.)

Auch Buddha (um 550 v. Chr. geboren) ging anfänglich den
Weg des Yoga, als er noch „der Asket Gautama" war und den

oh ten Weg noch nicht gefunden hatte. Ein alter Text sagt:
(Pischel, Leben und Lehre des Buddha, 3. Aufl., 1917, S. 15) : „Der
Asket Gautama ist Mönch geworden, indem er eine große
Verwandtschaft verließ. Der Asket Gautama ist Mönch geworden,
•ndern er viel Gold, gemünztes und ungemünztes, verließ, das

sjch in Kellern und Böden befand. Der Asket Gautama ist jung,
fis junger Mann, mit schwarzem Haar, in glücklicher Jugend,
Im frühesten Alter, von der Heimat in die Heimatlosigkeit
gegangen. Der Asket Gautama hat, obwohl seine Eltern es nicht
Wollten, obwohl sie Tränen vergossen und weinten, sich Haare
und Bart scheren lassen, gelbe Gewänder angelegt und ist von

^Heimat in die Heimatlosigkeit gegangen."
Sieben lange Jahre hindurch suchte er vergeblich „das Un-

entstandene, das Nirvana, die ewige Stätte". Selbst die streng-

367



sten Kasteiungen, das Fasten bis zur Entkräftung hatten keinen
Erfolg.

Dies führt ihn schließlich zur Einsicht in die Nutzlosigkeit
der Selbstpeinigung und der gewaltsamen Bemühungen. Und
nun wird ihm endlich in einer Nacht, die er in ruhiger Betrachtung

unter einem Feigenbaume sitzend verbrachte, die
Erleuchtung. Er durchschaut den Wahn der Seelenwanderung,
er wird der Erwachte, der Erleuchtete, der Buddha. Und
triumphierend sagt der zum Buddha Gewordene (nach der
Uberlieferung im Dhammapada, Pischel, a. a. 0. S. 22): „Den
Kreislauf vieler Geburten habe ich ruhelos durchlaufen, den
Bildner des Hauses (d. h. die Ursache der Wiedergeburt)
suchend. Schlimm ist die ewige Wiedergeburt. Bildner des
Hauses, du bist erschaut; du wirst kein Haus mehr bauen. Deine
Balken sind zerbrochen, und des Hauses Dach vernichtet. Das
Herz, frei geworden, hat alle Begierden getilgt."

In der Befreiung von den Begierden, vom Haften an anderen
Wesen, erlebt Buddha die Befreiung von der Wiedergeburt.
Und den Weg, der zum Tilgen aller Begierden im frei gewordenen

Herzen führt, verkündet er in der Predigt von Benares
(Pischel, a.a.O. S. 26) mit den Worten:

„Zwei Extreme gibt es, ihr Mönche, denen nicht frönen
darf, wer aus dem weltlichen Leben getreten ist. Welche zwei
Das eine ist eine Hingabe an den Genuss der Lüste; die ist niedrig,

gewöhnlich, gemein, unedel, zwecklos. Das andere ist eine
Hingabe an Selbstpeinigung; die ist schmerzlich, unedel, zwecklos.

Ohne in diese beiden Extreme zu verfallen, ihr Mönche,
hat der Vollendete einen Mittelweg gefunden, der die Augen
öffnet, der den Verstand öffnet, der zur Ruhe, zur Erkenntnis,
zur Erleuchtung, zum Nirvana führt. Und was, ihr Mönche,
ist dieser Mittelweg, den der Vollendete gefunden hat, der die
Augen öffnet, der den Verstand öffnet, der zur Ruhe, zur
Erkenntnis, zur Erleuchtung, zum Nirvana führt? Es ist dieser
edle, achtgliednge Weg, nämlich rechter Glaube, rechtes
Sichentschließen, rechtes Wort, rechte Tat, rechtes Leben, rechtes
Sichbemühen, rechtes Gedenken, rechtes Sichversenken. Das,
ihr Mönche, ist der Mittelweg, den der Vollendete gefunden
hat, der die Augen öffnet, der den Verstand öffnet, der

368



zur Ruhe, zur Erkenntnis, zur Erleuchtung, zum Nirvana
führt."

Was hier Buddha durch „Glauben, Sichentschließen, Wort,
Tat, Leben, Sichbemühen, Gedenken, Sichversenken"
umschreibt, ist augenscheinlich nichts anderes als das ganze, auf
Glauben beruhende, im Bewusstsein als Wollen, Denken und
Fühlen sich kundgebende, nach außen in Wort und Tat und
unbewussten Äußerungen (Leben) zu Tag tretende Sein des
Menschen. Das ganze lebendige Sein des Menschen muss somit
m die rechte Verfassung gebracht werden. Und dies kann nur
von innen heraus (nicht von außen her durch die Hilfsmittel
des Yoga) geschehen. Das ist der von Buddha gefundene Weg.

Fragen wir aber, welches die rechte Verfassung ist, so kann
die Antwort nur im Sinne der indischen Welt- und
Lebensanschauung gegeben werden, die für Buddha, der ganz und gar
vom indischen Geistesleben umfasst und getragen wird, durchaus

maßgebend ist.
Die rechte Verfassung besteht demgemäß darin, dass der

Mensch in seinem Selbst ruht und mit seinem Selbst verbunden
•st, wie er es in seinem ästhetischen Verhalten erlebt. In diesem
Zustand ist alles überwunden, was den Menschen an andere
Wesen bindet und das Ruhen im Selbst, das Verbundensein mit
dem Selbst hindert.

Darüber, dass diese rechte Verfassung nicht als gleichförmig
beharrender Zustand möglich ist, konnte Buddha unmöglich
sich täuschen. Er erlebte selber die unvermeidlichen Schwankungen,

die Ebbe und die Flut, in seinem Lebenszustande.
Aber die rechte Verfassung kann häufiger und häufiger, mit
Wachsender Stärke sich einstellen, so dass sie als vorherrschender
^ustand anerkannt werden muss. Dieses Ziel wurde durch
Buddha erreicht. Es beseehgte ihn in der Nacht unter dem
Feigenbaum.

Buddha selbst hat wohl diesen Lebenszustand als die Wirkung

einer in ihm sich offenbarenden Kraft angesehen, die er
als das Unendliche, das Nirvana, die ewige Stätte verehrte, die
Wir jedoch als die, das indische Geistesleben kennzeichnende
ästhetische Gemütskraft bezeichnet haben. Er war in den Augen
seiner Jünger und der ganzen buddhistischen Gemeinde dieser

369



Kraft im höchsten Maße teilhaftig, so dass er für befähigt galt,
mit der Kraft seines Gemütes, die auch die Kraft der Liebe,
der Freundschaft, des Erbarmens, der Fröhlichkeit, des Gleichmuts

genannt werden kann, alle Wesen zu bezwingen.
Beispiele solcher Kraftbezeugung finden wir in den Legenden

die das Leben Buddhas verherrlichen: Als ein Jünger Buddhas,
Devadatta, den Meister beseitigen wollte, um sich selbst an
die Spitze der Gemeinde zu stellen, missglückten alle seine
Anschläge. Das Leben des Heiligen blieb wunderbar erhalten.
„Die ausgesandten Mörder werden, als sie sich Buddha nahten,
von Furcht und Zittern befallen; er spricht milde zu ihnen,
und sie bekehren sich zum Glauben; den Felsblock, der Buddha
zerschmettern soll, fangen zwei sich zusammenneigende
Bergspitzen auf, so dass er nur den Fuß Buddhas leicht verletzt;
der wilde Elefant, der in einer engen Gasse gegen Buddha
angetrieben wird, bleibt, von der zauberhaften Kraft seines
freundlichen Denkens getroffen, vor ihm stehen und weicht
dann zahm zurück." — Es wird auch erzählt, wie Buddha in
einer seiner früheren Erscheinungsweisen Löwen und Tiger
durch die Kraft der Freundschaft zu sich heranzog, und von
Löwen und Tigern, von Panthern, Bären und Büffeln, von
Antilopen, Hirschen und Ebern umgeben, friedlich im Walde
weilte. — Ja, über eine Weltgegend nach der andern, über die
ganze Welt, nach allen Seiten, vermag Buddha die Kraft der
Freundschaft, die seinen Sinn erfüllt, ausstrahlen zu lassen, „die
weite, große, unermessliche, die von keinem Hass weiß, die
nach keinem Schaden trachtet." (Oldenberg, a.a.O., S. 179,
343, 344).

Die Kraft des Gemütes soll nun aber im Leben eines jeden
Menschen, so weit es möglich ist, zur Herrschaft kommen. Das
heißt : jeder Mensch soll von der Gebundenheit an andere Wesen
erlöst werden, damit er im ästhetischen Verhalten zur Ruhe in
seinem Selbst, zum Verbundensein mit seinem Selbst gelangen
kann.

Indem Buddha dies erstrebt, wird er der Erzieher seines
Volkes. Er entwickelt daher seine Lehre zum Zwecke der
Erziehung, nicht zur Mehrung theoretischer Erkenntnis. Als er
einmal im Sinsapawalde weilte, nahm er wenige Sinsapablätter

370



in die Hand und sprach zu seinen Jüngern: „Was meint ihr,
ihr Jünger, was ist mehr, diese wenigen Sinsapablätter, die ich
in die Hand genommen habe, oder die anderen Blätter droben
im Sinsapawalde?" — „Die wenigen Blätter, die der Erhabene
in die Hand genommen hat, sind gering, und viel mehr sind
jene Blätter droben im Sinsapawalde." — „So auch, ihr Jünger,
ist das viel mehr, was ich erkannt und euch nicht verkündet,
als das, was ich euch verkündet habe. Und warum, ihr Jünger,
habe ich euch jenes nicht verkündet? Weil es euch, ihr Jünger,
keinen Gewinn bringt, weil es nicht den Wandel in Heiligkeit
fördert, weil es nicht zur Abkehr vom Irdischen, zum Untergang

aller Lust, zum Aufhören des Vergänglichen, zum Frieden,
zur Erkenntnis, zur Erleuchtung, zum Nirvana führt: deshalb
habe ich euch jenes nicht verkündet." (Oldenberg, a, a. 0.,
s. 229.)

So ist denn die Absicht des Erziehers maßgebend, wenn
Buddha in der Predigt von Benares die Mönche, zu denen er
spricht, darüber belehrt, dass alles, was die Ruhe und den
Frieden des Gemütes verhindert oder zerstört, indem es das
Haften an anderen Wesen (zu denen auch der eigene Leib
gehört) zum Bewusstsein bringt, ein Leiden sei, das der Mensch
sich selbst zufügt. Denn dieses Leiden entsteht erst durch das

der Unwissenheit begründete Streben. Der Mensch kann
aber von diesem verkehrten Streben ablassen und das erstreben,
was seiner wahren Natur entspricht. Und dazu dient eben der
v°n Buddha gefundene und bereits erprobte Weg.

Demgemäß stellt Buddha den Kern seiner Erziehungslehre
und zugleich den Kern der indischen Welt- und Lebensauffassung

in den vier edlen Wahrheiten dar:
»Dies* ihr Mönche, ist die edle Wahrheit vom Leiden:

ehurt ist Leiden, Alter ist Leiden, Krankheit ist Leiden, Tod
lst Leiden, Vereinigung mit Unliebem ist Leiden, Trennung
y°n Liebem ist Leiden, Gewünschtes nicht erlangen ist Leiden,
.Ur?, die fünf Elemente, die das Haften am Dasein bewirken,

s»nd Leiden."
».Dies, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von der Entstehung

es Leidens : Es ist dieser Durst, der die Wiedergeburt bewirkt,
er von Freude und Verlangen begleitet ist, der hier und dort

371



seine Freude findet, wie der Durst nach Lüsten, der Durst
nach (ewigem) Leben, der Durst nach (ewigem) Tode."

„Dies, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von der Aufhebung
des Leidens: Es ist das völlige Freisein von diesem Durst, sein
Aufgeben, Fahrenlassen, Ablegen, Verbannen."

„Dies, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von dem Wege,
der zur Aufhebung des Leidens führt : Es ist dieser edle, acht-
gliedrige Weg, nämlich: rechter Glaube rechtes
Sichentschließen, rechtes Wort, rechte Tat, rechtes Leben, rechtes
Sichbemühen, rechtes Gedenken, rechtes Sichversenken."

ZÜRICH G. F. LIPPS

ALEXANDRE RIBOT f
Im politischen Lärm des Tages, in der schwülen Atmosphäre,

welche die Ruhrbesetzung geschaffen, ist die Nachricht vom
Tode Alexandre Ribots1) beinahe untergegangen. Nicht allzuweit

haben daher die Nekrologe der großen französischen Presse

ausgeholt. Der Hinschied des Staatsmannes weckt Erinnerungen

an den Werdegang der dritten Republik, die im Kriege
ihre eigentliche Feuerprobe zu bestehen hatte. Alexandre
Ribot war der typische Liberale französischer Prägung, der
Mann der alten, heute überlebten Doktrinen des klassischen,
ökonomischen Liberalismus, der Ideen des laisser faire. Wenig
genug hat Ribot im Laufe der Jahrzehnte von den neuen
wirtschaftlichen und sozialen Anschauungen übernommen. Er blieb
der repräsentative Vertreter des Manchestertums. Verhasst war
ihm zeitlebens der politische Radikalismus in allen seinen
Erscheinungsformen und Lebensäußerungen.

Die politische Karriere des verstorbenen Staatsmannes fällt
in die bewegtesten Zeiten der dritten Republik. Er sah die ver-

') Geboren 1842 in Saint-Omer; nach einer Beamtenlaufbahn 1878 Abgeordneter von Bou-
logne-sur-Mer; 1879 Chefredakteur des Blattes Le Parlement, das 1884 mit dem Journal des Débats

fusionierte. 1887 Wiedereintritt in die Kammer im Wahlkreis Pas-de-Calais. 1890 Minister des

Auswärtigen im Kabinett Freycinet, 1892 im Ministère Loubet, wo er zum Vorkämpfer der
französisch-russischen Allianz wurde, im Januar 1895 Ministerpräsident, 1909 Senator des Pas-deCalais,

vom 9. bis 12. Juni 1914 Ministerpräsident, bei Kriegsbeginn Finanzminister und in den

beiden Kabinetten Briand (Oktober 1915 bis März 1917), am 19. März 1917 Ministerpräsident
bis 12. September 1917. Im darauffolgenden Kabinett Painlevé Außenminister, seit 1906 Mitglied
der französischen Akademie.

372


	Das indische Geistesleben [Schluss]

