
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Das indische Geistesleben

Autor: Lipps, G.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS INDISCHE GEISTESLEBEN
(Eine psychologische Analyse)

Wie ein Volk in seiner geistigen Entwicklung durch das
Klima des Landes, in dem es lebt, beeinflusst werden kann,
zeigen uns die Arier Indiens, die sich von den iranischen Ariern
(um 2C00 v. Chr. trennten, in das Tiefland des Indus
eindrangen und über die Gangesebene, die Halbinsel Dekhan und
die Insel Ceylon sich ausbreiteten, wo sie allenthalben eine
dunkelfarbige Urbevölkerung verdrängten oder unterjochten.

Sie hatten bereits die Stufe der Märchenbildung
überschritten. Denn sie waren im Besitze eines auf Mythenbildung
beruhenden Götterglaubens. Sie verehrten wie die iranischen
Arier und andere Zweige der indogermanischen Völkergruppe
den Himmelsgott (Dyaus, Zeus, Jupiter, Ziu) als den Schöpfer
Und Vater aller Wesen und die Erde als mütterliche Gottheit,
auch noch besondere Naturkräfte wie Feuer und Gewitter.

In den lebensfrohen, kampfesmutigen Eroberern vollzog
sich aber unter den veränderten Verhältnissen der neuen Heimat
em tiefgreifender Wandel.

Die alte Heimat hatte von ihren Bewohnern eine der äußeren
Wirklichkeit zugewandte Betätigung verlangt, die in Viehzucht

und etwas Ackerbau bestand. Und man darf wohl an-
Uehmen, dass auf Grund dieses, das ganze Volk in Anspruch
Uehmenden werktätigen Verhaltens doch auch weiterhin, bei
aller Verschiedenheit im einzelnen, im großen und ganzen eine
ahnliche Entwicklung sich vollzogen hätte, wie sie bei den
Uanischen Ariern tatsächlich stattfand.

Die iranischen Arier sahen sich bei ihrer Viehzucht und
'nrem Ackerbau an den Verlauf des Naturgeschehens gebunden
Und auf die Lebensgemeinschaft mit ihren Stammesgenossen
angewiesen. Die Beziehung des Menschen zu der ihn
umsehenden Natur und zu der ihn umschließenden menschlichen
Gesellschaft kam daher in ihrer Welt- und Lebensanschauung
zur Geltung. Darum wurden die Götter mehr und mehr zu
Verkörperungen der in der Natur und im Menschenleben sichtbar

zu Tag tretenden Regel und Ordnung. Sie wurden sittliche
Wissen und Leben. XVI. Jahrg. Heft 7 (20. Januar 1923)

309



Wesen, die als die Götter des Lichts den auf Zerstörung und
Verderben sinnenden, Gesetz und Recht bekämpfenden
Dämonen der Finsternis entgegentraten. Zarathustra hat (um
600 v. Chr.) diese Entwicklung durch seine Lehre von Ahura
Mazda, dem einen wahren Gott, zur Vollendung gebracht.
Ahura Mazda schuf das Weltgesetz, er schuf die Welt, in der

er der Sonne, dem Monde und den Sternen ihren Lauf
bestimmte, er schuf die Erde und den Menschen nebst allem,
was der Mensch nötig hat. Und nun kämpft er gegen den von
Anfang an bestehenden bösen Geist, Ahriman, den Herrn aller
bösen Kräfte, um ihn zuletzt im entscheidenden Endkampfe zu
besiegen. In diesen Kampf des Guten gegen das Böse ist auch
der Mensch gestellt. Er soll für das Gute und gegen das Böse

kämpfen. Er vollführt den Kampf durch werktätige Arbeit in
der Viehzucht und im Ackerbau und durch ein der
Volksgemeinschaft dienendes Verhalten in Reinheit und Wahrheit.

Dieser Entwicklung der iranischen Arier tritt nun die ganz
anders in die Erscheinung tretende Entwicklung der indischen
Arier zur Seite.

Sie wird augenscheinlich durch das in Indien herrschende
tropische (in den nördlichen Teilen subtropische) Klima
veranlasst. Neben dem Klima könnte allerdings auch die Mischung
mit der dunkelfarbigen Urbevölkerung für die veränderte
Entwicklungsweise verantwortlich gemacht werden. Ja, es wäre
denkbar, dass infolge der Mischung vielmehr eine Entwicklung
der Urbevölkerung als eine solche der eingewanderten Arier
vorläge, und ein Vergleich mit den Ariern des Iran oder mit
sonstigen Gliedern der indogermanischen Völkergruppe, wie
die Griechen oder Germanen, gar nicht in Betracht käme.
Einer solchen Annahme steht jedoch die Tatsache entgegen,
dass die eingewanderten Arier sich absonderten, und wenigstens
der geistig höher stehende Teil des Volkes einer tiefer gehenden

Beeinflussung durch die Urbevölkerung kaum unterlag. Aber

wenn auch eine Beeinflussung stattgefunden haben sollte,

so müsste anerkannt werden, dass die Urbevölkerung ihrerseits
der Einwirkung des Klimas unterlag und in ihrer geistigen
Entwicklung die Spuren dieser Einwirkung zeigen müsste. 1°

jedem Falle wäre also eine durch die Einwirkung des Klimas

310



beeinflusste Entwicklung des geistigen Lebens vorhanden. Und
es bliebe ohne Rücksicht auf das Verhältnis der indischen Arier
zu der Urbevölkerung die Aufgabe, am indischen Geistesleben
zu zeigen, wie ein Volk in seiner geistigen Entwicklung durch
das Klima des Landes, in dem es lebt, beeinflusst werden
kann.

Um diese Aufgabe in einwandfreier Weise zu lösen, wäre
es wünschenswert, nicht nur bei den Indern, sondern auch bei
anderen Völkern den Einfluss ebendesselben Klimas, wie es in
Indien herrscht, feststellen zu können. Man dürfte alsdann das
Ubereinstimmende in der Entwicklung der verschiedenen
Völker auf den gemeinsamen Einfluss des Klimas zurückführen,
während das Verschiedenartige bei sonst gleichen äußeren
Verhältnissen den von Anfang an bestehenden Unterschieden in
der Eigenart der Völker zur Last zu legen wäre. — Da eine
solche Untersuchung nicht möglich ist, soll als Grundsatz gelten,
dass für das, was offensichtlich dem Einfluss des Klimas
zugeschrieben werden darf, nicht die ursprüngliche Veranlagung
des Volkes verantwortlich zu machen sei.

Es wirkt nun zweifellos das in Indien herrschende Klima
erschlaffend. Es hemmt, oder es erschwert wenigstens, die der
äußeren Wirklichkeit zugewandte, durch den leiblichen
Organismus vermittelte Tätigkeit. Käme nur diese Betätigungsweise
ln, Betracht, so müsste wohl das geistige Leben verkümmern,

es als Regel für die Bewohner der heißen Zone ebenso wie
'Ur die Bewohner der kalten Zone vorausgesetzt zu werden
Puegt. Die Regel dürfte jedoch nur insoweit gültig sein, als
nie nach außen gerichtete Tätigkeit beachtet wird. Der Mensch
lst nämlich nicht ein unmittelbares Erzeugnis der äußeren
Einwirkungen. Zwischen den äußeren Einwirkungen und der von
/esen beeinflussten Lebensbetätigung besteht nicht die

Begehung von Ursache und Wirkung, wie sie im Bereiche des

aturgeschehens feststellbar ist, wo die Veränderung der einen
uls Ursache die ihr äquivalente Veränderung einer

Queren Größe als Wirkung m eindeutiger Bestimmtheit mit
£Ch führt. Es ist vielmehr wie bei der Pflanze, deren äußere

rscheinungsweise zwar sich verändert, wenn die Wachstums-
mgungen verändert werden, deren inneres Wesen jedoch

311



(die Reaktionsweise, wie der Botaniker sagt) unter den
veränderten äußeren Verhältnissen dasselbe bleibt, so dass bei einer
Wiederkehr der früheren Einflüsse auch eine Rückkehr der
früheren Erscheinungsweise, so weit dies möglich ist, erwartet
werden muss. Denn die äußeren Einflüsse, unter denen die
Entwicklung eines Lebewesens stattfindet, vermögen nur den
vorhandenen Keim zur Entwicklung zu bringen; sie sind aber
nicht imstande, etwas Neues dem Lebewesen einzupflanzen.

Demgemäß bleibt auch der indische Arier in der neuen
Heimat seinem Wesen nach derselbe Mensch. Nur die
Erscheinungsweise seines sich entwickelnden Wesens wird unter
der Sonne Indiens ganz anders als sie in der alten Heimat
geworden wäre. Die Veränderung mag auffallend sein wie bei
einer Pflanze, die vom Hochgebirge in die Tiefebene verpflanzt
wird. Sie zeigt trotzdem doch nur, dass auch im Leben der
Völker die Entwicklungszustände gleichartiger Keime unter
verschiedenen Einflüssen in verschiedener Weise in die
Erscheinung treten.

Es ist daher der ursprünglich im indischen Arier vorhandene
Keim des geistigen Lebens als maßgebend zu betrachten. In
diesem Keime liegt der Trieb zur Entwicklung, der auch bei
der erschlaffenden Wirkung der tropischen Sonne sich durchsetzt.

Er wendet sich jedoch, da die nach außen tretende, durch
den Leib vermittelte Betätigung gehemmt oder wenigstens
vermindert wird, der inneren Welt des Gemüts und der Phantasie

zu. Diese Innenwelt wird von der tropischen Sonne nicht
versengt. Sie kann sich vielmehr unter der Gunst des Klimas in
dem fruchtbaren Lande, das eine mühelose Befriedigung der
Lebensbedürfnisse gestattet, weit reicher entfalten als es in der
alten Heimat möglich gewesen wäre, die nur einen durch harte
Arbeit erworbenen Lebensunterhalt gewährt hätte.

Die Zuwendung zur Innenwelt des Gemütes und der Phantasie

führte jedoch keineswegs zu völliger Loslösung von der

äußeren Wirklichkeit, die ja gar nicht möglich gewesen wäre.
Die große Masse des indischen Volkes blieb, wie es nicht anders

sein konnte, auf die Beschäftigung mit Ackerbau, Handel und
Gewerbe angewiesen. Und die an dieser Arbeit nicht beteiligten
höheren Stände suchten ihr Bedürfnis nach Lebensgenuss ge-

312



wiss nicht bloß in der Welt ihrer Gefühle und Phantasiegebilde
zu befriedigen. Es vollzog sich jedoch, besonders in der geistig
am höchsten stehenden, führenden Schicht unter den
veränderten Lebensverhältnissen eine Veränderung in der ganzen
Lebensführung, die auf die, mit möglichster Abwendung von
den Dingen und Vorgängen der äußeren Wirklichkeit
verbundene Zuwendung zu der weit höher geschätzten inneren
Welt des Gemüts und der Phantasie zurückzuführen ist.

Die Abwendung von der äußeren Wirklichkeit verhinderte
eine gemeinsame, das ganze Volk umspannende, nur in dieser
äußeren Wirklichkeit vollziehbare Lebensbetätigung, in der die
Volksgemeinschaft wurzelt. Die bei jedem Volke sich regende
Neigung zur Bildung besonderer Stände, die in enger begrenzten,

nur Teile des Volkes umfassenden Betätigungsweisen ihren
Grund haben, und durch die auf jene Volkstelle sich beschränkenden

Eheschließungen in ihrer Abgrenzung erhalten werden,
konnte sich demnach ungestört auswirken. Dies führte zur
Auflösung der Volksgemeinschaft. Die Urbevölkerung blieb
abgesondert. Und auch die über die Urbevölkerung herrschenden

Arier spalteten sich in das werktätige Volk und in die
herrschende Schicht, die ihrerseits in die Stände der Krieger
und Priester zerfiel. Es entstanden so die vier, durch feste
Schranken von einander getrennten Kasten, von welchen die

durch die Brahmanen oder Priester, die zweite durch die
Kschatryias oder weltlichen Herrscher (die Könige, den Adel
Und die Krieger), die dritte durch das Ackerbau, Handel und
Gewerbe treibende Volk gebildet wurden, während der vierten
Kaste die unterworfene, dunkelfarbige Urbevölkerung als recht-
°Se Schudras oder Knechte zugewiesen wurden.

Mit der Auflösung der Volksgemeinschaft erlosch zugleich
uas Bewusstsein des dem ganzen Volke gemeinsamen Lebens,
das die Geschichte des Volkes überliefert. Es zeigte sich daher

Bedürfnis nach einer Beschäftigung mit der Geschichte,
arabische Geograph Al-Biruni (um 1030 n.Chr.) sagt:

•'Die Inder beachten die geschichtliche Folge der Ereignisse

^
er wenig; sie sind sehr nachlässig in der Aufzählung der

.onologischen Reihenfolge ihrer Könige. Wenn man sie zu
einer Aufklärung drängt und sie nicht wissen, was sie sagen

313



sollen, so sind sie sogleich bereit, Märchen zu erzählen."
(R. Stübe in Pflugk-Hartungs Geschichte des Orients, S. 338),

Die Abkehr von der äußeren Wirklichkeit hatte ferner zur
Folge, dass dem Naturgeschehen ebensowenig wie dem Volksleben

besondere Beachtung geschenkt wurde. In der alten
Heimat hatte sich die Aufmerksamkeit den Dingen und
Vorgängen in der Natur zugewendet. Dies zeigen die Naturmythen,
auf die sich der Götterglaube stützte. In der neuen Heimat
verloren aber die Götter ihre deutlich ausgeprägte Gestalt.
Selbst Indra, der so machtvoll im Gewitter in die Erscheinung
tritt und in der alten heldenhaften Zeit seinen kampfesfrohen
Verehrern auf der Erde Vorbild und Führer war, büßte sein
Ansehen ein. Es wurden Zweifel laut: „Kein Indra ist, so sagt
mancher. Wer hat ihn denn gesehen? Wen sollen wir preisen?
(Rigveda VIII, 100,3; nach Oldenberg, Weltanschauung der

Brahmanatexte, S. 10). Und dieser Verfall des Götterglaubens
hatte nicht etwa in der mangelhaften Beschaffenheit der Götter
seinen Grund. Die Götter hätten in Indien ebenso wie im Iran
zu sittlichen Wesen sich umbilden können. Der Verfall war
vielmehr offenbar in der mangelhaften Anteilnahme an den

Naturvorgängen begründet, die in den Göttergestalten ihre
Träger gefunden hatten.

Mit der Abkehr von der äußeren Wirklichkeit verband sich

aber die Zuwendung zur Innenwelt der Gefühle und Vorstellungen.

Und diese Innenwelt entfabete sich so reich, dass sie
die Wahrnehmungen der äußeren Wirklichkeit überwucherte.
Die Wolke, die ein in seine Gefühle und Vorstellungen
versunkener Hamlet betrachtet, sieht aus „wie ein Kamel' aber

auch „wie ein Wiesel" und zugleich „ganz wie ein Walfisch •

Und so erweist sich alles Vorgestellte als unbestimmt, flüchtig,
wechselnd. Das eine ist nicht durch eine scharfe Linie von dem

anderen getrennt. Es ist dem anderen gleichartig. Ja, es kann

sich in das andere verwandeln.
Dies hat zur Folge, dass die Inder über die Stufe der

Märchenbildung hinaus, im ganzen Verlaufe der Entwicklung ihres

Geisteslebens, Belebtes und Unbelebtes, und insbesondere die

verschiedenen Arten der Lebewesen, die Pflanzen, Tiere,
Menschen, Dämonen, Götter, ihrem innersten Wesen nach für

314



gleichartig halten. Die Lebensgemeinschaft, in der die Menschen

stehen, umfasst alle Wesen. Und alle Wesen können sich
ineinander verwandeln. Sie können ihre Erscheinungsweise
wechseln, wie man die Kleider wechselt.

Im Rigveda (X, 86; nach Deußen, Geschichte der Philosophie,
1,1, S. 98) ist ein Affe der Freund und Hausgenosse des Gottes
Indra. Und im Ramayana, der vielgelesenen Dichtung einer
späteren Zeit, ist der Affengott Hanumant der Bundesgenosse
und Waffengefährte des Helden Rama. — Pradschapati, der
Herr der Geschöpfe, kann die Gestalt des Windes annehmen.
Als Wind bewegte er sich auf den Wasserfluten, aus denen die
Welt anfänglich bestand. Da sah er die Erde. Er ward zum
Eber (der im Grunde des Wassers wühlt) und holte die Erde
herauf. So groß sein Rüssel war, so viel Lehm holte er heraus.
Das wurde zu dieser Erde. (Deußen, Geschichte der Philosophie,
I. 1, S. 195; Oldenberg, Weltanschauung der Brahmanatexte,
S. 176.) — Der Puruscha, ein Ungeheuer mit tausend Köpfen,
tausend Augen, tausend Füssen, das die Erde überdeckt und
noch zehn Finger hoch über dieselbe hinausragt, wandelt sich

jn die Welt. Sein Mund, seine Arme, seine Schenkel, seine
Hiße bilden der Reihe nach die vier Kasten der Brahmanen,
Kschatryias, Vaischyas, Schudras. Aus seinem Leibe gehen die
Lötter und die Teile der Welt hervor. Dabei werden seine
Augen zur Sonne, sein Odem zum Winde, seine Ohren zu den
tummelsgegenden, sein Haupt zum Himmel, seine Füße zur
Erde und so fort. (Das Puruschalied, Rigveda X, 90; nach
Deußen a.a.O. S. 156.)

Die Mythenbildung des indischen Geisteslebens erschöpft
^eh jedoch nicht im Hervorbringen solcher üppig wuchernder
tjebilde einer ausschweifenden Phantasie. Sie gestaltet auch
V°rstellungsreihen, die ein festes Gefüge haben und schließlich

^u einer folgerichtig in sich zusammenhängenden Welt- und
Lebensauffassung sjch zusammenschließen.

Die Eigenart dieser Welt- und Lebensauffassung beruht
•puf. dass weder das Geschehen in der Natur noch die

Geschichte des Volkes, sondern der einzelne Mensch den

Ausgangspunkt bildet. Der einzelne Mensch, der dem durch das
uma begünstigten Hange zu einem beschaulichen Dasein

315



folgt, wendet sich von der Hast und Unruhe der äußeren Welt
ab und sucht in sich selbst, in der Ruhe und in dem Frieden
seines Gemütes den Reichtum seines Lebens.

Der Hast und Unruhe der äußeren Welt tritt so die Ruhe
und der Frieden des Gemüts gegenüber. Die äußere Welt ist
das Böse, das den Menschen in seinen Bannkreis zieht. Die
Innenwelt des Gemüts hingegen birgt das Gute, Ruhe und
Frieden, in sich. Das Gute wird aber nicht ohne Kampf und
Mühe dem Menschen zuteil. Das Böse, das der Ruhe und
dem Frieden des Gemüts im Wege steht, muss zuvor
überwunden werden.

Darum handelt es sich in Indien ebenso wie im Iran um
den Kampf des Guten mit dem Bösen. Nur die Bereiche des

Guten und des Bösen sind anders umgrenzt. Im Iran ist das

Weltgesetz das Gute, das in Ahura Mazda Gestalt gewinnt, und
das Böse sind die Verderben und Zerstörung bringenden Kräfte
in der Natur und im Volksleben, deren Herr Ahriman ist. Der
Sieg des Guten steht aber von vornherein fest. Er beruht auf

werktätiger Arbeit, deren Erfolg Ahura Mazda als Schöpfer
und Erhalter der Welt gewährleistet. — In Indien ist das Gute
der im Gefühle der Ruhe und des Friedens sich kundgebende
Lebenszustand des einzelnen Menschen, der von der Natur
und dem Volksleben sich losgelöst hat; und das Böse, die Quelle
aller Unruhe und Friedlosigkeit, ist die ganze im
Naturgeschehen und im Volksleben begründete äußere Welt, m die

jeder einzelne gestellt ist. Jeder einzelne muss daher den Kampf
durchkämpfen. Aber der Kampf ist überaus schwer. Denn der
Bereich des Bösen ist unermesslich. Mit jeglichem, der äußeren
Welt sich zuwendenden Wollen, Denken und Fühlen verstrickt
sich der Mensch in die Macht des Bösen. Und er vermag das,

was er getan hat, nicht ungeschehen zu machen. Er bleibt
gebunden. Wenn es ihm auch glücken sollte, sich weiterhin nicht

noch mehr in das Böse zu verstricken, so würde er doch nur
erreichen, dass die Bande, die ihn an die äußere Welt schon

fesseln, nicht noch stärker werden. Aber die bereits geknüpften
Bande werden nicht gelöst. Demgemäß bleibt die Seele, auch

wenn der Mensch stirbt, durch das, was sie in dem zu Ende

gegangenen Leben getan hat, an die äußere Welt gebunden.

316



Sie muß daher durch eine neue Geburt in einen neuen Lebenslauf

treten. Je nach dem Grade und der Art ihrer Verflechtung
mit der äußeren Welt tritt das Leben, das sie nunmehr zu führen
Hat, in der einen oder in der anderen Gestalt in die Erscheinung.
Auf Grund der Gleichartigkeit des Wesens alles Gewordenen
Hann die Erscheinung einer Pflanze, eines Tieres, eines
Menschen, auch eines Dämons oder eines Gottes in Frage kommen,
lu jedweder Erscheinungsweise bleibt jedoch die Gebundenheit

an die äußere Welt bestehen. Es sind ja nicht einmal die
Götter bedürfnislos: sie bedürfen der Opfergaben. Darum
folgt auf jeden Lebenslauf ein anderer. Das „Rad der Geburten"
r°l.t unaufhörlich, von Ewigkeit zu Ewigkeit.

In dieser Lehre von der Seelenwanderung hat der indische
Pessimismus seinen Grund.

* **
Es erscheint indessen trotz der trostlosen Gebundenheit an

uen endlosen Kreislauf der Geburten der Kampf mit der bösen,
jeidenbringenden äußeren Welt doch nicht völlig aussichtslos.
Denn jeder Mensch vermag zwar nicht dauernd, wohl aber
zeitweilig von der äußeren Welt sich loszulösen und die Ruhe und
uen Frieden seines Gemüts zu erlangen.

Wir erlangen alle gelegentlich diesen Zustand in unserem
ästhetischen Verhalten, das insbesondere beim Betrachten eines
Kunstwerkes eintritt. Da verwebt sich das gegenständlich
Begehende mit unserem eigenen lebendigen Sein, so dass es nicht
mehr in seiner Besonderung uns gegenübertritt, sondern uns
zu eigen wird und nur noch in unserem Gefühl sich kundgibt.

nd auf Grund dieser Kundgebung in unserem Gefühle bietet
sich uns das Gegenständliche als die Entfaltung unseres eigenen

ems dar, als unser Selbst, das uns im betrachteten Gegenstande
zum Bewusstsein kommt. Die Gegenstände leben und weben
ln Uns, und wir leben und weben in den Gegenständen. Ja,
Wli" sind geradezu die Gegenstände, und die Gegenstände sind
l>1?.Ser Selbst. Indem wir dieses Einssein mit dem, was
gegenständlich besteht, in unserem Gefühle erleben, erlischt weder
f^ser Denken noch unser Wollen. Es ist ja unser Denken und

°llen unlösbar mit unserem Fühlen verbunden. Aber unser

317



Denken erfasst lediglich unser Selbst in dem, was als

Ausgestaltung unseres eigenen Seins uns gegenübertritt, und unser
Wollen ist das Bewusstsein des ruhigen, befriedigten Beharrens
in dem Einssein unseres Selbst mit dem, was gegenständlich
besteht. Da sind wir in der Tat losgelöst von der äußeren
Wirklichkeit. Wir besitzen die Ruhe und den Frieden unsres Gemüts.
Und wir können wohl sagen, dass die äußere Wirklichkeit und
alles, der äußeren Wirklichkeit zugewandte Wollen, Denken
und Fühlen erloschen sei. Die böse, leidenbringende äußere
Welt ist tatsächlich besiegt.

Es ist allerdings nur ein kurz dauernder Sieg, der immer
wieder verloren geht, sobald wir aus dem Versunkensein in den
betrachteten Gegenstand erwachen. Aber es erscheint durchaus
nicht unmöglich, dass Mittel und Wege gefunden werden
können, um den zunächst nur vorübergehend auftretenden
Zustand des ästhetischen Verhaltens, dessen wir anfänglich nicht
alle und nicht in gleichem Maße fähig sind, immer wieder zu
erneuern und so sein Vorhandensein zur Regel zu machen. Es

könnte ja vielleicht die Kunst der Versenkung geübt und der
Mensch zum Virtuosen im ästhetischen Verhalten ausgebildet
werden. Dann wäre der Sieg endgültig errungen. Die
Verflechtung mit der äußeren Wirklichkeit wäre gelöst. Die uns
geläufige Betrachtungsweise, die von unserem Dasein
unabhängige, für sich bestehende Dinge anerkennt, würde zurücktreten,

und es müsste die im ästhetischen Verhalten begründete
Auffassung der Wirklichkeit als der Ausgestaltung unseres

eigenen lebendigen Seins den Ausgangspunkt für unsere Welt-
und Lebensauffassung bilden.

Die Entwicklung einer solchen, im ästhetischen Verhalten
begründeten Welt- und Lebensauffassung, die von der äußeren

Wirklichkeit frei macht, die Vorstellung vom Kreislauf der

Geburten zurückdrängt und dem Gemüte Ruhe und Frieden

bringt, liegt nun in der Tat im indischen Geistesleben vor. Sie

vollzieht sich jedoch unter der Vorherrschaft der naiven
Betrachtungsweise, die Zustände und Eigenschaften verselbständigt

und als besondere, kraftbegabte Wesen ansieht.
Demzufolge gilt das, im ästhetischen Verhalten in den Vordergrund *

tretende Gefühl als ein für sich bestehendes wesenhaftes Sein,

318



das im Menschen wirksam ist. Es ist als die im ästhetischen
Verhalten sich äußernde Kraft des Gemüts, als die ästhetische
Gemütskraft zu bezeichnen, die dem indischen Denken als die
Grundkraft des Lebens schlechthin gilt, ohne dass ihre, der
kritischen Betrachtungsweise ohne weiteres ersichtliche
Besonderheit, der Gefühls- oder Gemütsseite zuzugehören,
Beachtung fände. Aus dieser Grundkraft gehen die, ebenfalls als
besondere Wesenheiten angesehenen Kräfte des Denkens und
Wollens hervor. Und da der naiven Betrachtungsweise alle
Dinge dieselbe Beschaffenheit wie der Mensch selbst zu
besitzen scheinen, so wird in jedem Dinge die Grundkraft des
Gemüts als wirksam angenommen. Sie begründet das Wesen
aller Dinge. Demgemäß ist der Kampf des Menschen gegen
die böse, leidenbringende Welt vielmehr der Kampf der menschlichen

Gemütskraft gegen die feindseligen Gemütskräfte der
Jener Welt angehörigen Wesen. Es gilt daher, die eigene Ge-
mütskraft zu stärken und die Gemütskräfte anderer Wesen sich
geneigt zu machen, um die in der äußeren Welt wirksamen,
dem Menschen feindlichen Gemütskräfte zu bezwingen.

Zürich g. f. lipps
(Schluss folgt)

MUSIK UND FARBE
(Schluss)

Alle früheren Analogien zwischen Musik und Malerei, einst

j^ir als abstrakt empfunden — heute sind sie konkret geworden,
tin eigentümlicher Austausch der Sinnesempfindungen hat
sich vollzogen : wir sehen die Töne und hören die Farben. Und
2War handelt es sich hiebei nicht etwa um pathologische Wahn-
Aufstellungen, sondern um ganz normale Nervenreize. In der
Wissenschaft hat man diese Sinnesrelationen als Phonismen und
hotismen bezeichnet. Unter Phonismen versteht man durch

Gchteindrücke hervorgerufene Schallempfindungen, unter Pho-

l'smen Farbenreize, die durch Töne angeregt werden. Die
j^zteren, d. h. das Tönesehen — audition colorée, wie die

ranzosen sagen — sind verhältnismäßig häufiger.

319


	Das indische Geistesleben

