
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Die geschichtlichen Grundlagen des heutigen Völkerrechts

Autor: Huber, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GESCHICHTLICHEN GRUNDLAGEN DES
HEUTIGEN VÖLKERRECHTS

I

Das Völkerrecht ordnet die Beziehungen der Staaten zu
einander als Trägern des politischen und wirtschaftlichen
Lebens. Man sollte denken, dass das letzte halbe Jahrhundert,
das auf seine Weltwirtschaft so stolz war, gerade diesen Zweig
des Rechts besonders kräftig entwickelt hätte. Mit nichten.
Wohl gab es eine Wissenschaft des Völkerrechts, gab es zahllose

Staatsverträge über Wirtschaft, Verwaltung, Rechtswesen,
aber außerhalb der Allianzen und Ententen gab es keinerlei
ernstliche politische Bindung universeller Art. Die Haager
Friedenskonferenzen zeigten, wie sehr die Staaten abgeneigt
Waren, für das allgemeine Interesse der Friedenserhaltung
Slch in ihrer vollen Handlungsfreiheit bei der Wahrung ihrer
besonderen Interessen irgendwie zu beschränken.

Die furchtbaren Erfahrungen der Kriege der Revolution
und der napoleonischen Zeit waren vergessen. Von 1815 bis zum
Weltkrieg von 1914 waren in Europa nur Kriege von kurzer
Uauer und örtlicher Beschränkung gewesen. Der lange Friede,
Verbunden mit den Errungenschaften der Technik, machte eine
poße äußere Blüte möglich. Diese war eine Täuschung; sie
hatte keinen tragfähigen Grund. Der Weltkrieg offenbarte dies.

Mit Hohn wurde das Völkerrecht übergössen, dem man
h°ch im Frieden die Möglichkeit versagt hatte, ein wirksamer
phutz der weltwirtschaftlichen Zusammenhänge zu werden,
^dessen begann doch in den Leiden des Krieges die Erkennt-
nis zu dämmern, dass im zwischenstaatlichen Leben etwas

pundsätzlich falsch sei. Der Gedanke eines Völkerbundes als

organisation der Menschheit trat auf den Plan, ein Gedanke,
den vor dem Krieg aus Furcht vor Lächerlichkeit kaum ein
^dehrter, geschweige denn ein Staatsmann auszusprechen ge-
Wagt hat. Die Schwere und Düsterheit der Nachkriegsjahre
Sa§t in der eindrücklichsten Sprache, dass die Staatenwelt
Weder geistig noch rechtlich in der Verfassung ist, die ihren
'-ebensnotwendigkeiten entspricht.

Wissen und Leben' XVI. Jahrg. Heft 6 (1. Januar 1923)

261



Und doch, welche Verständnislosigkeit für die Ziele und
Möglichkeiten internationaler Politik und Rechtsgestaltung!
Mit unklarem und wirklichkeitsfremdem Optimismus sah man
dem Völkerbund, den Konferenzen von Washington und Genua

entgegen, um alsbald aus den dürftigen Ergebnissen solcher
Zusammenarbeit Grund zu maßlosem Pessimismus und
lähmender Zweifelsucht zu schöpfen. In höhnender Kritik an

Regierungen und Diplomatie täuschen sich die Völker über das

Wesentliche hinweg, über das Fehlen ihres eigenen Verständnisses

für zwischenstaatliches Leben und Recht. Der nationale
Gedanke hat sich so einseitig entwickelt, dass für die
Forderungen der internationalen Solidarität, für sachliche und ruhige
Beurteilung der Ansprüche anderer Völker wenig Platz mehr
ist. Würden die Parteien, Provinzen und Einzelnen im Staate

so unsozial denken, wie es die Völker einander gegenüber tun,
so wäre ein friedliches, geordnetes Staatsleben unmöglich. Nur
die vergleichsweise größere Selbständigkeit der Staaten lässt

die zwischenstaatliche Zusammenhanglosigkeit als möglich
erscheinen; aber die Kriege, die großen Katastrophen zeigen deutlich,

dass es an etwas Wesentlichem fehlt, dass ein innerer
Widerspruch besteht.

Es hilft nichts, über diesen gefahrdrohenden Zustand, über
die Rückständigkeit des Denkens in internationalen Dingen
zu klagen. Es gilt, auf den Grund zu gehen, und das kann nur
geschehen, wenn uns das Werden der heutigen Staatenwelt
klar ist. Aus solcher Erkenntnis erwächst die Einsicht in die

Voraussetzungen, unter denen das Gegenwärtige sich wandeln

kann, aus der Geschichte heraus gewinnen wir den richtigen
Abstand zum Heute.

Für den Staatsmann hat das Vergangene vor allem soweit

Bedeutung, als es in die Gegenwart hineinreicht und hineinwirkt.

Für die heutige Staatenwelt und das Völkerrecht reichen

diese Zusammenhänge bis ins spätere Mittelalter hinab. Alles

Frühere hat nur mittelbares und zum größten Teil nur
antiquarisches Interesse vom Standpunkt des modernen Völkerrechts

und der heutigen Staatenpolitik aus. Die Geschichte der

letzten sieben Jahrhunderte ist unter diesem Gesichtspunkt
wesentlich nach drei Richtungen zu würdigen: erstens kommt

262



das wirtschaftlich-technische Element in Betracht, das sich in
Elandel und Verkehr auswirkt; zweitens das politisch-soziale,
das sich in der Staatsorganisation und dem gesellschaftlichen
Aufbau der Völker zeigt; und endlich das ethisch-religiöse
Element, bestehend im Einfluss der Weltanschauung auf die
Völkerbeziehungen.

II
Den Höhepunkt des sogenannten Mittelalters bildet wohl

das XIII. Jahrhundert. In jener Zeit kannte man den Begriff
des Völkerrechts im heutigen Sinne nicht; aber jene Zeit hatte
den Gedanken einer die Christenheit — wenigstens die
abendländische — umfassenden Rechtsgemeinschaft entwickelt. Die
Christenheit war eine organische Einheit. Wie zwei Türme
eines Münsters, die das Kirchenschiff bewehren, ragten über
die mittelalterliche Gesellschaft, als weltlicher und als
geistlicher Schützer, Kaiser und Papst empor. Von den Spitzen
herab, in den Grundzügen übereinstimmend in den verschiedenen

Ländern, breitete sich die lehensrechtliche und die hier-
archische Ordnung aus. Wie die beiden — oft rivalisierenden —
Häupter der Christenheit, so waren auch die zahllosen ihnen
em~ und untergeordneten weltlichen und geistlichen
Herrschaften, Städte und Korporationen meist politisch schwach.
Mehr und mehr waren die alten, verhältnismäßig starken
öffentlichen Gewalten aus der karohngischen und ottonischen
Zeit in Eigenrecht ihrer Inhaber übergegangen und teilten und
differenzierten sich weiter. Zahllos und mannigfaltig wie diese
^»ewaltenträger waren die zwischen ihnen bestehenden Rechts-
Verhältmsse. Privates und öffentliches Recht waren nicht
ausgeschieden; alles Recht war verbindlich, kein Fürst und keine
^tändevertretung konnte souverän darüber verfügen. Gab es
?uch Rechtsbrüche, so beanspruchte doch niemand, über dem
Rechte zu stehen. Als die Eidgenossen 1291 ihren Bund schlos-
?5n' taten sie es nicht, um Recht umzustoßen, sondern

e vom Reiche wohl erworbenen Rechte zu schützen. Die
Verschiedenen historisch bedeutungsvoll gewordenen Fälschungen

von Urkunden sind ein Beweis, welche Autorität über-
Mertes und verbrieftes Recht im Mittelalter besaß.

263



III
Die für das heutige Völkerrecht entscheidende Zeit ist der

Übergang vom Mittelalter zur sogenannten Neuzeit, in runden
Zahlen ausgedrückt die Periode von 1400 bis 1600. Aus dem
mehr und mehr zum Schatten werdenden heiligen Römischen
Reich treten einige größere Nationen hervor, vor allem die

peripheren Reiche, die kaum je eine nominelle Oberhoheit
anerkannt hatten, Frankreich, Spanien, England. Auch die
Hauptbestandteile des Reiches, Deutschland und Italien, lösen
sich auf in einen Schwärm mittlerer, kleiner und kleinster
politischer Herrschaften, deren wichtigste die habsburgische
Monarchie ist. In diese verschiebt sich das politische Gewicht
des Kaisertums. Aber es sind nicht nur Staaten, sondern
Nationen, Gebilde, die sich ihrer geistigen Eigenart namentlich
durch die mehr und mehr zu Kultursprachen emporsteigenden
Volkssprachen bewusst werden. Selbst die Kirche, die dank
ihren überstaatlichen und antiken Grundlagen Trägerin
europäischer Tradition bleibt, anerkannte auf dem Konstanzer
Konzil die Nationen der Deutschen, Italiener, Franzosen,
Engländer und Spanier.

Ebenso wichtig war ein anderer Vorgang: die Uberwindung
des Feudalismus, in dem die herrschaftliche Gewalt in eine

Stufenfolge von Abhängigkeiten aufgelöst war, durch den

modernen Staat, dem eine unbeschränkte, konzentrierte
Herrschermacht eignet. Der Feudalismus beruhte auf der
Naturalwirtschaft. Die von den Städten ausgehende Geldwirtschaft
zerstörte ihn. Sie lieferte den einzelnen Fürsten die Mittel,
sich Soldaten gegen Geld, statt gegen dauernde Beleihung mit
Land zu verschaffen. In gleicher Weise schuf das Geld die

Grundlagen des staatlichen Beamtentums.

Mit dem Feudalismus wich auch das germanische Recht

mit seinen vielfach abgestuften oder genossenschaftlich
gebundenen Rechtsverhältnissen dem mit der eindringenden
Antike wiederaufkommenden römischen Recht. Am kraftvollen,
fast absoluten römischen Eigentumsbegriff entwickelte sich die

staatsrechtliche Idee der Souveränität. Sie bedeutet eigentumsartiges,

freies Verfügungsrecht des Fürsten über sein Land,

somit Unabhängigkeit von den überstaatlichen Mächten der

264



Kirche und des Kaisers und Unabhängigkeit von den selbständigen

innern Mächten des mittelalterlichen Staates, den Ständen,

Adel, Klerus und Städten. Die Souveränitätsidee, der
eine starke politische Macht innewohnte, liquidierte das Mittelalter:

Reich und Feudalität.
Nicht nur inhaltlich, auch räumlich verdichtete sich die

Staatsgewalt. War sie im Mittelalter eine Summe von Rechten,
hohen und niedern Gerichtsbarkeiten über sehr oft
unzusammenhängende Landessplitter, so wird sie jetzt eine einheitliche
und unbeschränkte Gewalt über ein nach Möglich keit geschlossenes

Gebiet, in dem die Herrschermacht sich rascher und
kraftvoller auswirken kann. Man muss sich nur beispielsweise
das zürcherische Gebiet um 1400 und 1600 vorstellen.

Die räumliche Geschlossenheit bot die Grundlage zu einer
ueuen Handelspolitik, die darauf ausging, möglichst viel zu exportieren

und möglichst wenig — außer aus den eigenen Kolonien —
zu importieren, d. h. nach Möglichkeit Edelmetall, den Träger
emer nach innen und außen unabhängigen Politik, ms Land
zu bringen.

Fast überall ging diese Konzentrationsbewegung von Fürsten
^Us» am frühesten von dem Staufen Friedrich II., am
andauerndsten und erfolgreichsten von den französischen
Königen. Alles diente dieser Politik: die Gunst der Städte, des
untten Standes, der den König Adel und Klerus vorzog, Kaufend

Pfandgeschäfte, Krieg, Heirat und Mord. Was in Frank-
Feich, Spanien, Habsburg im Großen vorging, wiederholte sich
'm Kleinen bei den Duodezfürsten Italiens und Deutschlands.
Ur>d die wenigen republikanischen Souveränitäten, Venedig
Und Genua, die souveränen Städte und Länder der Eidgenossenschaft,

folgten genau der gleichen Entwicklung. Uberall ging
er Zug nach Souveränität, nicht nur nach Unabhängigkeit,

sondern auch nach Unbeschränktheit, namentlich auch gegenüber

andern Souveränitäten. Für ein Recht zwischen den
taaten blieb deshalb in der Hauptsache nichts als die

Konstatierung, dass jeder Herr in seinen Landen unabhängig sei.
aher der wesentlich negative Charakter des Völkerrechtes,

^er ist ihm bis heute geblieben, ein Erbe des aufkommenden
m°dernen Staates am Ausgang des Mittelalters.

265



IV
Die Tatsache, dass der moderne Staat — ungleich Athen,

Rom — von Fürsten, großen und kleinen, in der Hauptsache
geschaffen und ausgebaut wurde, gab fürstlichen Persönlichkeiten

und ihrer unmittelbaren Umgebung, den Höfen, einen
bestimmenden Einfluss auf die Gestaltung der zwischenstaatlichen

Politik und ihres Rechts. L'Etat fait corps en la personne
du Roy, lautet ein Ausspruch von Louis XIV., dem Prototyp
des absoluten Herrschers, den alle andern, große und kleine,
nachahmten. So entwickelte sich das Völkerrecht zunächst als

ein Fürstenrecht. Aus der Souveränität der Staaten floss die
Gleichheit der Fürsten, der Könige mit dem Kaiser, und aus
der Gleichheit der Fürsten die formale — tatsächlich gar nicht
vorhandene und jede organisatorische Weiterbildung des

Rechtes hemmende — Gleichheit der Staaten. Die Eidgenossenschaft

des XVII. und XVIII. Jahrhunderts, in der die
Souveränität und Gleichheit der Kantone jede eidgenössische
Zusammenarbeit vereitelte, war im Kleinen in mancher Beziehung
ein Spiegelbild der europäischen Staatengesellschaft.

Mit dem höfischen Element hängt auch die Tatsache
zusammen, dass das Recht des Verkehrs unter den Höfen, die
Regeln über Titel, Zeremonial und Exterritorialitätsprivilegien
der Monarchen, ihrer Familien und diplomatischen Vertreter
als eine außerordentlich wichtige Sache galt. Und diese Dinge,
die, am Ganzen gemessen, ein nebensächliches Ornament sind,
nehmen auch heute noch in den Lehrbüchern des Völkerrechts
einen unverhältnismäßig breiten Raum ein.

In den Fürsten und an den Höfen lebte der mittelalterliche,
ritterliche Ehrbegriff weiter; er steigerte sich beim Fürsten
durch den Souveränitätsgedanken noch höher und übertrug
sich auf den Staat. Solches Ehrgefühl kann — wie beim
Einzelnen — sich mit größter Skrupellosikeit, ja sogar mit Niedertracht

paaren. Darin, in dem Missverhältnis zwischen äußerer

und innerer Würde, liegt eine große Gefahr, besonders groß

im Zeitalter des Absolutismus. Wenn heute noch die
Schiedsgerichtsverträge meist durch die sogenannte Ehrenklausel
rechtlich und tatsächlich entmannt werden, wenn Regierungen
irgend einen Streitfall, weil die Rechtmäßigkeit einer Handlung

266



eines Konsuls, Kapitäns oder Offiziers nachgeprüft werden
soll, unter Berufung auf die Ehre des Staates dem unparteiischen

Schiedsrichter entziehen zu müssen glauben, so ist das
auch bei Demokratien — eine Erbschaft des höfisch-monarchischen

Völkerrechts einer früheren Zeit.
Dass aus solcher Denkweise heraus der Fürst, d. h. der Staat,

das Recht beansprucht, nach seinem Ermessen und Empfinden
zum Kriege zu schreiten, ist gegeben. Auch freiwillige Unter-
Werfung unter einen Schiedsrichter erscheint solcher Auffassung
leicht verächtlich, und es ist kein Zufall, dass das im Mittelalter

in Ansehen stehende Schiedsverfahren im Zeitalter des
Absolutismus ganz verschwindet. Während der mittelalterliche
Fürst für die Kriegführung auf Treue und Heerfolge seiner
Vasallen angewiesen war, verfügte der absolute Staat über sein
Söldnerheer, dem der Krieg Beruf und Erwerb war. Daher
die endlosen Kriege dieses Zeitalters, die vielfach um rein
dynastische Interessen geführt wurden. Der Krieg ist nicht
eine Volksangelegenheit, sondern eine reine Staatsaktion, in
Welcher die Laune des Fürsten oder einflussreicher Personen
des Hofes oft eine entscheidende Rolle spielen.

Statt des organischen — wenn auch überaus losen —
Zusammenhanges, den die mittelalterliche Christenheit besaß,
zp!gt die Zeit des Absolutismus einen anorganischen Zustand,
eJn mechanisches Neben- und Gegeneinander. Es ist die
Periode des europäischen Gleichgewichts, beginnend mit dem
Antagonismus zwischen Habsburg-Spanien und Frankreich, und
ln mannigfachen — jedoch nur äußern — Wandlungen sich bis

den beiden großen Koalitionen des Weltkrieges fortsetzend.
Und dieses Gleichgewicht, das der Friede von Utrecht (1715) als

Grundlage der europäischen Politik proklamierte, ist nur ein
abiles; es zu stabilisieren, wird die politische und militärische
Kriegsbereitschaft erhöht: ein circulus vitiosus. Als politische
Kleinwelt zeigte die Eidgenossenschaft im Zeitalter des Absolutismus

ein ganz ähnliches Bild: statt bundesmäßiger Zusammen-
assung ein Auseinanderstreben der Kantone und ihre

Vereinigung in zwei mehr oder weniger feindliche Gruppen, die
S c|urcfi das Prinzip der konfessionellen Parität und die Sou-
Verämtät der Stände die Wage halten oder einander bekriegen.

267



Auf einem Gebiet vermochte die Idee des souveränen Staates
sich nicht durchzusetzen; der Ozean setzte ihr räumlich und
rechtlich eine Scuranke. Mit dem Aufkommen und der
Entfaltung des modernen Staates fällt zusammen die Entdeckung
der neuen Seewege und der neuen Welt; die Gründung von
Kolonien, die Entwicklung der Schiffstechnik und als deren
Folge die Anfänge des Welthandels. Wohl suchten die Seemächte
des XV. und XVI. Jahrhunderts auch die monopolistische
Herrschaft, die der Staat zu Land besaß, auf die See
auszudehnen. Dies verhindert zu haben ist nächst der gigantischen
Natur des Elements vorzüglich das Verdienst der Niederländer.
Sie vertraten zuerst den Grundsatz des freien Meers, der allen
Flaggen einen gleichen Anspruch auf die Befahrung der hohen
See zuerkennt und die Schiffe auch auf der Fahrt der Souveränität

des eigenen Landes unterstellt lässt. Am brennendsten wird
das Interesse an der Freiheit des Meers in Kriegszeiten, wo die
Kriegsparteien in den fremden Flaggen nicht nur die
wirtschaftlichen Konkurrenten, sondern die Förderer des Feindes
erblicken. Der Ausgleich zwischen dem Grundsatz der Freiheit
der Meere einerseits und dem strategischen und
kriegswirtschaftlichen Interesse der Kämpfenden an der Unterbindung
des gegnerischen Handels anderseits bildet das Recht der
Neutralität zur See. Da an den großen Kriegen gewöhnlich die
Mehrzahl der bedeutendsten Staaten beteiligt ist und die großen
Seemächte die Freiheit ihres Handelns im Kriege als wichtigstes
Interesse betrachten, ist die Seeneutralität mehr den Erfordernissen

der Kriegführung als den Bedürfnissen des neutralen
Handels angepasst worden und angepasst geblieben.

V

Die Entwicklung vom mittelalterlichen zum neuzeitlichen
Staatensystem ist nicht nur politisch und wirtschaftlich
bestimmt, sondern steht in engster Wechselwirkung mit einer

geistigen Wandlung, die bis in die Gebiete des Religiösen
hinaufreicht.

Für die katholisch-mittelalterliche Anschauung war alles,

auch der Staat und sein Recht, unter die göttliche Ordnung
gestellt. Der Anspruch des Staates, über oder doch jenseits des

268



Sittengesetzes zu stehen, wäre ketzerisch, und nicht umsonst
verweist Dante im Inferno m die tiefste Hölle neben dem Verräter

des Heilands die Mörder Cäsars, in dem nach göttlichem
Willen die Menschen ihr gemeinsames weltliches Oberhaupt
haben sollten.

Mit dem Eindringen antiken Denkens wurden nicht nur
die juristischen, sondern auch die ethisch-religiösen Fundamente

dieser Weltanschauung untergraben. Für den antiken
Menschen waren Staat und Religion eins, im nationalen Götter-
und Heroenkultus untrennbar verbunden, und die Philosophie
erbhckte im Bürgerstaat, der Polis, die höchste Schule des
Sittlichen. Durch das Christentum war diese naive Einheit
Von Staat und Moral zertrümmert worden, und so kam der
antike Staatsgedanke, seines religiösen Elements beraubt, auf
die neue Zeit wesentlich als Idee der Staatsomnipotenz. Nichts
konnte dem neuen Prinzip der Souveränität kongenialer sein,
'hm besser als geistige Unterlage dienen. Wenn der Staat nicht
mehr als im Göttlichen wurzelnd und auch nicht als einer ihm
übergeordneten göttlichen Ordnung unterworfen gedacht wird,
dann ist er ein Phänomen besonderer Art, das allein den

Gerzen seiner eigenen Natur gehorcht. Dass das besondere
Wesen des Staates in Machtgewinnung und Machterhaltung
oestehe, und dass Macht Recht schaffe, hat niemand deutlicher,
schonungsloser ausgesprochen als Machiavelh. Seme auf histo-
r'scher Betrachtung und großer psychologischer Einsicht
beruhende, aber seelenlose Schrift vom Principe ist originell
j^mentlich dadurch, dass sie offen ausspricht, was von jeher
me meisten Herrschenden taten, aber sich und der Welt nicht

km eingestehen durften.
Diese Absonderung des Staats aus der Welt des Sittlichen

edeutet im Grunde nichts anderes als die Aufrichtung eines

leiten, eines diesseitigen Gottes. Dass die Kirche gegen diese
an die Grundlagen des Christentums greifende Theorie nicht
mehr und nicht erfolgreicher kämpfte, beruht einesteils auf der

crweltlichung der Kirche selbst, andernteils auf deren
• cmväche, die zunächst, seit dem 14. Jahrhundert, eine Folge
mnerer Zersetzung und später der äußern konfessionellen Spal-
Ung War. Die Kirche, ob katholisch oder protestantisch, musste

269



sich mit dem Staate verbinden, wollte sie nicht als dessen

Gegnerin behandelt werden. Sie musste dem Staate nicht nur
eine weitgehende Einmischung in das Kirchenregiment
einräumen, sie musste auch, wenigstens tatsächlich, die besondere
Moral der Politik oder, vielmehr, deren Unabhängigkeit von
der christlichen Ethik gelten lassen. Daraus wurde schließlich
die religiöse oder, richtiger gesagt, theologische Fundierung
des Fürsten- und Staatsabsolutismus.

Indessen hat nicht die ganze Kirche diese Kapitulation vor
dem Staate mitgemacht. Die Teile des Protestantismus, die mit
dem Staate im Kampf lagen, wie z. B. der Calvinismus und die
nicht-staatskirchlichen Gemeinschaften Englands, haben die
Allgültigkeit der christlichen Forderungen vertreten und das

Gleiche tat der religiös durch die Gegenreformation erneuerte
Katholizismus. Wurde dadurch auch der Geist der Politik
und der Staatsabsolutismus nicht wesentlich geändert, so
erwuchs doch in der Atmosphäre des vom Staate unabhängigen
religiösen Denkens — bei Protestanten wie bei Katholiken —

ein neues Gedankensystem: das Völkerrecht. Internationale
Rechtsverhältnisse gab es überall unter zivilisierten Völkern,
aber es fehlte bis in die Neuzeit an einem besondern Rechtssystem,

ja es fehlte der Begriff und das Wort.
Nachdem die mittelalterliche Vorstellung der organischen

Einheit der Christenheit, wonach alles Einzelne nur Sinn und
Bedeutung hat als Teil eines großen Ganzen, im XVI.
Jahrhundert untergegangen war, baute die Rechtsphilosophie des

XVII. und XVIII. Jahrhunderts, ausgehend vom
Einzelmenschen und vom Einzelstaat, ein auch außerhalb des
positiven staatlichen Rechts gültiges, in der menschlichen Natur
und Vernunft begründetes Rechtssystem, das Natur- und

Völkerrecht auf. Hier hat wieder ein Niederländer, Hugo

Grotius, der Verfasser der ersten Streitschrift für die Freiheit
des Meeres, als Autor eines Buches De Jure Belli ac Pads (1625)

bahnbrechend gewirkt. Die naturrechtliche Auffassung, die m
der antiken und scholastischen Philosophie wichtige Vorläufer

hatte, entsprach den Bedürfnissen der beginnenden Neuzeit:
sie entsprach auf geisteswissenschaftlichem Gebiet der ato-
mistischen Betrachtungsweise der aufkommenden Naturwissen-

270



Schaft, und sie bildete die Grundlage für die Forderungen des
aufsteigenden dritten Standes nach Freiheit und politischer
Mitarbeit gegenüber dem Absolutismus.

Die englische und namentlich die amerikanische und
französische Revolution sind in hohem Maße als die staatsrechtlichen
und gesellschaftlichen Auswirkungen des Naturrechts zu
betrachten. Aber auch auf die internationalen Verhältnisse blieb
es nicht ohne Einfluss. Allerdings gingen die liberalen Ideen
völkerrechtlicher Natur, welche die französische Revolution
zeitigte, alsbald in den Revolutionskriegen und infolge der
uapoleonischen Hegemonie unter. Aber sie blieben nicht ohne
Wirkung auf die Folgezeit. Als der Wiener Kongress 1815 unter
Wesentlich veränderten Verhältnissen eine neue politische Ordnung

schuf, hat er zwei für die Folgezeit wichtige Grundsätze
Proklamiert, die den Anfang eines modernen Völkerrechts
bilden und die in den liberalen und humanitären Anschauungen
ups Naturrechts wurzeln: die Freiheit des Verkehrs auf den
eine Mehrheit von Staaten mit dem Meer verbindenden Flüssen
und die internationale Bekämpfung der Sklaverei. Das
ausgehende XVIII. Jahrhundert hatte auch die bedeutendste
konduktive Leistung der Rechtsphilosophie für das Völkerrecht,
Kants Schrift Vom Ewigen Frieden (1795) hervorgebracht.

VI

Die internationale Entwicklung im XIX. Jahrhundert ist
Wesentlich bestimmt durch ein geistiges und durch ein wirt-
Scnaftliches Element, die in entgegengesetzter Richtung sich

jätend machen: Nationalität und Weltwirtschaft. Beide

beuchen bis auf den heutigen Tag die hohe Politik.
Während im Zeitalter des absoluten Staates die Vorstellung

,es Besitzens und Beherrschens von Land und Leuten durch
en Souverän den Staatsgedanken beherrschte, tritt seit der
panzösischen Revolution das Selbstbewusstsein der Völker,

e Nationalität, als Dominante in den Vordergrund. Wohl gab
es schon seit dem Ausgang des Mittelalters auf Grund der
geistigen Kultur nationales Bewusstsein, aber es konnte sich
Wemg geltend machen, weil das Volk in der Regel keine Mög-

271



lichkeit hatte, seiner selbst bewusst zu werden und es
auszusprechen: es fehlten Demokratie und Presse.

Die französische Revolution, die wie das ganze Naturrecht
und die Kultur des XVIII. Jahrhunderts nicht national, sondern
human orientiert war, wirkte dennoch mächtig auf die
Erweckung des Nationalbewusstseins in Europa und zwar durch
zwei Umstände: einmal durch die Organisierung des Bürgerst?

ndes zur politischen Aktion und sodann durch ihre Außenpolitik.

Einerseits waren Italien und Polen erste nationale
Staatenschöpfungen durch Napoleon; anderseits erwachte oder
verschärfte der Kampf gegen die napoleonische Hegemonie das

Nationalbewusstsein der Engländer, Deutschen, Spanier und
Russen.

Wort und Begriff des Patriotismus bezogen sich im XVIII-
Jahrhundert zunächst, als Gegensatz zum Absolutismus, auf

eine Staatspolitik für das Volk und durch das Volk, im XIX.
Jahrhundert drücken sie das Bewusstsein des Menschen von
seiner Zugehörigkeit zum eigenen Staat, im Gegensatz zu andern
Staaten, aus. So wächst aus der staatsrechtlichen, internen
Selbstbestimmung des Volkes sein Selbstbewusstsein in der
Völkergemeinschaft heraus.

Die Nationalität hat dem Staate eine — seit dem griechischen
und römischen Altertum von ihm nicht mehr erreichte
geistige, ethische Grundlage und damit innere Kraft gegeben.
Der Staatsegoismus, der staatliche Wille zur Macht, wird subli-
miert, aber auch potenziert; er wird unabhängig von persönlichem

Fürstentum, unabhängig von Staatsform und
Wirtschaftssystem. Wo die Nationalität nicht nur eine sprachlich-
kulturelle, sondern eine rassenmäßige Grundlage hat, eignet
ihr die nachhaltige Kraft des Animalisch-instinktiven,
Naturhaften. Entgegen dem individualistischen Naturrecht ist der

Romantizismus, der mit dem Nationalitätsprinzip zeitlich und

geistig eng verbunden ist, am Ganzen, am Volk orientiert,
Recht und Staat erwachsen aus dem Volksgeist, sind nicht mehr
rational gewollte Schöpfungen des Menschen. Ein fast mystisches

Element liegt in dem Begriff des „Sacro Egoismo dem
der Staat in der Verwirklichung des nationalen Gedankens
folgen soll. Aber auch losgelöst von romantischen und völki-

272



sehen Vorstellungen hat der Staat seine philosophische
Anerkennung als absoluter Wert namentlich durch Hegel gefunden.
Wenn der Staat seine eigene, in seiner besonderen Natur und
Zweckbestimmung begründete Moral hat, werden die inneren
Hemmungen beseitigt, die sich in der Person des Staatsmannes
°der Strategen aus dem persönlichen sittlichen Empfinden
der schrankenlosn Durchsetzung des Staatsinteresses entgegenstellen

können. Eine besondere Moral des Staats ist aber
unvereinbar mit jeder absoluten Ethik, insbesondere der christlichen.

Die Stärkung und Vertiefung des Staatsgedankens hat auch
die auf wirtschaftliche Selbständigkeit gerichtete Politik stark
befördert und in die Behandlung der Probleme der nationalen
Produktion und des internationalen Güteraustausches neben
nüchtern rechnerischen Überlegungen ein starkes gefühlsmäßiges

Element hineingebracht.
Was mit dem Staat zusammenhängt, wirkt im Sinn einer

Vertikalen Trennung und Schichtung der Welt: diese wird
dadurch ein Nebeneinander sich selbst genügender, sich

gegenständer mehr und mehr differenzierender und sich rücksichtslos

bekämpfender Gruppen. Aber es sind auch Faktoren am
erk, die unabhängig von Staat und Landesgrenzen Gemeinschaften

bilden, die sich über mehrere oder die meisten Staaten
ausdehnen und gewissermaßen horizontale Schichtungen der
Anschlichen Gesellschaft darstellen: So die religiösen
Gemeinschaften und die sozialen Klassen, bei denen zum Teil das
Klasseninteresse das Nationalinteresse überwiegt. Dass diese

erneinschaften, selbst diejenige der Arbeiterinternationale,
111 kritischen Augenblicken gegenüber der nationalen Gemein-

^naft nicht aufkommen, hat die jüngste Zeit bewiesen. Die
Kraft und Bedeutung des Staats als des wichtigsten Moments
uer sozialen Ordnung der Menschheit ist dadurch erwiesen.

Für die Entwicklung der internationalen Verhältnisse in den
etzten hundert Jahren ist vor allem die Tatsache maßgebend
gewesen, dass die europäische Zivilisation und Technik nach
Und nach den größten Teil der Erde erobert hat und, ähnlich

L
^'v*hsation des Hellenismus und der Spätantike, eine

weitgehende äußere Ähnlichkeit in den Lebensverhältnissen und

273



Sitten nicht nur bei Völkern europäischer Abstammung, sondern
auch bei andern hervorgebracht hat. Man mag von dem Wert
solcher äußern Einheit noch so wenig halten, ja diese als ein
großes Übel betrachten : sie ist auf alle Fälle eine Erscheinung
von allergrößter Tragweite.

Die Hauptursache dieses Vorganges liegt in der
raumüberwindenden Wirkung der Technik. Der Waren-, Menschen- und
Nachrichtenverkehr ist derart rascher und billiger geworden,
dass die Oberfläche der Erde — praktisch gesprochen — sich
auf etwa einen Fünftel oder weniger ihrer Größe zusammengezogen

hat; das Europa von 1922 ist wirtschaftlich nicht größer
als die Schweiz von 1822. Die ganze bisherige, uns bekannte
Geschichte hat kaum ein zweites Ereignis von solch einschneidenden

Folgen für die Staatenwelt aufzuweisen wie dieses. Es

mahnt uns, Verhältnisse der Vergangenheit, die manchen
gemeinsamen Zug mit der Gegenwart zeigen, nur mit der größten
Vorsicht als für unsere eigene Zeit aufschlussreich anzusehen.

Die von der Technik, namentlich seit der Mitte des XIX.
Jahrhunderts, gebrachte Verkehrserleichterung hat eine sehr
starke Bevölkerungsverschiebung, insbesondere aber eine
ungeheure wirtschaftliche Abhängigkeit fast aller Völker zur Folge
gehabt. Die nationale Staatsidee, die gleichzeitig mit der
Weltwirtschaft erstarkte, konnte dieser Entwicklung wenig anhaben,
kaum da, wo sie in Gestalt von Schutzzoll und fremdenfeindlicher

Gesetzgebung sich zur Wehre setzte. Der Krieg hat
gezeigt, dass alle Staaten nur mit großen Erschütterungen von
ihren Bezugs- und Ausfuhrgebieten sich abschneiden lassen

können und dass viele überhaupt ohne Verkehr mit dem Ausland

ihre Bevölkerung auf die Dauer gar nicht ernähren
könnten. Selbst die Staaten, die sich wirtschaftlich genügen,
ersticken in ihrer Uberproduktion, wenn sie nicht exportieren
können. Hunger, Arbeitslosigkeit, Währungszerfall sind die

unvermeidlichen Folgen allgemeiner und langdauernder
Störung oder gar Unterbindung der wirtschaftlichen Zusammenhänge

zwischen den Staaten.
Diese die wirtschaftlichen und damit auch politischen und

kulturellen Grundlagen der Völker unmittelbar berührenden
Verhältnisse finden indessen im Recht keinen oder doch einen

274



ganz ungenügenden Schutz. Jeder Staat kann frei über seine
Ernten, seine Bodenschätze und seine Fabrikate verfügen, der
Einfuhr fremder Waren beliebige Bedingungen stellen, die
Fremden zulassen oder abweisen, sie wesentlich ungünstiger
als die eigene Bevölkerung behandeln. Von den nach einer
kürzeren Reihe von Jahren jeweils kündbaren Handels- und
Niederlassungsverträgen abgesehen, steht das gewaltige
Gebäude der Weltwirtschaft, auf dessen Tragfähigkeit Arbeit und
Nahrung eines großen Teils der Menschheit beruhen, rechtlich
sozusagen in der Luft. Denn das Völkerrecht anerkennt in
allen diesen Fragen die Souveränität des Staates, d. h. seine
Freiheit, nach eigenem Gutfinden, ohne Rücksicht auf die
Gesamtinteressen zu handeln. Mehr aber als durch alle diese
rechtlichen Unsicherheiten, deren die Welt in Friedenszeiten
sich wenig bewusst wird, ist die Weltwirtschaft durch das Recht
der Staaten zum Kriege bedroht. Der Krieg ist die Zerreißung
Und Verneinung der zwischenstaatlichen Zusammenhänge. Je
näher die Welt durch die Technik zusammengedrängt wird,
um so größer ist die Gefahr, dass ein Krieg — mindestens
wirtschaftlich — eine Angelegenheit aller werde. Aber das Recht
Zum Kriege haben die Staaten behalten, als ob jeder für sich
]uid nicht in einer wechselseitigen Abhängigkeit aller lebte.
^•Wischen Weltwirtschaft und Souveränität, zwischen öko-
Uomischer und politischer Verfassung der Welt besteht ein
ungeheurer Gegensatz.

VII
Diesen Gegensatz zu überbrücken, hat das XIX. und das

egmnende XX. Jahrhundert durch zwei Mittel versucht: den
uuberalismus und den Imperialismus. Der Liberalismus will

'uternationalem Boden die staatliche Souveränität nach

^Möglichkeit für die wirtschaftlichen Verhältnisse aufheben : die
taaten verzichten im Vertrauen auf die überwiegenden Vor-
eue des freien Güteraustausches auf die ihnen rechtlich

zustehende Macht, ihn nach Belieben zu regeln und selbst zu
unterbinden. Ein Gleiches gilt von der liberalen Emwande-
ruugspohtik und Fremdenpolizei.

Aus dem Geist des Liberalismus heraus sind im letzten

275



Viertel des XIX. Jahrhunderts eine Reihe von wichtigen
Staatsverträgen entstanden, namentlich der Weltpostverein mit seinem
internationalen Einheitstarif, der Welttelegraphenvertrag, die
Eisenbahnfrachtunion, die Union für geistiges und gewerbliches
Eigentum u. a. Diese Übereinkünfte, insbesondere die
erstgenannte, haben unzweifelhaft den Weltverkehr gefördert, aber
sie vermeiden ängstlich jede engere Bindung der Verbandsstaaten,

und die internationalen Ämter, von denen mehrere

unter die Aufsicht der Schweiz gestellt worden sind, entbehren
jeder Selbständigkeit auch auf ihrem — durchaus unpolitischen —

Arbeitsgebiet. Alle Initiative ist den einzelnen Regierungen
überlassen. Damit wird aber eine der Schwächen des bisherigen
Liberalismus deutlich: Er begünstigt die weltwirtschaftlichen
Verbindungen und damit auch eine fortschreitende wirtschaftliche

Abhängigkeit der Staaten von einander, ohne diesem
Zustande eine ausreichende politische Sicherung zu bieten.
Den vertrauensseligen Optimismus in wirtschaftlichen Fragen
bekundet das liberale Denken auch auf dem mit diesem
unzertrennlich verknüpften politischen Gebiete. Der Weltkrieg hat
einen Strich durch diese irrtümliche Auffassung gemacht.

Ein weiterer Irrtum des Liberalismus liegt darin, dass er die
Freiheit von Handel und Verkehr schlechthin als staatserhaltend
und völkerversöhnend betrachtet. Die starke Entwicklung der
internationalen Wirtschaft begünstigt jedoch die Entstehung
und Ausdehnung von auf den Export eingestellten Industrien
und drängt die Landswirtchaft, die nicht nur als Produktionszweig,

sondern als Grundlage jedes gesunden Volkes zu
betrachten ist, in manchen Staaten bedenklich zurück. Dadurch
wird die wirtschaftliche und mittelbar auch die politische
Unabhängigkeit eines Staates bedroht. Sodann verkennt der
Liberalismus, dass die wirtschaftlich aktiveren und stark sich
vermehrenden Völker durch Freihandel und Freizügigkeit unter
andern Völkern einen Einfluss gewinnen, der Eifersucht und
schließlich ernste politische Spannungen hervorruft.

Der andere Weg ist der Imperialismus. Wenn dieser Begriff
nicht ein tendenziöses Schlagwort sein, sondern eine
wirtschaftspolitische Tendenz bezeichnen soll, so bedeutet
Imperialismus Gewinnung und Sicherung wirtschaftlicher Unab-

276



hängigkeit eines Staates durch außenpolitische Mittel, durch
Gebietserweiterung, Kolonien, Interessensphären, Handelsprivilegien,

Konzessionen usw. Einzelne Mächte, wie namentlich das
Britische Reich und die Vereinigten Staaten, besitzen infolge
ihrer großen, über verschiedene Zonen sich erstreckenden Territorien

und des Reichtums und der Mannigfaltigkeit der dort
liegenden Bodenschätze eine annähernde ökonomische
Selbständigkeit. Andere Nationen können diese nur schwer, die
Gleisten überhaupt nicht mehr erreichen. Imperialistische
Politik in dem hier angenommenen Sinne vermögen nur sehr
große Staaten zu treiben. Kleine können in der Regel nur als
Agrarstaaten sich selber genügen; als solche aber sind heute
Vlele entwickelte Staaten wegen ihrer zu hohen Bevölkerungs-
Zahl nicht lebensfähig. Überdies besitzen Agrarstaaten heute
uuch nur eine beschränkte Selbständigkeit, da ihnen im Kriege
nie industriellen Grundlagen voller Selbständigkeit fehlen.
Aber auch für große und größte Staaten bietet der Imperialismus

keine befriedigende Lösung der internationalen Probleme.
Allemand will die Idee des „geschlossenen Handelsstaates"
vermutlichen, sondern jeder Staat will an der Wirtschaft der
ganzen Welt teilhaben, will überall Rohprodukte beziehen und
seine Erzeugnisse absetzen können. Der Konkurrenzkampf
Unter den ganz großen Wirtschaftsgebieten geht weiter, und
menn er sich zu politischen Spannungen verdichtet und in
Kriegen entlädt, nehmen diese für große Teile der Menschheit
utastrophale Formen an. Für die kleineren Staaten, denen eine
?nr wichtige kulturelle Aufgabe zukommt, bedeutet ein folge-
ichtig entwickeltes Staatensystem imperialistischen Gepräges

menn nicht Vernichtung, so doch Bedeutungslosigkeit und
Agnation.

Der Weltkrieg hat die Gefahren sowohl der bisherigen libe-
fa en wie der imperialistischen Politik offenbar gemacht. Nichts
'®t natürlicher, als dass weiterblickende, nicht im Heute und

p e^.ern befangene Menschen nach einer neuen Lösung des
r lerns des Zusammenlebens der Staaten ausschauen. Die
evolutionäre Sozialdemokratie erblickt diese Lösung in der Zer-

JUmmerung der bestehenden Wirtschaftsordnung. In der Tat
Ufde eine konsequent und allgemein durchgeführte Soziali-

277



sierung den internationalen Konkurrenzkampf aufheben, sie
setzte aber auch einen Uber- oder Weltstaat voraus — der eine

Utopie ist. Ohne den Uberstaat würden die wirtschaftlichen
Abhängigkeiten und die imperialistischen Tendenzen
weiterbestehen, sie würden nur noch gefährlicher, weil in sozialistischen

Staaten das Wirtschaftliche und das Politische noch viel
mehr verquickt sind, als es heute der Fall ist. Und die Versuche,
den Sozialismus zu verwirklichen, haben — abgesehen von der
Verminderung der wirtschaftlichen Energie — zu Zerstörungen
des Wirtschaftslebens und der Kultur geführt, denen gegenüber
die Vernichtungsarbeit des Kriegs noch weit zurücksteht.

Einen anderen Weg mussten deshalb diejenigen suchen, die
beim Aufbau einer neuen internationalen Ordnung mit den
Tatsachen der Gegenwart, mit der politischen und
psychologischen Wirklichkeit rechnen wollen. Intensive Arbeit und
weitgehende Möglichkeit des Austausches wirtschaftlicher Güter
ist unerlässlich, um die heutige Menschheit zu beschäftigen und
zu ernähren; sie müssen gegen Erschütterungen und
Zerstörungen, wie die Kriege sie heute mehr denn je im Gefolge haben,
geschützt werden. Friedensbewahrung ist das Flauptziel und
die dringlichste Aufgabe der Völkerrechtspolitik, d. h. der auf
Entwicklung und Festigung des Völkerrechts gerichteten
Bestrebungen. Nun sind die wichtigsten, ja fast ausschließlich in
Betracht kommenden Träger der Völkerrechtspolitik die Staaten.
Auf ihnen muss deshalb die Friedensbewahrung beruhen. Darin
hegt aber auch die große Schwierigkeit. Wie ist es möglich,
auf den hier geschilderten geschichtlichen Grundlagen des

heutigen Völkerrechts, die Gesamtheit oder doch die große
Mehrheit der Staaten zu wesentlichen Bindungen ihrer
Souveränität, zu einer Einschränkung des bisher unbeschränkten
Rechtes zur kriegerischen Wahrnehmung ihrer Interessen zu
veranlassen? Wie die Interessen der Großmächte und der

kleineren Staaten in einer irgendwie gearteten Staatenorganisation

zu vereinigen? Wie die Widerstände zu überwinden, die

sich aus dem Bewusstsem der eifersüchtig gewahrten
Souveränität, aus dem zu einem Prinzip der politischen Moral erhobenen

Staatsegoismus gegen jede Form internationaler Solidarität
erheben?

278



Vor dem Weltkrieg erschien die Idee einer politischen
Weltorganisation zur Wahrung des Friedens als unmöglich, ja als
undiskutabel unter Staatsmännern. Während des Krieges wurde
es möglich, sie schüchtern zu vertreten. Sie aber zu verwirklichen,

bedurfte es ganz ungewöhnlicher Umstände, wie sie nur
durch den Weltkrieg und das Eintreten eines maßgebenden
Staatsmannes für die Völkerbundsidee sich boten. Diese einzigartige

Situation, die Gunst einer kurzen geschichtlichen
Zeitspanne erfasst und mit Zähigkeit ausgenützt zu haben, wird
stets das historische Verdienst Wilsons bleiben. Wer die
Vergangenheit des Völkerrechtes kennt und weiß, wie mächtig diese
auch im gegenwärtigen politischen Denken der Völker lebendig
lst, muss das Zustandekommen des Völkerbundes — auch in
seiner heutigen, zeitgeschichtlich bestimmten Gestalt — als ein

joignis betrachten, das alle Wahrscheinlichkeit gegen sich
hatte. Eine Konstellation, die ein zweites Mal einen solchen
Akt möglich machen würde, wird deshalb auch aller Wahrscheinlichkeit

nach sich nicht mehr in irgendwie absehbarer Zeit
wiederholen.

Die ungeheuren Widerstände, die aus der Vergangenheit,
aUs der einseitigen Entwicklung des Staats- und Souveränitäts-
?edankens und der Stärke des Nationalitätsprinzipes heraus sich

o ,?m Schritt in der Richtung internationaler Organisation und
o'idarität entgegenstellen, sind eine hinreichende Erklärung

|.u!j die Unvollkommenheit und Schwäche der zwischenstaat-
• en Ordnung, für die — im Vergleich zum Tempo der
Innern und sozialen Politik — außerordentliche Langsamkeit
Internationaler Aktionen.

Zweierlei muss uns diese Einsicht lehren: einmal muss sie
Uns ^halten, wegen der Schwierigkeit, Zaghaftigkeit und Lang-

p
^keit jeder Einigung unter den Staaten uns einem lähmenden

^pssirnismus hinzugeben. Denn wenn wir den Grund, den
istorisch leicht erkennbaren Grund der heutigen Not einsehen,

s die erste Voraussetzung, über das Heute hinauszukommen,
j-e? en. Sodann aber muss uns das Verständnis des geschicht-

r
en Werdens des Völkerrechts abhalten, überspannte Forde-

^ j^en zu stellen und wirklichkeitsfremde Hoffnungen zu hegen
zu erwecken. Wer das Unmögliche erwartet, wird durch

279



die Enttäuschung zurückgeworfen; wer das Unnatürliche, das,

was organisch nicht geworden ist, äußerlich erzwingt, wird
durch den unvermeidlichen Rückschlag hinter den Ausgangspunkt

zurückgeworfen.
Das Wesentliche für den Staatsmann ist, dass er den Takt

des politischen Handelns, das Gefühl für das Mögliche und für
das Tempo der Entwicklung besitze, dass die Kühnheit seines
Entschlusses, die Fähigkeit zur Vision des Kommenden gleichwertig

sei der Besonnenheit, mit der alle wirksamen Tatsachen
der Gegenwart von ihm gewürdigt werden. Die Gegenwart aber
kann nur verstehen, wer ihr Werden aus der Vergangenheit
begreift. Niemand bedarf solcher Einsicht mehr als der,
welcher internationale Politik treibt. Erfolgreich sind deshalb
besonders diejenigen Staaten, deren Leiter aus einer alten
Tradition heraus handeln und doch wach sind für alles, was
die Gegenwart Neues bringt.

Der Abstand zwischen Recht und Gesellschaft, zwischen
rechtlich begründeter Sicherheit und gegenseitiger wirtschaftlicher

Abhängigkeit war auf dem Boden des Völkerlebens
vielleicht nie so groß, so gefahrdrohend groß wie in dem letzten
Vierteljahrhundert vor dem Weltkrieg. Die Staaten des Altertums

und Mittelalters konnten eines Völkerrechts entbehren,
weil sie sich wirtschaftlich genügten und der internationale
Handel eine untergeordnete Rolle bei ihnen spielte. Auch die
Völker der beginnenden Neuzeit konnten mit dem unvollkommenen

Rechtssystem auskommen, das sie seit dem XVII.
Jahrhundert in Staatenpraxis und Naturrechtslehre ausbildeten.
Aber mit dem XIX. Jahrhundert bleibt trotz der Fülle
wirtschaftlicher und anderer Staatenverträge das eigentliche, das

politische Völkerrecht, die Staatenorganisation, weit hinter der
wirtschaftlichen und kulturellen Gemeinschaft der Völker und

ihrer tatsächlichen, wenn auch vielfach unwillig getragenen
Solidarität zurück. Mit diesem Abstand wird der Krieg etwas

viel Gefährlicheres nicht nur für die Staaten als solche, sondern

für die Völker selber, und die Aussichten, welche die Chemie
für die Kriegführung der Zukunft eröffnet, zeigen, dass es sich

hier wirklich um Lebensinteressen — Lebensinteressen im
wahren Sinne des Wortes — handelt. Es gilt deshalb, die Be-

280



deutung der Tatsache eines Völkerbundes zu erkennen, den
Wert dieser neuen Stufe der Völkerrechtsentwicklung zu
würdigen und mit Einsicht in die Eigenart des Staats und der
internationalen Beziehungen die Festigung, Erweiterung und
Verbesserung des Vorhandenen mit Mut und mit Geduld
anzustreben. Auch für die Kulturvölker gilt hier das Hamlet-
Wort: Sein oder Nichtsein, das ist die Frage.

Zürich max huber
000

UNE INDISCRÉTION
(DISCOURS CAVIARDË DE SON EXCELLENCE

„Les résultats de la conférence de Lausanne, jusqu'ici, furent plutôt
décevants.... Tout finit ainsi par une cote mal taillée."

Journal de Genève, 27 Décembre 1922.

„La vérité nous oblige à dire que les travaux de la conférence n'ont
pas encore donné de résultats positifs importants."

Feuille d'Avis de Lausanne, 26 Décembre 1922.

Ce fut exactement (je l'ai noté, et pour cause) le Jeudi
* Décembre, vers 16 heures. Bien installé dans mon fauteuil,
Ie lisais le dernier ouvrage de l'illustre Dr. J. Sétou sur (et
c°ntre) la métapsychologie; arrivé à un passage particulièrement

incisif, j'exprimais presque à haute voix mon assentiment,
jorsqu il me sembla entendre, derrière moi, un rire légèrement
Monique. Je me retourne; personne. Simple illusion de mes
ens, peut-être par suggestion de ,,La robe de soie" de Pierre
Vlule. — J'allais reprendre ma lecture, lorsque le même rire

Se répéta, à ma droite cette fois, sur un canapé bas..., où,

|°us mon regard attentif, je vis se développer lentement une
orme, de plus en plus précise, celle non pas d'un diable mais

Un homme, d'un homme normal et même quelconque,
c°mme vous et moi.

>>Hem!? Que dirait-il de ça, le Dr. J. Sétou?" goguenarda
apparition. Pour toute réponse, et aussi pour éprouver sa

f®?hté, je lui tendis une cigarette. — ,,Une Maryland Vautier?
prcÛ ] ai mieux que ça; je n'use que de cigarettes turques,

fkSeS<<a ^smet Pacha, ou à Tchitchérine; ils fument le même
ac. — L'homme tira quelques bouffées et se mit à parler,

Sl Posément que j'eus le temps de tout noter.

281


	Die geschichtlichen Grundlagen des heutigen Völkerrechts

