Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Der begabte Mensch

Autor: Frisch, Efraim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aber man erntet boses Lachen, wenn man das schreibt. Und
solange die mafigebend sind, die iiber das wichtigste Problem
der heutigen Menschheit bestenfalls mitleidig licheln, werden
auch die ,,Probleme des Orients” keine Lehren zu besserer
Einsicht vermitteln. Man wird fortfahren, mit den von kritik-
losen Massen bejubelten ,,Erfolgen™ einer kurzsichtigen, mili-
taristisch-egoistischen Staatspolitik den menschheitspolitischen

Gedanken zu zerstoren.
STUTTGART FRANZ CARL ENDRES

B 0 6

DER BEGABTE MENSCH?Y)

Der begabte Mensch ist ein Mensch, der es vermag, im Dunkeln rasch
eine Treppe hinaufzugehen. Die Fihigkeit ist nicht gering zu veranschlagen,
wenn man bedenkt, was zusammenkommen muss, um die Leistung hervor-~
zubringen: Wachheit des Tastsinns bis zum Sehen fast, rhythmisches Gefiihl
in der Anpassung an unsichtbare Stufenmafle, das, durch Treppenabsiitze unter-
brochen, sich rasch umstellen kénnen muss, Balancierung des Gleichgewichts
in unerwarteten Wendungen, schnelles Ubertragen nur geahnter Raumver-
héltnisse in die Haltung und alle Bewegungen des Kérpers — zusammen eine
fast uniibersehbare Reihe innerer und duflerer Vorgiinge und Titigkeiten unter
der blitzgeschwinden und kaum bewussten Kontrolle einer héchst aktiven
Intelligenz in der Richtung auf ein (bestimmtes) Ziel hin.

Taten, Leistungen des begabten Menschen auf geistigem Gebiet sind nicht
nur diesem Vorgang gleichgeartet, analog, sondern sie sind in allem wesent-
lichen mit ihm 1dentisch: sie sind kombinatorisch, zielbewusst, im positiven
Sinne rational. Sie sind praktisch. .

Freilich bleibt dem Denkenden auch hier ein irrationaler Rest, der in der
Rechnung keiner Wissenschaft aufgeht. Aber er besteht wie bei jenem anderen
Vorgang nur in einer schwer auffindbaren Liicke der kausalen Kette iiberhaupt
und ist durchaus nicht gleichen Ranges oder auch nur von gleicher Art mit
einem andern Irrationalen: mit der irrationalen Selbstbestimmung des Be-
rufenen. Bleibt im Einfachen noch so viel Geheimnis iibrig, so ist doch dadurch
wahrhaftig das Wunder nicht erklart! —

Hier in diesem Schattenwinkel der Erkenntnis wurde wohl der Irrtum
geboren, der bewirkt hat, dem begabten Menschen die Herrschaft zu vindi-
zieren, — die ihm freilich der Unbegabte noch lange streitig machen wird —
wo aber soll der Berufene seinen Platz finden? -

Man muss versuchen, die Gestalt des Gegenspielers zum begabten Men-
schen, den berufenen oder den aus seelischer Kraft autonomen Menschen
.gleichsam aus einem Negativ zu gewinnen. Er ist nicht fihig, im Dunkeln rasch
eine Treppe hinaufzugehen. Vielmehr wird er im hellen Licht auf gerader

) Aus dem demnichst erscheinenden 4. Jahrbuch der Marées-Gesellschaft, Ganymed
herausgegeben von Julius Meier-Grife im Verlag R. Piper, Miinchen.

154



Strafle nicht selten in Verlegenheit geraten, und wenn er im Dunkeln nicht
stolpert, so geschieht es nicht unter einer wachen Selbstkontrolle, sondern in-
folge einer nachtwandlerischen Sicherheit, welche die Hindernisse iiberhaupt
nicht wahrnimmt.

Der Berufene, der eigentlich autonome Mensch ist in einem bestimmten
Sinne ein Wissender, ohne eine andere Beglaubigung als seine Tat, die unter
allen Umstinden geschieht, auch wenn sie verhindert wird. Wissen und
Handeln geraten von selbst zur Einheit — zum ungetrennten Sein, zur Gestalt.
Die verhinderte Tat geschieht dann stiickweise, entstellt, oder wird zum Ver-
michtnis und zu einer Gefahr fiir alle, die spiter mit ithr umzugehen haben.

Seitdem unsere Welt aus Gestalt zum Geschehen zerrann, scheint sie ein
Schauplatz sich messender Krifte — sie ist es nur aus der Sicht des Abend-
landes und auch das noch nicht lange —, seitdem wurde das leichte Gewicht
des begabten Menschen zu einem entscheidenden Maf} fiir menschliche Héhe,
wenn gleich man sich dabei mit einer anderen, ethischen Bewertung belastete
und weiterschleppte, die vor lauter falscher Anwendung zu einem Requisit der
Schulen und zu einer quilenden Verlegenheit wurde. Denn dieses andere Maf3
gehort eigentlich zum Vermiichtnis des Berufenen und seiner verzégerten oder
entstellten Tat und passt nirgends und niemals auf den begabten Menschen,
auch wenn er beim Zusammenbruch seiner Krifte ratlos und ahnungsvoll auf
diesen ihm unheimlichen Mafistab hinstarrt. Denn so sehr seine immanenten
Fahigkeiten sich durch Gefahr und Ubung stetig entwickelten, vermochte er

och nie aus der Dimension des Rationalen hinauszureichen.

Dann aber geschah im Geistigen das Ungeheure und eigentlich Umwil-
zende: der Schauplatz war keine Metapher mehr, sondern wirklich ein Schau-
platz und auf der Biihne geht ein Schauspiel vor sich, in welchem der begabte

ensch alle Rollen spielt: die religiose, die kiinstlerische, die politische. (Dass
es nur ein Schauspiel ist, kann man allerdings daran wahrnehmen, dass, sobald
der Vorhang der Aktualitat dariiber gefallen ist, die Welt weitergeht wie vor-
er) Und wenn frither der begabte Mensch sich wenigstens so verhielt, als
sel er nur der Platzhalter, der Wegbereiter des Berufenen, so spielt er jetzt ihn
selbst und die Bewegung seiner wie stihlerne Maschinenteile federnden Ele-
mente reifit thn zu emem berauschenden Hochgefiihl auf, alles zu verméogen,
alles zu bewiltigen, was irgend nur in ein Gebiet des Menschlichen hineinreicht.
. Nach einmal: wer ist berufen? Was ist er, der autonome Mensch? Wissen
wir es noch? Kaum. Denn zuviel hat sich vor ihn gestellt und heischt seinen
atz. Doch die ihn fordern, werden von ihresgleichen selbst widerlegt: die
2ur Gefolgschaft bestimmten sind wieder selber Heischende, und was gefordert
wird, wird im Getiimmel und in der Verwirrung nicht einmal verstanden.
Eine ungeheure Summe von Begabung ist in unserer Welt zusammen-
geballt. Oft in einem einzelnen. Aber sie ist addiert, multipliziert und poten-
2iert doch nichts weiter als eine Kombination von Gegebenheiten — und nichts
mehr, Was dabei als ,»Intuitiv'* sich gibt (man sollte dieses irrefithrende Wort
am besten ganz vermeiden), ist vielleicht einem kurzen Schwindelanfall ver-
.g_tldlbar, der den im Dunkeln rasch eine Treppe Hinaufsteigenden plétzlich
uberfallen und seiner Unentwegtheit Halt gebieten mag. Das Daimonion des
Okrates ist ein Symbol dafiir: er rit nicht zu tun, sondern zu unterlassen. Im

autonomen Menschen wirkt ein Aktives von ganz anderer Art. Den begabten
Valter Stolzing hat ,,die Vogelweid' das Singen gelehrt”, Orpheus aber bringt
1¢ unbelebte Welt zum Ténen.

155



Der autonome Mensch setzt sich mit dem Geschaffenen nicht in Harmonie
und Einklang — er ldsst es, oder schafft es um. Er iiberwindet Natur und
Natiirliches. Dass der Glaube Berge versetzt, 1st wortlich zu verstehen. Der
autonome religidse Mensch lebt und erschafft die Gétter.. ,,Und Abraham
sprach zu dem Engel — seitdem sind Engel da, sind Wirklichkeiten. Alle
Deutung, Mythenforschung, gelehrte Aufklirung, die urspriingliche Schrift
verwischend, loscht sie nicht aus: mehr oder minder deutlich, je nach der
Fihigkeit einer Zeit, einer Menschheit, davon getroffen zu werden, sprechen
diese Wirklichkeiten mit der Eindringlichkeit einer zweiten ebenbiirtigen Natur.
Der autonome Mensch hat sie geschaffen. Er griindet Vilker, baut Stidte und
Tempel, spricht das Wort, das nicht untergeht, schafft erst die menschliche
Seele, die es inder Natur nicht gibt. Und die ein Widerspruch ist zu aller Natur.

Es besteht keine andere Verbindung, keine Briicke zwischen dem autonomen
und begabten Menschen als die zwischen dem Geschaffenen und dem Be-
trachtenden gegebene: das Missverstandnis. Leichter st die Verbindung
zwischen dem Autonomen und dem einfachen, dem Leben hingegebenen
Menschen. Diesen macht die Last seiner eigenen Natur und die Angst vor
der fremden um ihn zur Nachfolge ohne Vorbehalt geeignet. Er vergrsbert
wohl, steigert oder entstellt aus Naivitit oder Unwissenheit. Aber da der Funke
geziindet hat, rettet er den Samen, trigt das Licht und iiberliefert es. Der
begabte Mensch macht die Theologie dazu, die Theorie, er sucht das Gesetz,
das Kausale an die Stelle des Wunders zu bringen, die jede autonome mensch-
liche Tat bleibt. Er nennt das Verstehen. Aber es gibt gar kein Verstehen.
Es gibt nur Nachfolge, Identitit im Handeln. Verstehen ist bestenfalls schon
dritten Ranges, beginnende Ausrede — Ableitung eines bereits toten und
stehenden Gewissers, um ,,auf seinen Grund zu kommen" — doch auf dem
Grunde ist nichts, wenn die Quellen versiegt sind.

Es ist aber — wir sagten es schon — ein Wendepunkt da auf dem Wege
des begabten Menschen, wo 1hn das Daimonion an den Haaren fasst und ihm
Halt gebietet, wo es thm aufgeht, dass dies schéne und scheinbar so weit aus-
greifendes Spiel und die Entfaltung aller Krifte der Begabung in einer Richtung
sich bewege, die gar nicht aus ihr selbst stammt, sondern aus den immer noch
fortwirkenden Impulsen des autonomen Menschen der Vergangenheit, aus
seiner vollbrachten oder unterbrochenen Tat, aus seinem verstreuten Erbe.
Oder auch es dringt dunkel ins Bewusstsein, dass der alte Gang verschiittet
1st und nicht mehr gangbar; dass die Miihle der Begabung leer lauft, weil ihr
lingst kein Korn mehr zustromt. Hier gilt nun Entscheidung, ob man den
erkannten Impulsen weiter folgen kann, oder seine Ohnmacht einzugestehen,
bereit zu sein, zu warten. Die Entscheidung des Sokrates war aufrecht negativ,
agnostisch; auch der platonische Primat der Idee bedeutet im Grunde nichts
anderes als den Untergang der lokalen griechischen Gétterwelt und das Schwin-
den ihrer normativen Macht. Heute behilft sich der Begabte damit, dass er
der geforderten Entscheidung ausweicht, indem er in den Begriff der Entwick-
lung eine Art Autonomie hineinpraktiziert, die ihm selbst abgeht; in Wahrheit,
weil er sich sowohl vor jeder Gebundenheit als vor jeder Freiheit fiirchtet.
Und das ist richtig so: der Begabung als solcher ist das Kriterium der Ent-
scheidung iiberhaupt nicht gegeben. Je begabter einer ist, desto weniger wir
er sich vor eine Entscheidung gestellt fiihlen; ithm geniigt es, dass er seiner
Begabung dient und sie ihm . Und so wird er zu Zeiten, wo das Normative
;vzinnkt und sicherer Baugrund gesucht wird, zu einer Gefahr und zu einer Ver-
iithrung.

156



Denn die Freude am Spiele der Beziehungen, das schwebende Gleich-
gewicht zwischen verschobenen Ebenen, die Kunst der Verkniipfung, Deutung
des Nahen durch das Ferne und umgekehrt, das immer neue und michtige
Unterwerfen und Erraffen zur Form, in der sich das spiegelt, was man seit
noch nicht lange Personlichkeit nennt, zeigt eine Liberalitit und Unbedenklich-
keit, die in ihrer schénen Geste wie titanisches Vorwirtsstiirmen sich ansieht.
In Wahrheit aber ist es doch ein Kleben und Haften an allen iiberkommenen
Gedanken, ja Begriffen, mit denen sich am besten wirtschaften lasst. Je grofler
der aufgehiufte Bestand (und darum ist Geschichte der liebste Tummelplatz),
desto gréfer die Lust, sich in diesem Element einer seienden Welt mit scheinbar
schopferischem Griff zu bewegen und mit ihrem Reichtum seinen eigenen
Glanz zu erhshen. Dadurch wird ein Aspekt von Werden aus Ideen vor-
getduscht, aber es ist nichts als eine tote Kategorie der Geschichte.

So wird der begabte Mensch, der in einer von der Tradition noch leidlich
gefestigten Welt auf dem richtigen Platze ist, zu einer doppelten Gefahr:
emnmal dadurch, dass er dort Tradition noch vorzutiuschen sucht, wo sie lingst
ausgehohlt ist, und noch mehr dadurch, dass er angeblich selbst ein Neues
wollend den Blick versperrt auf den Berufenen, wihrend er ithn anzukiindigen
scheint. So sehr wird der Sinn auf sein Wollen, Tun und Planen gezogen,
dass, wenn der autonome Mensch wunderbarerweise erschiene, er von niemand
mehr erkannt werden wiirde. Denn, der begabte Mensch kann alles, will alles
und wird alles vollbringen. Der andere ist itberhaupt nie gewesen oder genau,
was er selbst, blofi durch das Teleskop der Geschichte vergroflert.

Wenn nicht etwas in uns allen wire, das auf seinen Anruf antwortet,
l‘iﬁl}nten wir den autonomen Menschen nie verstehen, oder richtiger: seine
rkung wire nicht. Denn Autonomie, Eigengesetzlichkeit ist ein héchstes
Sefélisches, ist das Wunder an sich. Doch man hiite sich vor dem modernen
lissverstandnis, das Geist mit Seele vertauscht. Es sind ihrer zuviele, die,
Wie sie sagen, das Gesetz aus sich selbst empfangen. Jemand, der sein Gesetz
aus sich selbst empfingt, kann der simpelste Eigenbridler sein. Aber aus seiner
relh?it ohne Zwang die Norm fiir Andere schaffen, fiir Alle, hierin liegt das
seheimnis, Denn das Wesen des autonomen Menschen ist Freiheit, Freiheit,
sich selbst zu binden und zu l6sen, kraft jenes Mysteriums, das er Gott nennt
oder Secle oder zuletzt Freiheit selbst. Wir riicken ihm niher, wenn wir mog-
lCh.St das Negativum Unabhingigkeit daraus wegzudenken versuchen und
afiir das ganz unbezogene Positivum Liebe setzen. Freiheit — damit trifft man
der Welt des begabten Menschen ins Herz. Das Wort hat einen bosen Klang,
seitdem der begabte Mensch dariiber zu philosophieren begonnen hat, wie
und ob Freiheit méglich sei, d. h. die Seele ihm zum Problem geworden Ist.
amut 1st alles gesagt. Wenn die iiber Jahrtausende reichende Fernwirkung
es Berufenen einmal so geschwiicht worden ist, dann bemiihen sich ganze
seschlechter von Denkern vergebens, dem schreckhaften Blick des Lebens
mnen Strahl der Gnade abzugewinnen. Dann aber fasst den Menschen, dem
Seele kein Problem ist, eine Ahnung, woran es eigentlich fehlt — und er hért
n der groflen Stille nur den angestrengten Lirm der Unberufenen, die, ein-
8¢sperrt in ihrer gegebenen Dimension, ,,Ersatz'* zu schaffen versuchen. Doch
allen ihren Konzeptionen, die sich schopferisch nennen, ist nicht die Fiille,
sondern der Mangel, die Diirre anzufithlen. Auch jenes gepriesene Faustische,
nngebung fiir das Treibende und Umgetriebenwerden, fiir die schopferische
nrast des spiten abendlindischen Menschen, angeblich Symbol fiir den

157



Motor unserer Kultur, — was besagt es anders, als dies: dass der Mensch und
sein Schicksal ausgeliefert wird dem unmoglichen Versuch des begabten
Menschen, die Treppe, die er hinaufrennt, zu einer Spirale ins Unendliche
fortzudrehen. Der wahre Turm von Babel. Das allein schon ist fiir diesen
Typus kennzeichnend, dass er in einem Endlichen, in der Geschichte, sein
Schicksal begreift und dementsprechend im Staat seinen Gott. Denn Ge-
schichte, — Staaten- und Vélkergeschichte als Lebensliufe von Vélkerindividuen
— 1ist endlich, im Gegensatz zur Schépfung des autonomen Menschen. Dessen
Tat ist zwar fiir alle Geschichte Utopie, und doch iiberdauert sie sie nicht nur
insofern, dass sie thr immer wieder emen neuen Anfang verstattet, sondern
auch weil sie threr Sinnlosigkeit erst Sinn verleiht, den der historische Mensch
wieder zum Unsinn verkehrt. Auch dies ist fiir das Wesen des begabten Men-
schen kennzeichnend, dass er , so sehr er auch mit seinem Schicksal an ihr
verhaftet bleibt, die Geschichte doch nur als emen Wechsel der Machtkampfe,
als das ewige Auf und Ab in der Abniitzung der Macht, wie ein aufregendes
Schauspiel geniefit, das 1thn héchstens lehrt, dass Freiheit eine Illusion sei
und dass man darauf bedacht sein miisse, nicht unter die Rider zu kommen
(doch lehrt sie freilich nicht, wie man es vermeidet).

Symptomatisch ferner fiir die Diirre im Seelischen ist die Flucht in die
Kunst als einer Resultante von Fretheit und Gebundenheit. Hier, lehrt der
begabte Mensch tiefsinnig, ist der Zwiespalt zwischen einer unméglichen
Freiheit und einer verzweifelten Gebundenheit iiberwunden im Werk. Indem
ich das Chaos der Dinge ordne und zur Form zwinge, werde ich von meinem
Leiden am Dualismus erlést, erfiille mich im Spiele, im zweckentbundenen
geschauten Sein der Dinge, und die Welt ist wieder in Ordnung, — mag sie
drauflen auch bleiben, wie sie will. So wird ihm selbst seine Méglichkeit der
Erfiillung zum untragischen Verzicht.

Hier kommt die Verwiistung der menschlichen Freiheit in der Sehnsucht
zum Ausdruck, die Freiheit in ein Gebiet des Menschlichen wenigstens hinein-
zudenken und zu konstituieren. Aber nur die Abtrennung gelingt im Verfolg
des allgemeinen Prozesses der Atomisierung, und die so postulierte Freiheit
der Kunst reicht nicht weiter, als dass sie dem Begabten bestenfalls zur Spiege-
lung seiner selbst dient. Alle Bemiihungen, an die grofle Linie der Kunst
wieder anzukniipfen, bletben Theorie, und der Stolz, dass die Kunst nicht
dient, ist von rein negativer Bedeutung: sie bleibt aus dem Strom des Lebens
ausgeschaltet. Ein bequemer Vorwand fiir ihre Verichter, sie iiberhaupt zu
leugnen. Denn auf welchem Boden grofie Kunst wichst, ist durchaus nicht
zweifelhaft: niamlich in der Sonne und im Gefolge des autonomen Menschen,
der allem menschlichen Tun und Sinnen seinen festen Platz anweist, auch der
Kunst. Allein von seiner Artung hingt es ab, ob die Kunst des Wortes, der
Rede, der Darstellung, des Bauwerks, des Tones, vernehmlich erklingt, und
solange dieses wihrt, unterliegt Kunst einfachen Regeln des Handwerks, die
allen vom gleichen Hauch Bewegten ohne Theorie geliufig sind. Soviel Kunst-
kraft, potentielle Kunst, wenn man es so nennen will, jeweilen in der Welt
sein mag, der begabte Mensch kann nur nach Mafigabe seiner seelischen
Reichweite ihre Realisierung bewirken, und die ist gering. Auch der Versuch,
das nur Seelische zum Gegenstand der Kunst zu machen, gleichsam nur ihre
nackten Symbole darzustellen, stammt aus der gleichen Armut des begabten
Menschen, aus der Enge seiner Dimension, die er als Fessel empfindet, doch
falsch ideenhaft deutet. Er zeigt nur den Notstand dringlicher an. Denn der

158



Stoff des Berufenen ist Wirklichkeit; Flucht aus ihr ins Nur-Seelische zeigt an,
dass Wirklichkeit zerschlagen ist, aber zum Bau einer neuen Kunst ist das ein
imagindrer Ort, bis nicht neue Wirklichkeit wieder Stoff sein kann.

Genug ist nicht genug. Am stirksten wird die Not, mit den Mitteln des
begabten Menschen die Welt zu meistern, heute wohl im Politischen empfunden.
Hier ist seine Unzulinglichkeit am greifbarsten. Angesichts der noch nicht zu
benennenden Michte, die in allen Dingen des menschlichen Zusammen- und
Miteinanderlebens in Bewegung geraten sind, ist die Institution, die gegebene
oder zu treffende Einrichtung, der Tummelplatz des begabten Menschen. Als
wenn er sich dadurch seine Aufgabe iibersehbarer machen kénnte, versucht er,
die ohnehin aller weiteren Teilung bereits heftig widerstrebende Welt noch mehr
durch Teilung und Schrankensetzen zu atomisieren, um ihre Beherrschung
zu erméglichen. Und so wie er im Denken, in der Kunst, im Religigsen theo-~
retisch verfihrt, versucht er es hier praktisch, indem er die fehlende mensch-
liche Freiheit in die Einrichtung hineinzupraktizieren versucht und ihr den
noch immer Ehrfurcht einflsfenden Nimbus des Historischen verleiht. Indem
er so die Dinge, oder vielmehr ihre Nomina, heiligt, meint er sie vor dem
Zugriff der Freiheit, an die er nicht glaubt und die er doch fiirchtet, am besten
zu schiitzen. Was die Verworrenheit steigert, ist dies: der unbegabte, trige,
bloB an seine Gewohnheit Gebundene halt sich fiir den Hiiter iiberkommener
Ordnungen, deren Ursprung aus dem Geist des autonomen Menschen ihm zu-
tiefst fremd geblieben 1st, wihrend der Begabte das Neue, das er herbeisehnt,
mit revolutiondrer Geste aus seiner eignen Unzulinglichkeit zu schaffen sich
vermisst. Verwirrender noch, wenn, was auch geschieht, die beiden ihre Posi-
tionen wechseln: wenn der Begabte das Ausgehshlte und Zusammenbrechende
mit den Mitteln seiner Theorie zu erhalten und auszubauen vermeint und der

nbegabte unter der Fahne der Zukunft einherzieht. Im Grunde ist es hochst
gleichgiiltig, ob der eine an Tatsachen, der andere an Wahrheiten glaubt. Beide
andeln sie nicht nach Einsichten, wie sie meinen, sondern zuletzt nach Be-
ehlen aus einem hoheren Plan, aus der Kraft des Berufenen, die in ihnen noch
ortwirkt, In dem einen als Freiheit, in dem andern als Gebundenheit. Die
irkung der grofien Wellenbewegung im autonomen Menschen der Vergangen-
eit erscheint so noch in threm fernsten Ausklang als Antinomie, als Entweder-
Mer, iiber das der Begabte nie hinausreicht. An dieser Stelle bricht auch
fir thn die Fragwiirdigkeit aller Sittlichkeit durch. Sie wird thm notwendig
zum Problem. Dem Berufenen war sie freiwillige Gebundenheit im Endlichen,
als Drangabe fiir seine Freiheit im Unendlichen. Und doch — mag er sich
noch so sehr dagegen wehren, und seine Theorie mit aller Dialektik, die ihm
Zu eigen ist, ausstatten, — handelt der Begabte auch im Politischen immer nur
aus jenem Impuls, wenn er richtig handelt. Demnach ist Demokratie die Zuriick-
orderung der Souverinitit an die Mehrheit, wenn sich erweist, dass der Herr-
scher oder die Herrschenden nur noch tote Symbole des Berufenen waren; ist
evolution die Kiindigung der Souverinitit an den begabten oder unbegabten
tellvertreter des Berufenen. Und nur dann ist, mit oder ohne Revolution,
neuer Beginn, wenn eine neue seelische Befehlsgewalt geschaffen werden kann.
Jer begabte Mensch, dazu unfihig, muss diese letzte Quelle der Macht durch
éin (_:ebot, religids oder ethisch, des autonomen Menschen der Vergangenheit
egitimieren. Ein Weg, den auch die Restauration gehen muss, wenn sietsich
au Legitimi.téit beruft. )
sch och will man dazu helfen, Zukunft vorzubereiten, dann muss — wie
hon angedeutet — noch eine tiefere Tauschung durchschaut werden: der

159



Kampf des quasi Religiosen, des um sein Seelenheil aufrichtig besorgten An-
hingers seiner Kirche und Konfession, der auf allerlet Umwegen des Geistes
dahin gelangt ist, die iiberkommenen Wahrheiten und Werte fiir sich zu sichern,
gegen ,,den dummen Teufel der Aufklirung™, gegen den Neuerer aus unzu-
linglicher Wissenschaft; — ein Kampf, der in unserer Zeit oft den Aspekt
eines berechtigten Ansturmes gegen den Anspruch des begabten Menschen hat
und auch Einsichtige blendet. Aber auch hier haben wir es mit demselben
begabten Menschen zu tun, nur dass er durch eine noch michtige Institution,
welche von lang ererbter Weisheit zehren kann, fester im Bestande der Welt
verwurzelt 1st. Das macht thn nicht werthafter, aber gefihrlicher. Denn hier
kampft die Institution um Herrschaft iiber die Seelen im Namen des autonomen
Menschen, der sie geschaffen hat. Darauf pocht sie, dies ist ihre Wiirde
und Legitimation. Doch vermag sie selbst den autonomen Menschen nicht
wieder hervorzubringen, und der Begabte als ihr Vertreter ist ein ebenso falscher
Prophet wie der Begabte, der neue Wahrheit verkiindet. Der grofie Religiose
ist innerhalb der bestehenden Ordnungen stets ein Ketzer gewesen, nicht anders
als der grofle Revolutionidr, nur dass er die Augen auf die Zukunft und die
Ewigkeit gerichtet, die Einrichtungen iibersehen darf.

Woran erkennen wir den falschen Propheten? Wenn er ein Leidenschaft-
licher ist, macht er aus dem Absoluten einen Priigel, aus Freiheit eine Peitsche:
wenn er ein Kalter ist und ein Herrschsiichtiger, ,,schafft” er aus Ideen Ein-
richtungen, aus Liebe Pflichten, aus jedem Guten sein Negatives. Was nur
mit der Seele zu durchfliegen ist, sollen die Fiille auf Befehl durchwandern.
So wird er ein Verhisslicher des Lebens, ein Unfreier, der Sklaven ziichtet.
Man erkennt ithn an seiner Machtger. _

Macht den Weg wieder frei fiir den aus seelischer Kraft, aus dem ewigen
Wunder von Freiheit und Liebe autonomen Menschen. Nichts anderes hilft
uns. Wehren wir dem falschen Propheten, dem begabten Menschen, der die
seelischen Bereiche verwiistet. Er bleibe, was er im Plan einer gestalteten Welt
stets gewesen ist, der praktisch Tatige. Er leiste, was er kann: er lehre das
Lehrbare, er messe und wige, er setze zusammen und lése auf, er baue mit
den Bausteinen der Wissenschaft und der exakten Erkenntnis — doch glauben
wir nicht an seine Schépfungen, die unsere Zukunft binden wollen, die Seele
leer lassen und unsere Jugend verderben. Der autonome Mensch ist immer
unter uns. Nur: die Vorherrschaft des Begabten iibertont seine leise Stimme.
Denn es regt sich Seele, aber sie tut es wie ein Kind im Schlaf, ohnmichtig
lallend. Wichst der Widerstand und staut sich ihre Kraft im Schofle der Zeit,
dann bricht sie aus und begribt die Einrichtungen des Begabten unter ihren
eigenen | riimmern.

MUNCHEN EFRAIM FRISCH

ABONNEMENT: Jahrlich (20 Hefte) 18 Fr., halbjihrlich 9 Fr., vierteljiihrlich 4 Fr. 50;
im Postabonnement 20 Rp. Zuschlag, nach dem Ausland mit Portozuschlag.

Einzelne Hefte 1 Fr.
INSERATE : 1j1 Seite 100 Fr. 1/2 Seite 55 Fr. 1/1 Seite 30 Fr. 18 Seite 17 Fr. 50.

Verantwortliche Redaktion: Prof. Dr. E. BOVET, Dr. MAX RYCHNER, R. W. HUBER.
Redaktion u. Sekretariat: Ziirich 2, Bleicherweg 13. Telephon Selnau 47 96. Postcheck Nr. VIII 8068.
Expedition, Druck u. Verlag: Art. Institut Orell Fiissli, Ziirich (Postcheck Nr. VIII 640).

160



	Der begabte Mensch

