
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Der begabte Mensch

Autor: Frisch, Efraim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aber man erntet böses Lachen, wenn man das schreibt. Und
solange die maßgebend sind, die über das wichtigste Problem
der heutigen Menschheit bestenfalls mitleidig lächeln, werden
auch die „Probleme des Orients" keine Lehren zu besserer
Einsicht vermitteln. Man wird fortfahren, mit den von kritiklosen

Massen bejubelten „Erfolgen" einer kurzsichtigen,
militaristisch-egoistischen Staatspolitik den menschheitspolitischen
Gedanken zu zerstören.

STUTTGART FRANZ CARL ENDRES

000
DER BEGABTE MENSCH 0

Der begabte Mensch ist ein Mensch, der es vermag, im Dunkeln rasch
eine Treppe hinaufzugehen. Die Fähigkeit ist nicht gering zu veranschlagen,
wenn man bedenkt, was zusammenkommen muss, um die Leistung
hervorzubringen: Wachheit des Tastsinns bis zum Sehen fast, rhythmisches Gefühl
in der Anpassung an unsichtbare Stufenmaße, das, durch Treppenabsätze
unterbrochen, sich rasch umstellen können muss, Balancierung des Gleichgewichts
in unerwarteten Wendungen, schnelles Ubertragen nur geahnter Raumverhältnisse

in die Haltung und alle Bewegungen des Körpers — zusammen eine
fast unübersehbare Reihe innerer und äußerer Vorgänge und Tätigkeiten unter
der blitzgeschwinden und kaum bewussten Kontrolle einer höchst aktiven
Intelligenz in der Richtung auf ein (bestimmtes) Ziel hin.

Taten, Leistungen des begabten Menschen auf geistigem Gebiet sind nicht
nur diesem Vorgang gleichgeartet, analog, sondern sie sind in allem wesentlichen

mit ihm identisch: sie sind kombinatorisch, zielbewusst, im positiven
Sinne rational. Sie sind praktisch.

Freilich bleibt dem Denkenden auch hier ein irrationaler Rest, der in der
Rechnung keiner Wissenschaft aufgeht. Aber er besteht wie bei jenem anderen
Vorgang nur in einer schwer auffindbaren Lücke der kausalen Kette überhaupt
und ist durchaus nicht gleichen Ranges oder auch nur von gleicher Art mit
einem andern Irrationalen: mit der irrationalen Selbstbestimmung des
Berufenen. Bleibt im Einfachen noch so viel Geheimnis übrig, so ist doch dadurch
wahrhaftig das Wunder nicht erklärt! —

Hier in diesem Schattenwinkel der Erkenntnis wurde wohl der Irrtum
geboren, der bewirkt hat, dem begabten Menschen die Herrschaft zu
vindizieren, — die ihm freilich der Unbegabte noch lange streitig machen wird —

wo aber soll der Berufene seinen Platz finden?
Man muss versuchen, die Gestalt des Gegenspielers zum begabten

Menschen, den berufenen oder den aus seelischer Kraft autonomen Menschen
.gleichsam aus einem Negativ zu gewinnen. Er ist nicht fähig, im Dunkeln rasch
eine Treppe hinaufzugehen. Vielmehr wird er im hellen Licht auf gerader

') Aus dem demnächst erscheinenden 4. Jahrbuch der Mare'es-Gesellschaft, Ganymed

herausgegeben von Julius Meier-Gräfe im Verlag R.Piper, München.

154



Straße nicht selten in Verlegenheit geraten, und wenn er im Dunkeln nicht
stolpert, so geschieht es nicht unter einer wachen Selbstkontrolle, sondern
infolge einer nachtwandlerischen Sicherheit, welche die Hindernisse überhaupt
nicht wahrnimmt.

Der Berufene, der eigentlich autonome Mensch ist in einem bestimmten
Sinne ein Wissender, ohne eine andere Beglaubigung als seine Tat, die unter
allen Umständen geschieht, auch wenn sie verhindert wird. Wissen und
Handeln geraten von selbst zur Einheit — zum ungetrennten Sein, zur Gestalt.
Die verhinderte Tat geschieht dann stückweise, entstellt, oder wird zum
Vermächtnis und zu einer Gefahr für alle, die später mit ihr umzugehen haben.

Seitdem unsere Welt aus Gestalt zum Geschehen zerrann, scheint sie ein
Schauplatz sich messender Kräfte — sie ist es nur aus der Sicht des Abendlandes

und auch das noch nicht lange —, seitdem wurde das leichte Gewicht
des begabten Menschen zu einem entscheidenden Maß für menschliche Höhe,
wenn gleich man sich dabei mit einer anderen, ethischen Bewertung belastete
und weiterschleppte, die vor lauter falscher Anwendung zu einem Requisit der
Schulen und zu einer quälenden Verlegenheit wurde. Denn dieses andere Maß
gehört eigentlich zum Vermächtnis des Berufenen und seiner verzögerten oder
entstellten Tat und passt nirgends und niemals auf den begabten Menschen,
auch wenn er beim Zusammenbruch seiner Kräfte ratlos und ahnungsvoll auf
diesen ihm unheimlichen Maßstab hinstarrt. Denn so sehr seine immanenten
Fähigkeiten sich durch Gefahr und Übung stetig entwickelten, vermochte er
doch nie aus der Dimension des Rationalen hinauszureichen.

Dann aber geschah im Geistigen das Ungeheure und eigentlich Umwälzende

: der Schauplatz war keine Metapher mehr, sondern wirklich ein Schauplatz

und auf der Bühne geht ein Schauspiel vor sich, in welchem der begabte
Mensch alle Rollen spielt : die religiöse, die künstlerische, die politische. (Dass
«s nur ein Schauspiel ist, kann man allerdings daran wahrnehmen, dass, sobald
der Vorhang der Aktualität darüber gefallen ist, die Welt weitergeht wie
vorher.) Und wenn früher der begabte Mensch sich wenigstens so verhielt, als
sei er nur der Platzhalter, der Wegbereiter des Berufenen, so spielt er jetzt ihn
selbst und die Bewegung seiner wie stählerne Maschinenteile federnden
Elemente reißt ihn zu einem berauschenden Hochgefühl auf, alles zu vermögen,
alles zu bewältigen, was irgend nur in ein Gebiet des Menschlichen hineinreicht.

Noch einmal: wer ist berufen? Was ist er, der autonome Mensch? Wissen
Wir es noch? Kaum. Denn zuviel hat sich vor ihn gestellt und heischt seinen

7;
Doch die ihn fordern, werden von ihresgleichen selbst widerlegt: die

zur Gefolgschaft bestimmten sind wieder selber Heischende, und was gefordert
Wird, wird im Getümmel und in der Verwirrung nicht einmal verstanden.

Eine ungeheure Summe von Begabung ist in unserer Welt zusammengeballt.

Oft in einem einzelnen. Aber sie ist addiert, multipliziert und potenziert

doch nichts weiter als eine Kombination von Gegebenheiten — und nichts
mehr. Was dabei als „Intuitiv" sich gibt (man sollte dieses irreführende Wort
aï". besten ganz vermeiden), ist vielleicht einem kurzen Schwindelanfall
vergleichbar, der den im Dunkeln rasch eine Treppe Hinaufsteigenden plötzlich
uberfallen und seiner Unentwegtheit Halt gebieten mag. Das Daimonion des
öokrates ist ein Symbol dafür: er rät nicht zu tun, sondern zu unterlassen. Im
autonomen Menschen wirkt ein Aktives von ganz anderer Art. Den begabten

alter Stolzing hat „die Vogelweid' das Singen gelehrt", Orpheus aber bringt
aie unbelebte Welt zum Tönen.

155



Der autonome Mensch setzt sich mit dem Geschaffenen nicht in Harmonie
und Einklang — er lässt es, oder schafft es um. Er überwindet Natur und
Natürliches. Dass der Glaube Berge versetzt, ist wörtlich zu verstehen. Der
autonome religiöse Mensch lebt und erschafft die Götter. „Und Abraham
sprach zu dem Engel" — seitdem sind Engel da, sind Wirklichkeiten. Alle
Deutung, Mythenforschung, gelehrte Aufklärung, die ursprüngliche Schrift
verwischend, löscht sie nicht aus: mehr oder minder deutlich, je nach der
Fähigkeit einer Zeit, einer Menschheit, davon getroffen zu werden, sprechen
diese Wirklichkeiten mit der Eindringlichkeit einer zweiten ebenbürtigen Natur.
Der autonome Mensch hat sie geschaffen. Er gründet Völker, baut Städte und
Tempel, spricht das Wort, das nicht untergeht, schafft erst die menschliche
Seele, die es in der Natur nicht gibt. Und die ein Widerspruch ist zu aller Natur.

Es besteht keine andere Verbindung, keine Brücke zwischen dem autonomen
und begabten Menschen als die zwischen dem Geschaffenen und dem
Betrachtenden gegebene: das Missverständnis. Leichter ist die Verbindung
zwischen dem Autonomen und dem einfachen, dem Leben hingegebenen
Menschen. Diesen macht die Last seiner eigenen Natur und die Angst vor
der fremden um ihn zur Nachfolge ohne Vorbehalt geeignet. Er vergröbert
wohl, steigert oder entstellt aus Naivität oder Unwissenheit. Aber da der Funke
gezündet hat, rettet er den Samen, trägt das Licht und überliefert es. Der
begabte Mensch macht die Theologie dazu, die Theorie, er sucht das Gesetz,
das Kausale an die Stelle des Wunders zu bringen, die jede autonome menschliche

Tat bleibt. Er nennt das Verstehen. Aber es gibt gar kein Verstehen.
Es gibt nur Nachfolge, Identität im Handeln. Verstehen ist bestenfalls schon
dritten Ranges, beginnende Ausrede — Ableitung eines^ bereits toten und
stehenden Gewässers, um „auf seinen Grund zu kommen" — doch auf dem
Grunde ist nichts, wenn die Quellen versiegt sind.

Es ist aber — wir sagten es schon — ein Wendepunkt da auf dem Wege
des begabten Menschen, wo ihn das Daimonion an den Haaren fasst und ihm
Halt gebietet, wo es ihm aufgeht, dass dies schöne und scheinbar so weit
ausgreifendes Spiel und die Entfaltung aller Kräfte der Begabung in einer Richtung
sich bewege, die gar nicht aus ihr selbst stammt, sondern aus den immer noch
fortwirkenden Impulsen des autonomen Menschen der Vergangenheit, aus
seiner vollbrachten oder unterbrochenen Tat, aus seinem verstreuten Erbe.
Oder auch es dringt dunkel ins Bewusstsein, dass der alte Gang verschüttet
ist und nicht mehr gangbar; dass die Mühle der Begabung leer läuft, weil ihr
längst kein Korn mehr zuströmt. Hier gilt nun Entscheidung, ob man den
erkannten Impulsen weiter folgen kann, oder seine Ohnmacht einzugestehen,
bereit zu sein, zu warten. Die Entscheidung des Sokrates war aufrecht negativ,
agnostisch; auch der platonische Primat der Idee bedeutet im Grunde nichts
anderes als den Untergang der lokalen griechischen Götterwelt und das Schwinden

ihrer normativen Macht, Heute behilft sich der Begabte damit, dass er
der geforderten Entscheidung ausweicht, indem er in den Begriff der Entwicklung

eine Art Autonomie hineinpraktiziert, die ihm selbst abgeht; in Wahrheit,
weil er sich sowohl vor jeder Gebundenheit als vor jeder Freiheit fürchtet.
Und das ist richtig so: der Begabung als solcher ist das Kriterium der
Entscheidung überhaupt nicht gegeben. Je begabter einer ist, desto weniger wird
er sich vor eine Entscheidung gestellt fühlen; ihm genügt es, dass er seiner
Begabung dient und sie ihm Und so wird er zu Zeiten, wo das Normative
wankt und sicherer Baugrund gesucht wird, zu einer Gefahr und zu einer
Verführung.

156



Denn die Freude am Spiele der Beziehungen, das schwebende
Gleichgewicht zwischen verschobenen Ebenen, die Kunst der Verknüpfung, Deutung
des Nahen durch das Ferne und umgekehrt, das immer neue und mächtige
Unterwerfen und Erraffen zur Form, in der sich das spiegelt, was man seit
noch nicht lange Persönlichkeit nennt, zeigt eine Liberalität und Unbedenklichkeit,

die in ihrer schönen Geste wie titanisches Vorwärtsstürmen sich ansieht.
In Wahrheit aber ist es doch ein Kleben und Haften an allen überkommenen
Gedanken, ja Begriffen, mit denen sich am besten wirtschaften lässt. Je größer
der aufgehäufte Bestand (und darum ist Geschichte der liebste Tummelplatz),
desto größer die Lust, sich in diesem Element einer seienden Welt mit scheinbar
schöpferischem Griff zu bewegen und mit ihrem Reichtum seinen eigenen
Glanz zu erhöhen. Dadurch wird ein Aspekt von Werden aus Ideen
vorgetäuscht, aber es ist nichts als eine tote Kategorie der Geschichte.

So wird der begabte Mensch, der in einer von der Tradition noch leidlich
gefestigten Welt auf dem richtigen Platze ist, zu einer doppelten Gefahr:
einmal dadurch, dass er dort Tradition noch vorzutäuschen sucht, wo sie längst
ausgehöhlt ist, und noch mehr dadurch, dass er angeblich selbst ein Neues
wollend den Blick versperrt auf den Berufenen, während er ihn anzukündigen
scheint. So sehr wird der Sinn auf sein Wollen, Tun und Planen gezogen,
dass, wenn der autonome Mensch wunderbarerweise erschiene, er von niemand
mehr erkannt werden würde. Denn, der begabte Mensch kann alles, will alles
und wird alles vollbringen. Der andere ist überhaupt nie gewesen oder genau,
Was er selbst, bloß durch das Teleskop der Geschichte vergrößert.

Wenn nicht etwas in uns allen wäre, das auf seinen Anruf antwortet,
könnten wir den autonomen Menschen nie verstehen, oder richtiger: seine
Wirkung wäre nicht. Denn Autonomie, Eigengesetzlichkeit ist ein höchstes
Seelisches, ist das Wunder an sich. Doch man hüte sich vor dem modernen
Missverständnis, das Geist mit Seele vertauscht. Es sind ihrer zuviele, die,
Wie sie sagen, das Gesetz aus sich selbst empfangen. Jemand, der sein Gesetz
aus sich selbst empfängt, kann der simpelste Eigenbrödler sein. Aber aus seiner
Freiheit ohne Zwang die Norm für Andere schaffen, für Alle, hierin hegt das
Veheimnis. Denn das Wesen des autonomen Menschen ist Freiheit, Freiheit,
sien selbst zu binden und zu lösen, kraft jenes Mysteriums, das er Gott nennt
uder Seele oder zuletzt Freiheit selbst. Wir rücken ihm näher, wenn wir mög-
'lc.hst das Negativum Unabhängigkeit daraus wegzudenken versuchen und

j Ldas ganz unbezogene Positivum Liebe setzen. Freiheit — damit trifft man
Welt des begabten Menschen ins Herz. Das Wort hat einen bösen Klang,

seitdem der begabte Mensch darüber zu philosophieren begonnen hat, wie
und ob Freiheit möglich sei, d.h. die Seele ihm zum Problem geworden ist.

amit ist alles gesagt. Wenn die über Jahrtausende reichende Fernwirkung
p6S ]~<rru^enen e,nmal so geschwächt worden ist, dann bemühen sich ganze

^schlechter von Denkern vergebens, dem schreckhaften Blick des Lebens
U'nen Strahl der Gnade abzugewinnen. Dann aber fasst den Menschen, dem
•

e

j kein Problem ist, eine Ahnung, woran es eigentlich fehlt und er hört
m der großen Stille nur den angestrengten Lärm der Unberufenen, die, ein-
SfPerrt in ihrer gegebenen Dimension, „Ersatz" zu schaffen versuchen. Doch
allen ihren Konzeptionen, die sich schöpferisch nennen, ist nicht die Fülle,
sondern der Mangel, die Dürre anzufühlen. Auch jenes gepriesene Faustische,

inngebung für das Treibende und Umgetnebenwerden, für die schöpferische
nrast des späten abendländischen Menschen, angeblich Symbol für den

157



Motor unserer Kultur, — was besagt es anders, als dies : dass der Mensch und
sein Schicksal ausgeliefert wird dem unmöglichen Versuch des begabten
Menschen, die Treppe, die er hinaufrennt, zu einer Spirale ins Unendliche
fortzudrehen. Der wahre Turm von Babel. Das allein schon ist für diesen
Typus kennzeichnend, dass er in einem Endlichen, in der Geschichte, sein
Schicksal begreift und dementsprechend im Staat seinen Gott. Denn
Geschichte, — Staaten- und Völkergeschichte als Lebensläufe von Völkerindividuen
— ist endlich, im Gegensatz zur Schöpfung des autonomen Menschen. Dessen
Tat ist zwar für alle Geschichte Utopie, und doch überdauert sie sie nicht nur
insofern, dass sie ihr immer wieder einen neuen Anfang verstattet, sondern
auch weil sie ihrer Sinnlosigkeit erst Sinn verleiht, den der historische Mensch
wieder zum Unsinn verkehrt. Auch dies ist für das Wesen des begabten
Menschen kennzeichnend, dass er so sehr er auch mit seinem Schicksal an ihr
verhaftet bleibt, die Geschichte doch nur als einen Wechsel der Machtkämpfe,
als das ewige Auf und Ab in der Abnützung der Macht, wie ein aufregendes
Schauspiel genießt, das ihn höchstens lehrt, dass Freiheit eine Illusion sei
und dass man darauf bedacht sein müsse, nicht unter die Räder zu kommen
(doch lehrt sie freilich nicht, wie man es vermeidet).

Symptomatisch ferner für die Dürre im Seelischen ist die Flucht in die
Kunst als einer Resultante von Freiheit und Gebundenheit. Hier, lehrt der
begabte Mensch tiefsinnig, ist der Zwiespalt zwischen einer unmöglichen
Freiheit und einer verzweifelten Gebundenheit überwunden im Werk. Indem
ich das Chaos der Dinge ordne und zur Form zwinge, werde ich von meinem
Leiden am Dualismus erlöst, erfülle mich im Spiele, im zweckentbundenen
geschauten Sein der Dinge, und die Welt ist wieder in Ordnung, — mag sie
draußen auch bleiben, wie sie will. So wird ihm selbst seine Möglichkeit der
Erfüllung zum untragischen Verzicht.

Hier kommt die Verwüstung der menschlichen Freiheit in der Sehnsucht
zum Ausdruck, die Freiheit in ein Gebiet des Menschlichen wenigstens
hineinzudenken und zu konstituieren. Aber nur die Abtrennung gelingt im Verfolg
des allgemeinen Prozesses der Atomisierung, und die so postulierte Freiheit
der Kunst reicht nicht weiter, als dass sie dem Begabten bestenfalls zur Spiegelung

seiner selbst dient. Alle Bemühungen, an die große Linie der Kunst
wieder anzuknüpfen, bleiben Theorie, und der Stolz, dass die Kunst nicht
dient, ist von rein negativer Bedeutung: sie bleibt aus dem Strom des Lebens
ausgeschaltet. Ein bequemer Vorwand für ihre Verächter, sie überhaupt zu
leugnen. Denn auf welchem Boden große Kunst wächst, ist durchaus nicht
zweifelhaft : nämlich in der Sonne und im Gefolge des autonomen Menschen,
der allem menschlichen Tun und Sinnen seinen festen Platz anweist, auch der
Kunst. Allein von seiner Artung hängt es ab, ob die Kunst des Wortes, der
Rede, der Darstellung, des Bauwerks, des Tones, vernehmlich erklingt, und
solange dieses währt, unterliegt Kunst einfachen Regeln des Handwerks, die
allen vom gleichen Hauch Bewegten ohne Theorie geläufig sind. Soviel Kunstkraft,

potentielle Kunst, wenn man es so nennen will, jeweilen in der Welt
sein mag, der begabte Mensch kann nur nach Maßgabe seiner seelischen
Reichweite ihre Realisierung bewirken, und die ist gering. Auch der Versuch,
das nur Seelische zum Gegenstand der Kunst zu machen, gleichsam nur ihre
nackten Symbole darzustellen, stammt aus der gleichen Armut des begabten
Menschen, aus der Enge seiner Dimension, die er als Fessel empfindet, doch
falsch ideenhaft deutet. Er zeigt nur den Notstand dringlicher an. Denn der

158



Stoff des Berufenen ist Wirklichkeit; Flucht aus ihr ins Nur-Seelische zeigt an,
dass Wirklichkeit zerschlagen ist, aber zum Bau einer neuen Kunst ist das ein
imaginärer Ort, bis nicht neue Wirklichkeit wieder Stoff sein kann.

Genug ist nicht genug. Am stärksten wird die Not, mit den Mitteln des
begabten Menschen die Welt zu meistern, heute wohl im Politischen empfunden.
Hier ist seine Unzulänglichkeit am greifbarsten. Angesichts der noch nicht zu
benennenden Mächte, die in allen Dingen des menschlichen Zusammen- und
Miteinanderlebens in Bewegung geraten sind, ist die Institution, die gegebene
oder zu treffende Einrichtung, der Tummelplatz des begabten Menschen. Als
wenn er sich dadurch seine Aufgabe übersehbarer machen könnte, versucht er,
die ohnehin aller weiteren Teilung bereits heftig widerstrebende Welt noch mehr
durch Teilung und Schrankensetzen zu atomisieren, um ihre Beherrschung
zu ermöglichen. Und so wie er im Denken, in der Kunst, im Religiösen
theoretisch verfährt, versucht er es hier praktisch, indem er die fehlende menschliche

Freiheit in die Einrichtung hineinzupraktizieren versucht und ihr den
noch immer Ehrfurcht einflößenden Nimbus des Historischen verleiht. Indem
er so die Dinge, oder vielmehr ihre Nomina, heiligt, meint er sie vor dem
Zugriff der Freiheit, an die er nicht glaubt und die er doch fürchtet, am besten
zu schützen. Was die Verworrenheit steigert, ist dies: der unbegabte, träge,
bloß an seine Gewohnheit Gebundene hält sich für den Hüter überkommener
Ordnungen, deren Ursprung aus dem Geist des autonomen Menschen ihm
zutiefst fremd geblieben ist, während der Begabte das Neue, das er herbeisehnt,
mit revolutionärer Geste aus seiner eignen Unzulänglichkeit zu schaffen sich
vermisst. Verwirrender noch, wenn, was auch geschieht, die beiden ihre
Positionen wechseln : wenn der Begabte das Ausgehöhlte und Zusammenbrechende
mit den Mitteln seiner Theorie zu erhalten und auszubauen vermeint und der
Unbegabte unter der Fahne der Zukunft einherzieht. Im Grunde ist es höchst
gleichgültig, ob der eine an Tatsachen, der andere an Wahrheiten glaubt. Beide
handeln sie nicht nach Einsichten, wie sie meinen, sondern zuletzt nach
Befehlen aus einem höheren Plan, aus der Kraft des Berufenen, die in ihnen noch
fortwirkt. In dem einen als Freiheit, in dem andern als Gebundenheit. Die
Wirkung der großen Wellenbewegung im autonomen Menschen der Vergangenheit

erscheint so noch in ihrem fernsten Ausklang als Antinomie, als Entweder-
Oder, über das der Begabte nie hinausreicht. An dieser Stelle bricht auch
für ihn die Fragwürdigkeit aller Sittlichkeit durch. Sie wird ihm notwendig
zum Problem. Dem Berufenen war sie freiwillige Gebundenheit im Endlichen,
als Drangabe für seine Freiheit im Unendlichen. Und doch — mag er sich
n°ch so sehr dagegen wehren, und seine Theorie mit aller Dialektik, die ihm
zu eigen ist, ausstatten, — handelt der Begabte auch im Politischen immer nur
sus jenem Impuls, wenn er richtig handelt. Demnach ist Demokratie die Zurück-

rderung der Souveränität an die Mehrheit, wenn sich erweist, dass der Herrscher

oder die Herrschenden nur noch tote Symbole des Berufenen waren; ist
Revolution die Kündigung der Souveränität an den begabten oder unbegabten
Stellvertreter des Berufenen. Und nur dann ist, mit oder ohne Revolution,
"euer Beginn, wenn eine neue seelische Befehlsgewalt geschaffen werden kann.
Her begabte Mensch, dazu unfähig, muss diese letzte Quelle der Macht durch
em Gebot, religiös oder ethisch, des autonomen Menschen der Vergangenheit
'egitimieren. Ein Weg, den auch die Restauration gehen muss, wenn sie «sich
aut Legitimität beruft.

Doch will man dazu helfen, Zukunft vorzubereiten, dann muss — wie
°n angedeutet — noch eine tiefere Täuschung durchschaut werden: der

159



Kampf des quasi Religiösen, des um sein Seelenheil aufrichtig besorgten
Anhängers seiner Kirche und Konfession, der auf allerlei Umwegen des Geistes
dahin gelangt ist, die überkommenen Wahrheiten und Werte für sich zu sichern,
gegen „den dummen Teufel der Aufklärung gegen den Neuerer aus
unzulänglicher Wissenschaft; — ein Kampf, der in unserer Zeit oft den Aspekt
eines berechtigten Ansturmes gegen den Anspruch des begabten Menschen hat
und auch Einsichtige blendet. Aber auch hier haben wir es mit demselben
begabten Menschen zu tun, nur dass er durch eine noch mächtige Institution,
welche von lang ererbter Weisheit zehren kann, fester im Bestände der Welt
verwurzelt ist. Das macht ihn nicht werthafter, aber gefährlicher. Denn hier
kämpft die Institution um Herrschaft über die Seelen im Namen des autonomen
Menschen, der sie geschaffen hat. Darauf pocht sie, dies ist ihre Würde
und Legitimation. Doch vermag sie selbst den autonomen Menschen nicht
wieder hervorzubringen, und der Begabte als ihr Vertreter ist ein ebenso falscher
Prophet wie der Begabte, der neue Wahrheit verkündet. Der große Religiöse
ist innerhalb der bestehenden Ordnungen stets ein Ketzer gewesen, nicht anders
als der große Revolutionär, nur dass er die Augen auf die Zukunft und die
Ewigkeit gerichtet, die Einrichtungen übersehen darf.

Woran erkennen wir den falschen Propheten Wenn er ein Leidenschaftlicher

ist, macht er aus dem Absoluten einen Prügel, aus Freiheit eine Peitsche;
wenn er ein Kalter ist und ein Herrschsüchtiger, „schafft" er aus Ideen
Einrichtungen, aus Liebe Pflichten, aus jedem Guten sein Negatives. Was nur
mit der Seele zu durchfliegen ist, sollen die Füße auf Befehl durchwandern.
So wird er ein Verhässhcher des Lebens, ein Unfreier, der Sklaven züchtet.
Man erkennt ihn an seiner Machtgier.

Macht den Weg wieder frei für den aus seelischer Kraft, aus dem ewigen
Wunder von Freiheit und Liebe autonomen Menschen. Nichts anderes hilft
uns. Wehren wir dem falschen Propheten, dem begabten Menschen, der die
seelischen Bereiche verwüstet. Er bleibe, was er im Plan einer gestalteten Welt
stets gewesen ist, der praktisch Tätige. Er leiste, was er kann: er lehre das
Lehrbare, er messe und wäge, er setze zusammen und löse auf, er baue mit
den Bausteinen der Wissenschaft und der exakten Erkenntnis — doch glauben
wir nicht an seine Schöpfungen, die unsere Zukunft binden wollen, die Seele
leer lassen und unsere Jugend verderben. Der autonome Mensch ist immer
unter uns. Nur: die Vorherrschaft des Begabten übertönt seine leise Stimme.
Denn es regt sich Seele, aber sie tut es wie ein Kind im Schlaf, ohnmächtig
lallend. Wächst der Widerstand und staut sich ihre Kraft im Schöße der Zeit,
dann bricht sie aus und begräbt die Einrichtungen des Begabten unter ihren
eigenen Trümmern.

MÜNCHEN EFRAIM FRISCH
0 0 0

ABONNEMENT: Jährlich (20 Hefte) 18 Fr., halbjährlich 9 Fr., vierteljährlich 4 Fr. 50;
Im Postabonnement 20 Rp. Zuschlag, nach dem Ausland mit Portozuschlag.
Einzelne Hefte 1 Fr.

INSERATE : Vi Seite 100 Fr. Vi Seite 55 Fr. '/< Seite 30 Fr. '/8 Seite 17 Fr. 50.

Verantwortliche Redaktion: Prof. Dr. E. BOVET, Dr. MAX RYCHNER, R. W. HUBER.
Redaktion u. Sekretariat: Zürich 2, Bleicherweg 13. Telephon Selnau 47 96. Postcheck Nr. VIII 8068.

Expedition, Druck u. Verlag: Art. Institut Orell Füssli, Zürich (Postcheck Nr. VIII 640).

160


	Der begabte Mensch

