
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 25 (1922-1923)

Artikel: Johannes von Müllers Schweizer Geschichte als deutsches
Sprachdenkmal

Autor: Gundolf, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOHANNES VON MÜLLERS
SCHWEIZER GESCHICHTE ALS DEUTSCHES

SPRACHDENKMAL1)

Man pflegt Johannes Müller als Historiker einzureihen

zwischen Schlözer und Ranke, als einen der ersten, die sich um
kritische Sichtung des Rohstoffs bemühten, möglichst auf
Urkunden zurückgingen und nach einer von vorgefassten Theorien
unabhängigen Verknüpfung der Tatsachen strebten. Man
erkennt an, dass er als einer der ersten Deutschen zu lebhaftem
Stil und, über das bloße Zusammentragen hinaus, zur Komposition

gelangt sei — innerhalb der Geschichtswissenschaft also

ein beiläufiges schriftstellerisches Verdienst, worauf man keinen
besonderen Wert legte. Das Zeitalter der Forschung, welches
auf ihn folgte, das Niebuhrs und Rankes, schritt in der Methode,
die wesentlich Kritik war, und in den Ergebnissen, einer
ungeheuren Erweiterung des Gesichtsfeldes und Vermehrung des

Stoffes, weit über ihn hinaus. Die Mittel und Eigenschaften,
worauf fortan der wissenschaftliche Ruhm vor allem beruhte,
die kritischen, besaß er nur in Ansätzen und handhabte sie

mangelhafter als mancher Geringere. Darum behielt er in der
gelehrten Welt nur die dürftigen Ehren eines unvollkommenen
Vorläufers, wie es denn das Schicksal der Gelehrten ist, nicht
aus eigenen Kräften und Leistungen als Gestalten beurteilt zu
werden, sondern mit Bezug auf jeweils gültige, bald überholte
Methoden. Die Literaturgeschichte aber wusste dem Mann keinen
besonderen Platz einzuräumen, dessen Fach die Geschichtsforschung

war. Heut fallen die bequemen Verschläge zwischen
den Disziplinen : die Geschichte der Sprachleistungen, der
eigentliche Gegenstand der Literaturwissenschaft, kümmert
sich nicht um die Begriffs-wände. Wer immer (einerlei in
welchem Sachinhalt) ein Sprachdenkmal hinterlassen hat, kann

1) Friedrich Gundolf hatte die Güte, unserer Bitte um Abdruck des J. v. Müller-Vortrags zu
entsprechen, den er letzten Herbst im Literarischen Klub des Lesezirkels Hottingen vor kleinem
Publikum gesprochen hat. Da es sich um eine Figur der schweizerischen Geistesgeschichte
handelt, sind wir doppelt zu Dank verpflichtet, diese erlesene Prosagabe einem weiteren Kreis
darbieten zu können. (Wir weisen den Leser auch auf den Aufsatz von Hans Trog: Johannes von
Müller, IVissen und Leben, Bd. 4 S. 277.) Die Red.

Wissen und Leben. XVI. Jahrg. Heft 1 (1. Oktober 1922)
1



Gegenstand der Literaturgeschichte werden, und so darf man
Johannes Müller, statt nach seinem Sachmhalt, d. h. als
Geschichtsforscher, von seinem Ausdrucksmittel aus, d. h. als
Schriftsteller betrachten. Es handelt sich dabei nicht um die
Rettung eines Verkannten: die Literaturgeschichte, als
Geschichte des sprachgewordenen Geistes, beansprucht in Müller
einen der gewichtigsten deutschen Prosaisten.

Als Schriftsteller, nicht als Gelehrter hat Müller auf seine

Zeitgenossen gewirkt. Den Schriftsteller hat Napoleon
umworben, dem Schriftsteller haben unsere Klassiker und Romantiker

gehuldigt. Durch seine Rede, nicht durch seine Ergebnisse,

hat er sich das Gehör der vornehmsten Ohren verschafft.
Indem man ihn zeigt in einem geistesgeschichtlichen Zusammenhang,

statt in einem bloß fachwissenschaftlichen, weist man
ihm nur den Platz wieder an, den er bei Lebzeiten hatte und
nachher mehr aus bloß biographischen als geistigen Gründen
verlor. Er stünde als Autor heute noch geehrt wie ein Fichte
da, wenn er sich Napoleon widersetzt hätte. Auch beruhte
seine Bedeutung nicht wie die der Kotzebue und Iffland auf

einer Massenwirkung: er war nicht ein Götze des Pöbels, der
seinen Lohn dahin hatte, weil er dem Tag gedient: nein, sein
Ruhm lag in der Anerkennung durch die Besten und neben
den Besten: man darf nur die Journale der Zeit, die Stimme
der mittleren, von oben gespeisten, von unten getragenen
Meinungen oder die Papiere seines Nachlasses durchlesen,
Bettel- oder Dankbriefe, so gewahrt man erstaunt, wie er damals
allgemein eingeschätzt wurde. Goethe und Müller, Herder und
Müller, Schiller und Müller, Winckelmann und Müller, das

sind geläufige Zusammenstellungen. Keinem deutschen Historiker

widerfuhr mehr solche Ehre, und die Höchsten ließen
ihn neben sich gelten. Goethe warb um ihn als die wichtigste
Kraft für seine Literaturzeitung, Schiller setzte ihm im Teil
ein Denkmal, und die Romantiker, die nicht leicht einen
zeitgenössischen .Ruhm unangetastet ließen, bewunderten in ihm
den Meister der Historie und vor allem den Stilisten. Schelling,
gewiss kein sanfter Polemiker und ohnehin kein Freund der
bloßen Historie, senkte im Geisterkampf ehrfurchtsvoll vor ihm
den Degen als dem Fürsten der neuen Geschichte.

2



Nichts macht Müllers Stellung unter den Zeitgenossen und
seinen eigenen Anspruch deutlicher als sein Ehrenname „der
Schweizer Tacitus". Dieser Preis wurde nicht bloß erteilt, um
zu loben, sondern um eine bestimmte typische Haltung und
Pflicht auszudrücken. Tacitus war für dies muster- und regel-
fürchtige Zeitalter nicht bloß eine historische Individualität, er
war vor allem Muster, das nachahmbare Vorbild eines
bestimmten Verhaltens, einer immer möglichen Art der
Darstellung. Solange die Welt als ein Gefüge von Erkennbarkeiten
angesehen wurde, gab es für den Autor außer dem Rohstoff
unbedingte Regeln und unbedingte Muster. Die Aufklärung,
von der Müller auch als Historiker ausging, hatte zwei
Aufgaben, die Wahrheit zu erkennen und die Wahrheit zu lehren.
Dem Wissenschaftler ist es damals hauptsächlich um das
Erkennen, dem Schriftsteller um das Lehren, d. h. die Darstellung,
zu tun. Dem ersten genügt die Wahrheit, der zweite bedarf
Publikum, d. h. Wirkung und Bildung. Dem ersten genügen
die Regeln, wodurch er die Wahrheit findet, der zweite sucht
Muster, die ihn wirken lehren. Der erste lebt von Sachen, der
zweite mit Menschen. Als Geschichtsschreiber in unserem
klassischen Zeitalter ist Müller der Typus des Schriftstellers.
Ihm kam es vor allem auf Wirkung an, Erkenntnis war ihm
Mittel zum Zweck, den Menschen Lehren zu geben und
Gesinnungen einzuflößen. Was man gegen ihn als Historiker
einwendet, mit Recht oder Unrecht, stammt daher, dass er der
Wirkung, die er für richtig und nötig hielt, die Erkenntnis an-
passte, nachsetzte oder opferte.

Müllers sämtliche Schriftstellerzüge sind deutlich oder wirksam

in seiner Schweizer Geschichte. Sie ist unser Beweismaterial
und Sinnbild, sie bestimmt seine Stellung in der deutschen

iteratur. Wir betrachten Zwecke, Mittel, Wirkung dieses

j -kmals. Als Rationalist glaubte Müller an die Beiehrbarkeit
der Menschen und als Enthusiast an die Macht der Beispiele.
Seine Schweizer Geschichte, ein Werk des Rationalismus wie des
Enthusiasmus, hat den doppelten Zweck: einmal, zu zeigen,
WI

j j lc. en gewesen sind und wie es überhaupt zugeht,
u, Ds. a.nP: Bilder von Menschen oder Völkern aufzustellen,
als Beispiele, wie man sein und handeln solle oder nicht. Die

3



Zustände und ihre Gründe, die Begebenheiten und ihre
Ursachen, die ewigen Zusammenhänge an einem konkreten
Beispiel mit unparteiischer Kritik und kalter Erkenntnis
darzustellen, war der rationalistische Wille seiner Geschichte,
wodurch er mit dem einen Grundwillen seines Zeitalters zusammenhing.

Sein Hauptmuster hierbei war Montesquieus Esprit des

Lois, eine Philosophie des Staates. Seine allgemein geistigen
Mittel dabei waren das „Exzerpieren", das Sammeln und
Sichten des Stoffes, und das „Observieren", das Nutzen und
Deuten des Stoffes — zwei Tätigkeiten, die er lebenslang pedantisch

und fast kokett pflegt und empfiehlt. Sie haben seme
Schriftstellerei und seinen Stil wesentlich bedingt.

Mehr aus seinem persönlichen Temperament entsprungen
scheint der Enthusiasmus, womit er Gesinnungen einflößen will.
Doch damit hat er Teil an einem andern Grundtrieb seines
Zeitalters: der Schwärmerei und Empfindsamkeit. So paradox
es klingt : der Herold altschweizerischer Manneskraft, römischer
Großheit ist ein Kind der Wertherei. Auch wenn man nur sein
Werk und nicht seine Biographie mit ihren zahllosen Stimmungswechseln,

dem tränenseligen Freundschaftskult, dem schwelgenden

Anpassungs- und Hingabebedürfnis kennte, dürfte man
den Ursprung seines Enthusiasmus erraten. Empfindsam ist
Müllers hemmungslose Eindrucksfähigkeit: aber während sie
bei den durchschnittlichen Empfindsamen aus Mangel an Tätigkeit

und großen Gedanken oder Gesichten zur Weichlichkeit
und Leere führte, ward sie bei Müller genährt durch die
historische Lektüre, beschäftigt durch den arbeitsamen Ehrgeiz, die
schwimmende Sehnsucht schlug sich bei ihm auf die heroische
Vorwelt, ähnlich wie bei Winckelmann, und machte aus der Not
die Tugend einer umfassenden historischen Empfänglichkeit
und Erhebung. Man tat ihm dann fast sein Leben lang den
Gefallen, seine historisch-literarische Manntums-wallung als
Manntum selbst zu nehmen, indem man Gesinnungen mit
Charaktereigenschaften verwechselte, Sachinhalte mit Trieben,
Ideale mit Kräften, und man erstaunte, als jene und diese
gelegentlich auseinanderklafften. Seine Schriftsteller-inhalte
wurden nicht bestimmt durch das, was er hatte, sondern durch
das, was er ersehnte, und wie alle großen Werke der Epoche

4



von Klopstocks Messias bis zum Faust ist auch die Schweizer
Geschichte geboren aus der Begeisterung einer Sehnsucht, nicht
eines Besitzes. Wenn Goethe als einzigen Wert der Geschichte
die Begeisterung gelten ließ, die sie erweckt, so hätte ihm Müller
zugestimmt. „Je n'ai pas l'esprit désapprobateur". Es lag ihm
weniger daran — wie den Niebuhr und der philologischen
Historie des 19. Jahrhunderts — hinter die Schliche der Uber-
lieferer zu kommen, sondern den Sinn für jede Art Größe zu
wecken. Darum liegt sein Hauptnachdruck weniger auf der
Erkenntnismethode als auf der Darstellung. Auf das Gemüt
wollte er wirken und mit dem Gemüt.

Wir dürfen uns Müller überhaupt nicht als einen stillen
Gelehrten oder Forscher vorstellen, der vor allem sein Werk
abschließen will. Er war eine jener unruhigen, vielangeregten,
schwanken Naturen vom Schlage des Cicero und des Petrarca,
die bei einem reichen Geist der unbestimmte, halb eitle, halb
besessene Drang nach politischer Betätigung befeuert und
beirrt, ohne eigentlich politische Anlage, vor allem aber ohne
eine bestimmte Aufgabe und Notwendigkeit, die gerade ihre
Teilnahme an den Geschäften erforderte. Man mag solche
Anlagen zum Unterschied von den geborenen Tätern, die sich
ihre Sache erschaffen oder die ihre Sache schafft, die Betrieb-
samen nennen. Ihnen ist die Sache im Grunde gleichgültig, nur
ihre persönliche Tätigkeit und Einwirkung macht sie ihnen
erst wert (nicht gerade ihr Vorteil : es sind oft wahrhaft
opferwillige Leute) und darum wechseln sie eine Sache so oft mit
einer neuen, bei der sie sich größeren Einfluss zutrauen. Sie
gelten dann oft für niedrig eigennützig, während sie doch nur

nicht ihren Nutzen steigern wollen. Solchen
Schriftstellerei nur eine Seite des Geschäftslebens.

Selbst wo sie darstellen, wollen sie wirken, und wo sie
ehren, wollen sie tun. Selbst wo sie die Vergangenheit schildern,

möchten sie Gegenwart und Zukunft bilden, Spiegel vor-
M"llWarnen' ma^nen' strafen, rütteln.
®'ers Schweizer Geschichte gehört hierher und das oberste

Vorbild für diese Kraft, die sich nicht an den Verstand, sondern
an Gemüt, Phantasie und Willen wendet, war weniger der kluge
Sichter Montesquieu, als der leidenschaftliche Maler und Richter

ihre Tätigkeit,
Geistern ist die

5



Tacitus. Auch dem war die Rede ein versetztes Handeln. Er
redete, weil er nicht wirkungsvoll, wie er wünschte, handeln
konnte und um die Wirkungen zu erreichen, die sonst dem
Handeln vorbehalten bleiben. Rhetoriker sind unterdrückte
Tat- oder Handlungsmenschen. Das Altertum hatte auch für
diese Art Mensch eine legitime Ausdrucksmöghchkeit geschaffen.
Bei den romanischen Völkern ist ein Rest dieser rhetorischen
Kultur noch übrig gebheben. In der neuern deutschen Welt
hat sich aus hier nicht zu erörternden Gründen der Sinn für
das Wort als Wirkung verflüchtigt, und man lässt fast nur noch
das Wort als Mitteilung, das wissenschaftliche, oder das Wort
als Ausdruck, das dichterische, gelten. Allenfalls auf der
Kanzel hat die Rhetorik noch eine gültige Stätte. Die rhetorische

Haltung, die einer menschlichen Grundanlage entspricht,
nun aber keine legitime Form, gleichsam kein Ventil mehr fand,
drang deswegen heimlich und illegitim in andere Bereiche ein,
wo sie eigentlich nichts zu suchen hat. Die Geschichtsschreibung

bietet sich indes als eine Mischgattung dieser Gesinnung
bequemer an, und wie schon im Altertum die verklemmte oder
unterbundene Aktivität eines Tacitus sich in der Historie eine
großartig-gewaltsame Form erzwungen hatte, wie im Mittag
der Renaissance Machiavelh für eine fruchtlose Tätigkeit sich
durch eine eiskalt gespannte Kontemplation schadlos hielt, so
wird auch die neuere deutsche kunstmäßige Geschichtsschreibung

eröffnet durch einen gescheiterten Halbtäter.
Johannes Müller fand eine glückliche Mischung von Tun und
Schauen in der patriotisch-rhetorischen Geschichte. Seine
Schweizer Geschichte ist die Erlösung und Erfüllung eines
ungewöhnlich reichen, aber nicht starken Menschen, der zum
reinen Schauen und Forschen zu viel unruhige Zwecke und
Gefühle, zum mächtigen Tun zu wenig Mark und Eisen hatte.
Aber beide Triebe, die mit den Widerständen der äußeren Welt
nicht fertig werden konnten, bildeten an seiner Sprache und
verschmolzen hier zu einer rednerischen Einheit, wobei Müllers
Sehkraft das Licht und die Farbe, und Müllers Tatendrang die
Glut, die Spannung und die Gestalt gab.

Drei Glücksfälle befähigten gerade Müller (seine Begabung
immer vorausgesetzt) besonders zu dem Werk, das ihm gelang.

6



Erstens: er war Schweizer und, wie locker auch mit seinem
Volk verbunden, dennoch Angehöriger einer politischen
Gemeinschaft, die in jedem einzelnen wirksam war. In der Schweiz
war Staat und Volk noch nicht auseinandergefallen, Politik
konzentrisch mit der Kultur. Der Bürger war noch Citoyen,
nicht Bourgeois. So war dem Schaffhauser die Historie, wie
den Alten und den Engländern, wie keinem seiner deutschen
Vorgänger Sache des öffentlichen Lebens, nicht nur der
privaten Neigung. Er reiht sich darin an die antiken Historiker,
an Machiavell, Commines, Guicciardini, bei denen auch die
Chronik aus den Geschäften erwuchs. Zugleich hatte er als

Reisläufer den nötigen Abstand vom Vaterland, um nicht Parteimann

zu bleiben. Seinem Schweizertum verdankt er also die
staathch-tathche Luft, die öffentlich bewegte Spannung, die
ihm ein bloßes Kabinettsleben niemals hätte gewähren können.

Zweitens: Müller war zwiesprachig, Französisch war ihm
von Jugend auf so geläufig wie Deutsch. Dem Französischen
dankt er die angeborene rhetorische Kultur, das gute Gewissen
bei der Rhetorik, das der Deutsche nicht kennt. Stilistisch
miterzogen von Rousseau, der ihn nach seinem eigenen Geständnis
erst die Macht der Rede kennen lehrte, konnte er als Doppel-
sprachler sich mit mehr Freiheit und Schwung der Sprache
als eines öffentlichen Wirkungsmittels bedienen, seine Aktivität
in Rhetorik gießen, als er sich aus seiner Deutschheit heraus
damals getraut hätte. Kraft dieser rednerischen Leichtigkeit
war er freier von Schulmeisterei als seme deutschen Fach-
g^nossen. Denn was man mit angeborenem Talent und gutem
Gewissen treibt, wird zur Tugend: durch sein Schweizertum
yon innen heraus politisch, durch seine Zweisprachigkeit von
innen heraus rhetorisch bedingt, konnte Müller für sein Werk
nutzen, was bei jedem anderen erzwungen oder künstlich
geworden wäre. Er hatte den Fug, seine Aktivität als rhetorischer
Geschichtsschreiber auszuleben.

Drittens; Müller war leidenschaftlicher Klassizist. Sem
Kultus der Antike war fast körperliche Anlage, ja ein ,,Eros
Dem Klassizismus dankt er den Willen zum großen Stil und
die kompakte Anordnung. An der Antike fand er ein allseitiges
Maß, das ihn über das Spezialistentum hinweghob : seine Liebe

7



zu antiker Größe und Helle — nicht bloß dumpfe Sehnsucht,
sondern genährt mit dem kräftigen Stoff der ganzen antiken
Überlieferung — machte ihn zum Umversalhistoriker, auch

wo er Schweizerdinge schrieb. Das klassische Altertum war
ihm das „Allgemeinmenschhche", vertrat ihm die Metaphysik
und das System, die er den Philosophen vorwarf und wovor
ihm graute. In der Antike sah er den historischen Kanon,
wie Winckelmann und Goethe den Kunstkanon. Wenn Herder
durch seine humanitäre Völkerhebe zur Erforschung aller
Eigenarten gelangte, so entzündete sich Müllers Universalität
an der Antike als der allgültigen Geschichte. Der Vergleich mit
der Antike zieht sich ausgesprochen oder heimlich durch seine
Schriften. Sie werden dadurch oft forciert, bleiben aber immer
auf ein Gesamtmenschhches bezogen.

Diese drei Bedingtheiten, denen Müller seine Tugenden
mitverdankt, bestimmen auch drei Haupteigentümlichkeiten
seines Stils. Seinem Schweizertum schuldet er „die prachtvolle
Altertümlichkeit" seiner Rede, wie es Schelling nennt. Der
Umgang mit den Tausenden alter Urkunden und
Quellenschriftstellern, mit Tschudi, Bulhnger, Hämmerhn usw., füllte
seinen Kopf mit der knorrigen, derben, urchigen und sach-

haltigen Sprache, und selbst wenn er nicht seine Freude an dem
Urväterhausrat der verschollenen Biederzeit, dem Edelrost,
gehabt hätte, selbst wenn ihm der Herderische Sinn für das

Historisch-Individuelle jener Zustände gefehlt hätte, konnte
seine eindrucksfähige Phantasie und sein überempfängliches
Gedächtnis sich diesen Tonfällen nicht entziehen. Auch war
er teils genötigt, teils glücklich, die staubigen Urkunden seinem
Text einzuarbeiten, so dass sich aus dem Gegenstand schon die
Angleichung seines Stils an den alten ergab. Das grobkörnigdichte

Gepräge, das seine Prosa unter allen neuern heraushob,
das echt Archaische (im Gegensatz zum Butzenscheibentum,
das sich später im Gefolge der Romantik breit macht), hat er
seinem Schweizertum, seinem Schweizerstoff zu danken. Dies
Altertümliche ist keineswegs künstlich gesucht, sondern Folge
seines allerdings manchmal überspannten Willens, aus den
Gegenständen selbst herauszureden, Folge seiner
Urkundenverarbeitung. So zieht er überall alte Fachausdrücke (z. B. ver-

8



ungültigen, unkömmlich, genötet, Udel, Blutharst, befestnen)
modernen Umschreibungen vor, wendet verjährte Formeln an,
verschollene Konstruktionen, den Stil der Urkunden nicht nur
starr übernehmend, sondern lebhaft hereinziehend in seinen
eigenen. „Erwerben dass", „Es ist in alten Liedern" usw.
Abgeschiedene starke, meist Dialekt-formen weckt er wieder auf :

„gelung „rönnen", „sprungen". Auch die Namenhäufung
gehört zu seiner Urkundenlektüre. Meist wo Müller Schweizer
Realien, Verträge, Verhandlungen, Bräuche, Einrichtungen
behandeln muss, wo er Kulturhistorie gibt, redet er aus den alten
Urkunden und Chronisten. So schlug ihm das „Exzerpieren"
auf den Stil.

Seine Maximen und Reflexionen, die lehrhaften und zwecklichen

Niederschläge seines ,,Observierens" kommen aus
französischem Einfluss. Den kann man zusammenfassen in dem
Namen Montesquieu. Ihm dankt er besonders die logische
Durchsichtigkeit und Ordnung, womit trotz aller bis zur Dunkelheit

beziehungsreichen Sachfülle sein Werk aufgebaut ist. Der
philosophische Sinn gebrach ihm, die Fähigkeit, die Welt als

geistig gegliedertes Ganzes zu sehen. Den ersetzte ihm die
französische Logik mit ihren Nutzanwendungen und Zusammenfassungen.

Seinen Tribut an das Zeitalter Kants und Fichtes
mit der Jagd nach dem Unbedingten, Unendlichen, nach dem
Ding an sich zahlte Müller auch, eben durch die Lehren, die
er aus prägnanten Begebenheiten zog und die er sich allanwendbar

dachte. Montesquieu war Müllers philosophisches Vorbild.
Von ihm lernte er diese Methode allgemeiner Durchblicke und
J ,.utzanweridungen. Es lst Geist der französischen Auf-

ung, die Geschichte als unmittelbare Lehrmeisterin fürs
eigene Völkerleben zu benützen. Diese Denkart ist dem
Deutschen eigentlich fremd. Er will wissen, was war, wie es
war, und was es bedeutet im Weltplan. Das ist die geistige
Grundlage deutscher Geschichtswissenschaft oder -philosophie,
man denke an Herder, Schiller, Hegel, Ranke. „Was lässt sich
daraus lernen, was kann ich damit anfangen?" ist eine französische

Frage. Vergleicht man Herders oder Schillers Geschichtswerke

mit denen Müllers, so wird klar, was der Franzose
Montesquieu für Müller bedeutet. Auch Herder und Schiller sind

9



lehrhaft, aber sie geben keine Exempel, sondern messen die
Geschehnisse an einem ewigen Weltplan, an einer Gerechtigkeit.

Müllers Maximen und Reflexionen haben in der Komposition

eine doppelte Bedeutung : als Ruhepunkte und als Sammelpunkte.

Sie sind die Einschnitte, wo der Leser Atem holen
kann, oder sie sammeln die Sachenmasse in einen einfachen
Sinn. Oft zieht Müller die Nutzanwendungen schon in die
Erzählung hinein, oft werden sie m hypothetischer Form
vorgebracht. Sie beziehen sich auf Moral, Politik, Gesellschaft,
Religion, Seelenkunde, Wissenschaft, sie enthalten seine
allgemeine Weltansicht und seine Forderung an die Zeitgenossen,
vieles dann ist Zeitanspielung.

Dieses ganze Lehrmeistertum ist am wenigsten originell
und am schnellsten veraltet in seinem Werk. Es gehört den
Denkmethoden der französischen Aufklärung an und ist mit
diesen verjährt. Gleichfalls französisches Stilgut sind Müllers
Antithesen und Parallelen, wiewohl zum Teil mitbedingt durch
seine Seitenblicke auf die Antike. Seine Antithetik ist freilich
nicht so deutlich abzuleiten wie sein Schweizer Edelrost, da ja
die der Franzosen selbst zurückgeht auf antike Einwirkung,
zumal auf Sallust und Tacitus. Doch ist die Antithese im
Französischen ein tektonisches Prinzip, im Lateinischen ein
dekoratives. Man unterscheidet bei Müller Antithesen für die
Phantasie und solche für den Verstand. Jene beruht auf der
Anschauung zweier Bilder und hat einen rhetorischen Zweck,
diese beruht auf der Abstraktion, findet sich meist in den
Nutzanwendungen und ist logischer Art. Erstere hat Müller von
Tacitus, letztere von Montesquieu. Ein Beispiel für die Phan-
tasie-antithese (in einer Schlachtschilderung): „Ruhig folgten
die Österreicher der Begierde des Lebens, die Schweizer der
Begierde der Beute." Em Beispiel für die Verstandes-Antithese:
„Uberhaupt haben die Schweizer besser sich behauptet als
andere angegriffen." (Schluss folgt)

HEIDELBERG FRIEDRICH GUNDOLF

000

10


	Johannes von Müllers Schweizer Geschichte als deutsches Sprachdenkmal

