Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Grundlage der Ethik

Autor: Ortt, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749051

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

korngiert wird, so stellt die Kunst einen Prozess der geistigen
Selbstregulierung im Leben der Nationen und Zeiten dar.

Ich bin mir der Tatsache bewusst, dass ich nur Anschauungen
geben konnte, und auch diese nur in gedrdngter Skizzierung. Ich
darf aber vielleicht hoffen, dass man all das, was ich nicht sagen
konnte, nimlich die konkrete Anwendung auf das dichterische Kunst-
werk, bereits mitgedacht und damit meinen abstrakten Gedanken-
hiillen Fleisch und Blut verliehen hat.

ZURICH-KUSNACHT C. G. JUNG

ooo

GRUNDLAGE DER ETHIK

Wenn wir eine Liuterung und Vertiefung der ethischen An-
schauungen und Férderung ethischer Bestrebungen bezwecken, so
miissen wir vor allem uns auf eine feste Grundlage der Ethik stiitzen
kénnen. Wir miissen eine Antwort geben konnen auf die Frage:
,Was ist gut und was ist bose?”

Gesetzt, dass es mir personlich vollkommen klar vor dem Geist
stiinde, was gut und was nicht gut ist, und dass ich fiir meine
Person genau anzugeben wiisste, wo die Grenzlinie zwischen gut
und bose liegt, so wiirde sich ein Andrer doch wenig darum kiim-
mern, was in dieser Hinsicht meine persénliche Meinung wire.

Diese hat fiir einen Andern ebenso viel oder ebenso wenig
Wert, wie die subjektive Meinung hunderttausend anderer Individuen.

Wenn ich also iiber Ethik schreiben, ethische Normen feststellen
will, so werde ich versuchen miissen, einen objektiven Standpunkt
zu gewinnen; ich werde einen ethischen Mafistab anlegen miissen,
einen MaBstab des Guten und Bosen, der nicht nur von mir selbst,
sondern auch von denjenigen, an die ich meine Betrachtung richte,
als giiltig anerkannt wird. Welchen Mafistab soll ich wahlen? Was
soll die Grundlage meiner Ethik, meines Urteils iiber gut und
bdse sein?

Manchem wird die Antwort auf diese Frage leicht genug diinken,
indem er sagt: Gibt es denn irgendeine zuverldssige Grundlage
auBer Gottes Wort, aufler der Bibel.

Fiir euch, die ihr dies sagt, vielleicht nicht. Allein, wenn ich
ohne weiteres diese Grundlage annehme, wiirde ich nur zu dem

975



beschrdnkten Kreis der orthodoxen Christen sprechen und wiirde
meine Betrachtung fiir Alle, welche diesen Glauben nicht teilen,
wertlos sein, weil meine Grundlage fiir sie kein fester Boden ist.

Und auflerdem — jeder ehrliche Mensch wird zugeben miissen,
dass sogar denjenigen, welche die Bibel als das unmittelbar vom
Heiligen Geist eingegebene Wort Gottes betrachten, viele Erkla-
rungen derselben moglich sind. Schliellich betrachtet tatsdchlich
jeder Schriftgldubige den Text der Bibel nicht so sehr als Gottes
Wort, sondern er betrachtet als das Wort Gottes die Erkldrung,
welche die Kirchengemeinde, der er angehért, von diesem Texte
gibt. Dies geht hervor aus der Tatsache, dass so viele verschie-
denen Kirchengenossenschaften mit verschiedenen Lehrsitzen alle
in voller Aufrichtigkeit behaupten, dass sie sich auf die heilige
Schrift stiitzen, und alle ihren gleich rechtgldubigen Nachbar der
Ketzerei oder falscher Schrifterkldrung beschuldigen.

Allein, sogar wenn ich zugebe, dass derartige Meinungsunter-
schiede nur bei schwierigen Lehrsitzen, wie bei der Bedeutung
des Nachtmahls u. dergl. moglich sind und nicht bei einfachen
Sittlichkeitsfragen, wo die zehn Gebote uns zum Fiihrer dienen
konnen, so wird man doch andererseits einriumen miissen, dass
die Bibel iiber manche Frage der humanen Ethik, die jetzt in der
tdglichen Lebenspraxis stark in den Vordergrund tritt, sich sehr
undeutlich oder gar nicht dufert.

Was sagt die Bibel zum Beispiel iiber die Schlachtirage, iiber
den Vegetarismus, iiber die Enthaltung alkoholischer Getrinke? Vege-
tarismus und Abstinenz sind mit biblischen Argumenten ebenso heftig
bestritten, wie kriftig verteidigt worden. Man kann wirklich zugunsten
des einen wie des andern Standpunktes Bibeltexte zitieren.

Uber andere Fragen der modernen Gesellschaft, zum Beispiel
iiber den Kampf des Kapitalismus mit dem Sozialismus, spricht die
Bibel sich kaum, iiber die Vivisektionsfrage gar nicht direkt aus.
Und will man diese Fragen nicht den Buchstaben, sondern dem
Geist der Bibel gemafl zur Losung bringen, so lisst dies Raum
fiir endlose Meinungsunterschiede, bei denen jeder Kdmpfer die
Bibel als Anwalt fiir die eigne Empfindung und Einsicht herbeizieht.

Hieraus erklart sich deutlich genug, warum der Rat, die Bibel
als einzige, endgiiltige Grundlage fiir Ethik zu nehmen, mir nicht
frommt.

976



Ob ich denn die Bibel verwerfe?

Ich verwerfe nichts ohne weiteres, namentlich nicht, was weise,
fromme, heilige Mdnner aus friiherer und spéterer Zeit hinsichtlich
dieser schwierigen, zarten Fragen gedacht und gesagt haben; ich
verwerfe ebenso wenig, was biblische Schriftsteller uns gelehrt haben,
als was andere grofle, edle Vorganger der Menschheit uns gepredigt
haben. Ich verwerfe ebenso wenig die Worle, von denen man
sagt, dass sie von Jesus, als die, welche angeblich von Buddha
herriihren — ebenso wenig was Paulus sagt, als was Tolstoi meint,
dass aus dem Geist von Jesus’ Predigt hervorgehe.

Allein zum Ausgangspunkt fiir eine Ethik, welche fiir die
Menschen im allgemeinen, ungeachtet ihrer dogmatischen oder
politischen Uberzeugung, giiltig sein soll, kann ich die Autoritat
weder von der Bibel, noch von einem oder mehreren dieser Vor-
ginger nehmen, ehe mir der Beweis von der absoluten Zuverlissig-
keit dieser Autoritit geliefert worden ist. Und diesen Beweis, und
zwar die Griinde, auf welche dieser Beweis fufit, suche ich ja‘eben.

Es mag aufrichtig gldubige Christen in unserer Gesellschait
geben, welche in der Tat die Bibel als Grundlage ihrer Sittenlehre
annehmen, die grofie Masse aber derjenigen, welche sich Christen
nennen, der grofie Haufen ,anstandiger Leute nimmt als Grund-
lage das Straigesetz an, hie und da von der Oifentlichen Meinung
berichtigt und ergénzt.

Ein Brotchen zu stehlen ist straibar ~- also schlecht. Hundert-
tausende zu stehlen durch Kunstgrifie auf der Borse ist nicht strafbar
und macht reich und angesehen. Als Zeuge vor Gericht zu liigen
ist Meineid, wird schwer gestraft, ist also sehr schiecht. Liige und
Verleumdung bei eciner politischen Wahl — ohne dies ist die Politik
kaum denkbar — ist gut und die Politiker stehen unter den meisten
Staatsbiirgern im hochsten Ansehen.

Der Totschlag wird noch schwerer gestraft, ist also eine grofle
Stinde. Ja, solange man Einen oder ein paar Leute totet; allein
der Mord an Tausenden zur Forderung sogenannter Staatsinteressen,
gilt als auferordentlich ruhmwiirdig und verdienstlich.

Ich brauche nicht fortzufahren — ich glaube nicht, dass jemand
es mir verdenken werde, dass ich das Gesetz und die o6ffentliche
Meinung als Grundlage der Ethik durchaus verwerfe.

Allein, welche Grundlage soll ich dann wihlen?

977



Was ist wirklich gut und was ist wirklich bose?

Um diese Fragen zu beantworten, ist es unumgénglich nétig,
dass wir, jeder fiir seine Person, ich fiir mich, so wie ihr fiir euch,
bei der einzigen Autoritdt anfangen, welcher wir die entscheidende
Stimme auf dem Gebiet des geistigen Lebens und der Moralitit
zutrauen diirfen, namlich bei unserem Gewissen.

Unser Gewissen — was unter Gldubigen heifit: Die Stimme
Gottes in unserm Inneren und was Nichtglaubige als das Héchste
im Menschen erkennen werden.

Dies ist also fiir Alle ein zuverldssiger Boden. Die Stimme
Gottes ist, soweit sie sich rein vernehmen lisst, fiir den Gldubigen
mafigebend. Und was ist fiir den Nichtgldubigen ein sichrerer
Fiihrer als die Stimme des Hoéchsten, das sich in ihm regt?

Mein Gewissen — und nicht nur das meinige, sondern nach
meiner inneren Uberzeugung auch das Gewissen von jedem von
euch, der ernstlich das Gute anstrebt — sagt mit vollkommener
Sicherheit, so entschieden, dass ihr und ich wissen, dass es die Wahr-
heit sagt, dass ,Liebe“ das hochste Prinzip.

Was Liebe ist, fithle ich und fiihlt jeder mehr oder weniger
stark und mehr oder weniger rein, wenn er auch dieses Gefiihl
nicht genau in Worte auszudriicken und zu umschreiben weif.
Dennoch versuche ich eine derartige Umschreibung zu geben, und
ich habe keine bessere finden konnen, alle immer wieder diese:
Liebe ist der Drang, welcher Einen sich selbst vergessen macht,
um Sich etwas oder jemand anderem hinzugeben.

So flieflen die Begriffe Altruismus, Mitempfindung, Selbstver-
leugnung, Barmbherzigkeit u. dergl.,, die uns als Ausdriicke der
hochsten menschlichen Empfindungen gelten, zusammen in den
allgemeinen Begriff der Liebe, der die hochste Forderung enthilt,
welche unser Gewissen uns auferlegt in unserm Verhiltnis allem
gegeniiber, was aufler uns und fiir Liebe empfinglich ist.

Allein dadurch, dass wir die Liebe als den Leitstern unseres
Lebens anerkennen, ist unsere Grundlage der Moralitit nod: nicht
vollstindig; denn wenn wir weiter denken, sehen wir ein, dass der
Begriff der Liebe nicht in allen Fillen zur Unterscheidung des
Guten und Bosen helfen kann.

Wir kénnen uns zum Beispiel eine Mutter denken, welche
sich selbst vergisst und ganz aufgeht in ihrem Kind und dennoch

978



dieses Kind verzieht, indem sie ihm immer seinen Willen lisst.
Unser Verstand sagt uns, dass eine solche Mutter nicht gut handelt,
und dennoch handelt sie nach unserer Definition der Liebe gemas.

Oder ein noch prignanteres Beispiel: Denkt euch einen Schiff-
briichigen, ganz allein auf einer unbewohnten Insel; kein einziges
Tier ist auf dieser Insel, also kein Wesen, dem der Schiffbriichige
sich widmen kann, dem er sich hingeben kann, und das empfanglich
ist fiir seine Liebe. Gesetzt nun, dass dieser Mann einen Uberfluss
an Friichten findet, so dass er sich fiir seinen Lebensunterhalt nicht
anzustrengen braucht. So ist es moéglich, dass er den ganzen Tag
faulenzt, in der Sonne liegt, sich dann und wann etwas Korper-
bewegung macht — in einem Wort, dass er miiflig und gedankenlos
sein Leben verbringt. Aber es ist auch mdoglich, dass er fleiflig
seine Zeit anwendet, dasjenige zu studieren, was des Studiums
wert ist: Dass er die Planzen der Insel untersucht, den Gesteinen
und ihrer gegenseitigen Lage nachspiirt, die Bewegung der See
und der Luft studiert; oder er verbringt seine Zeit in ernsten Ge-
danken und Einkehr in sich selbst....

Unser Gefiihl sagt uns gleich, dass in diesem zweiten Fall
dieser Mensch besser tut, als im ersten, dass der Arbeitsame und
der Denker hoher steht als der Faulenzer, oder als einer, der an
sinnlichen Geniissen Gefallen hat.

Dennoch ist es hier nicht der Mafistab der Liebe, den wir an-
legen konnen. Denn um Liebe handelt es sich, wo wir im Verhaltnis
zu Andern stehen. Und in diesem Beispiel steht der Einsame nur
im Verhiltnis zu sich selbst, wenn man will — in andern Worten,
doch wesentlich dasselbe sagend — im Verhiltnis zu seinem Selbst
oder zu Gott.

Also muss fiir das Verhéltnis des Menschen zu sich selbst ein
anderer Mafistab angewandt werden als der der Liebe, und wir
nennen diesen MaBstab den der Heiligkeit.

Denn wenn wir den unbestimmten Begriff, den wir bis jetzt
mit dem Wort ,Heiligkeit“ verkniipfen, in Worten auszudriicken
versuchen, wie vorher den Begriff  Liebe“, so finden wir, dass
Heiligkeit ist: Das Ideal, das uns lreibt, uns zu hoherer Voll-
kommenheit heranzubilden. Wir wissen ja, wie auf Erden langsam
aber bestindig eine Evolution stattfindet — wie im Laufe von
Millionen von Jahrhunderten vollkommenere Lebensformen sich

979



aus niedrigeren Lebensiformen entwickelt haben, wie diese Entwick-
lung sich in dem Entstehen immer hoherer Tierarten und endlich
des primitiven Menschen offenbart hat; wie in historischer Zeit die
Menschheit immer gestiegen ist und in Wissenschaft, Kunst und
Moralitdt zugenommen hat. Und wenn wir diese Bahn der Evolu-
tion in Gedanken weiterziehen, sehen wir vor unsern Geistesaugen
ein Ideal von Hoheit und Vollkommenheit aufsteigen, ein Ideal,
dem wir den Namen ,heilig“ geben. Und wir fiithlen, dass wir
dahin miissen; wir fiihlen einen Drang, diesem hinansteigenden
Piad der Evolution zu folgen, immer weiter und immer héher
steigend -— einen Drang, hinter uns zu lassen, was niedriger liegt,
zu erreichen, was vor uns liegt, um dies endlich auch wieder hinter
uns zu lassen, so wie ein Kind immer grofiere Kleider anzieht,
und die kleinen Kleider, denen es entwachsen ist, zuriickldsst. So
verstehen wir, was wir mit dem Wort ,Heiligkeit* andeuten, dass
dies das sich Losen von Niedrigerem ist, das Streben nach hdherer
Eatwicklung, nach harmonischer Entwicklung zur Weisheit, Schon-
heit und Giite durch Wissenschait, Kunst und Mitgefiihl; alles nur
erreichbar in Beharrlichkeit und Selbstverleugnung.

Unser Gewissen sagt uns also, dass die Basis der Ethik
(= Sittenlehre) diese beiden Forderungen bilden: Liebe Andern
gegeniiber, Heiligkeit uns selbst gegeniiber.

Allein weiter denkend, bemerken wir wiederum eine Einheit
in beiden Forderungen. Denn um lieben und in Andern aufgehen
zu konnen, miissen wir uns selbst vergessen lernen. Die voll-
kommene Liebe ist also das vollkommene Vergessen unseres Selbst,
das vollkommene Aufgehen in Anderen, nicht in beschriankter Weise
in einem oder zwei Anderen, sondern in immer weiteren Kreisen
von Sympathie, in allem was lebt, in allem was ist in Gott.

Und zum Heiligwerden miissen wir das Niedrigere von uns
ablegen und uns mit dem Hoheren bekleiden; wir miissen das
Tierische von uns tun und so den Gesetzen des Tierischen ent-
kommen, den Gesetzen von dem Kampi ums Dasein. Je hoher
wir steigen, um so mehr wird verschwinden, was uns trennt, um
so wdarmer werden wir mit den iibrigen Geschopien um uns her
mitempfinden, eine um so tiefere Einsicht bekommen wir in die
Einheit des Alls, und wir werden da Schonheit sehen, wo der be-
schriankte Blick nur das Haissliche bemerkt, und da Wahrheit, wo

980



der beschrinkte Verstand Liige und sich Widersprechendes sieht.
Und je hoher wir steigen, um so mehr werden wir uns als Teil
jener Einheit fiithlen, um so mehr werden wir Gott in uns fiihlen,
so dass die vollkommene Heiligkeit die vollkommene Verschmel-
zung mit allem Seienden, mit Gott, sein wird.

Liebe und Heiligkeit, die zwei Forderungen der Moralitit
welche uns unser Gewissen stellt und welche sich in ihrem Unter-
schied zu unserm beschrankten Empfinden und Wissen offenbaren,
fallen in hoherer Einheit in diese Forderung zusammen, welche
die Wirklichkeit in Ewigkeit allem Geschaffenen stellt: Eins werden
in Gott.

Also lehrt uns unser Gewissen zu fiihlen und unsere Vernunit
zu verstehen, was die Grundlage des sittlichen Lebens ist, und
zwar, wie wir das Gute erkennen kdnnen.

Es ist aber gefdhrlich, sich ausschlieBlich auf das eigene Ge-
wissen und auf die eigene Einsicht zu verlassen, weil das Gewissen
oft noch so wenig rein spricht und die Einsicht noch so oft Irr-
wege geht. Und daher, obschon schlieillich nur unser Gewissen
imstande ist, in letzter Instanz zu urteilen und wir keine andere
Autoritit als die unseres Gewissens, der Stimme Gottes in uns,
anerkennen konnen und diirfen — ist es dennoch verniinftig, den
Ausspruch unseres Gewissens mit der Lehre der grofiten Vorginger
der Menschheit zu vergleichen, vor deren sitllicher Uberlegenheit
die besten und edelsten Manner aller Zeiten sich ehrfurchtsvoll
geneigt haben.

Und dann sehen wir, dass sowohl Jesus als Buddha die For-
derungen der Liebe und Heiligkeit als Grundlage fiir die Lebens-
praxis annehmen.

Denn Jesus nannte das erste Gebot: Du sollst den Herrn,
deinen Gott lieben von ganzem Herzen und mit ganzem Gemiite,
mit all deinem Verstand und mit deiner ganzen Kraft ; und das
zweite, das diesem gleich ist: Du sollst deinen Néchsten lieben
wie dich selbst. Und er fiigte hinzu: Es gibt kein Gebot, das grofier
ist als dieses.

Was konnen wir unter Liebe zu Gott sonst verstehen, als Thn
zu lieben, den Jesus ,unseren Vater“ nennt und dessen Kinder wir
alle sind? Und wie konnen wir den Vater lieben und seine Kinder
hassen ? Liegt also in Liebe zu Gott nicht der Begriff enthalten:

981



Liebe zu allem, was Gottes ist? Und ist hierunter in der Lebens-
praxis etwas anderes zu verstehen als Mitgefiihl mit allem Lebenden?

Und wenn Gott als heilig dargestellt wird und als zum Men-
schen sagend: ,Seid heilig, denn ich bin heilig“; und wenn Jesus
mit andern Worten dasselbe sagt: ,Also seid ihr vollkommen, wie
euer Vater im Himmel vollkommen ist“ — was kann die Forde-
rung, Gott zu lieben, heiflen, wenn nicht das Heilige, das Voll-
kommene zu lieben und dem nachzustreben?

Und ebenso Buddha, der auf Erden kam, um den Weg zur
Erlosung zu zeigen und der lehrte, dass nur das Auigeben des
Willens zum Leben und zu einem individuellen Dasein, zu dem
ewigen Frieden fiihren kann. Und weiter, wie wir das nur erreichen
konnen, indem wir den Egoismus besiegen, das Bdse unteriassen
und das Gute tun; auch wird eine gute Handlung genannt: ,/ede
Handlung, welche den reinen Zweck hat, das Wohlergehen anderer
lebenden Wesen zu fordern und ihre Schmerzen zu lindern.“Y) Was
ist das Streben nach Erlosung, nach dem Auigeben der niedrigeren
Begierden anders als das Streben nach Heiligkeit; und wie Kklar ist
es auflerdem, dass Buddha dieses Streben nach Heiligkeit nur mog-
lich deuchte auf dem Wege der Liebe.

Wenn wir Jesu Religion mit einem Wort andeuten sollten, so
wiirden wir das Wort ,Liebe“ wihlen miissen; und wenn wir
Buddhas Predigt kennzeichnen sollten, so wiirde dies mit dem
Worte ,Heiligkeit* geschehen miissen. Und dennoch ist Jesus’
Liebeslehre von Heiligkeit durchdrungen, und dennoch ist Buddhas
Nirwana nur durch Liebe zu erreichen.

Beider Religion fithit die Menschheit zu ein und demselben
Ziel, wenn dieses Ziel auch unter verschiedenen Namen angedeutet
wird. Beider Lehre fiihrt die Anhinger auf einem Weg zu diesem
Ziel, wenn der Weg auch einen verschiedenen Namen trigt. Beide
Vorginger der Menschheit, Jesus und Buddha, geben einem Geist
Ausdruck, dem Geist, den wir den Christusgeist nennen kénnen,
den Geist der Evolution, welcher uns hinauf fithrt zu dem hochst
Denkbaren, wo vollkommene Heiligkeit mit vollkommener Liebe
zusammenflieflen wird.

Unser Gewissen stellt als sittliche Forderungen: Liebe und

1) Siehe Die Lehre Buddhas von Subhddra Bickshu, Frage 119.

982



Heiligkeit; und wir finden die Bestatigung dieses Ausspruchs unseres
Gewissens im Leben und in der Lehre der groBten Vorgdnger der
Menschheit.

Allein, obwohl diese Forderungen in eine hohere Einheit zu-
sammentallen, treten sie im téglichen Leben von uns, beschrankten,
bei weitem nicht vollkommenen Menschenkindern, in sehr ver-
schiedener Gestalt auf.

Manchmal siindigen wir sehr deutlich gegen die Liebe, manch-
mal mehr in Sonderheit gegen die Heiligkeit. Manchmal auch sind
wir in dem einen unverhdltnismiBig viel weniger gefordert als im
andern und gibt diese Ungleichheit unserm Leben einen unharmo-
nischen Charakter.

Die Geschichte lehrt uns dies deutlich einsehen.

Im Alten Testament zum Beispiel wurde die Liebe viel weniger
gepilegt als die Heiligkeit. Jahwe war der Heilige viel mehr als
der Liebevolle.

Auch im Kloster- und Eremitenleben &duflert sich viel stirker
das Eifern nach Heiligkeit, als die Ausiibung der Liebe. Der be-
wannte Siulenheilige Simon Stylites, der vierzig Jahre in Hitze und
Kilte, in Wind und Regen, auf einer Sidule verbrachte, hatte es in
der Tat weit in der Verlengnung seiner tierischen Bediirinisse ge-
bracht; allein etwas Liebevolles offenbart sich in seinem Auf-
treten nicht.

In Burma, dem Land, wo der Buddhismus nicht nur als Glaube
verehrt wird, sondern WO auch danach gelebt wird, herrscht eine
grofe Neigung zu der Heiligkeit des Klosterlebens und groe Treue
su den Anforderungen der Heiligkeit, welche verbieten, listiges
und gefihrliches Ungeziefer zu toten. Allein, vielleicht weil Buddha
groBeren Nachdruck auf Heiligkeit als auf Liebe gelegt hat, die
Liebe jedenfalls mehr als Mittel und die Heiligkeit mehr als Zweck
hinstellte, zeigt das Volk von Burma auch eine eigentiimliche
Gleichgiiltigkeit fiir das Wohlergehen des Néachsten, welche uns in
dem wunderschonen Buch von H. Fielding The Soul of a People
manchmal unangenehm beriihrt. Sich nicht in die Sachen anderer
Leute mischen, einen Andern nicht ungefragt warnen, selbst wenn
man die Uberzeugung hat, dass ihm ein Ungliick begegnen wird ;
kein verwundetes Tier schmerzlos téten, weil nun einmal das Heilig-
keitsgebot lautet: Du sollst keine Tiere tten — dies alles macht

983



den Eindruck, als wiirden die Burmanen die Frage: ,Bin ich meines
Bruders Hiiter?“ ganz einfach mit ,nein“ beantworten.

Und andererseits tritt in unserer christlichen Gesellschaft die
Heiligkeit wiederum hinter der Liebe zuriick. Es gibt so viele gute,
warmherzige Menschen, die sich fiir andere abmiihen, fast keinen
Augenblick an sich selbst denken — und dennoch gedankenlos
ein hochst unheiliges Leben von Verschwendung und Luxus und
unbewusster Grausamkeit leben. Leute, die ihre Zeit mit allerlei
unbedeutenden Freundlichkeiten vergeuden; Leute, die sich in
einen Aufputz von absichtlich dazu get6teten Tieren kleiden;
Leute, die gedankenlos sich mit unnétigen Luxusartikeln um-
geben, welche Krankheit und Tod zahlloser Arbeiter verursacht
haben; Leute, die mitschuldig sind an der Tyrannei des Staates,
oder an der Unsittlichkeit des Militarismus, oder an der Sklaverei
des Kapitalismus, oder an dem Elend der Prostitution, oder den
Quilereien der Vivisektion; Leute, die diese Missbrduche still-
schweigend geschehen lassen und so machen, dass sie bestehen
bleiben. Dennoch, viele der gutherzigen Reichen, die gegen dies
alles siindigen, tun dies unbewusst; sie sind blind fiir das Bose,
dem sie Vorschub leisten. Wenn sie auf einmal von Angesicht zu
Angesicht dem gegeniiber stiinden — dann wiirde bei Vielen die
Liebe sprechen und wiirden sie anders leben; aber sie denken
nicht nach, sie leben weiter in dem geisttétenden Strom des
alten Schlendrians und der Konvention; ihre Liebe ist beschrinkt,
weil ihnen die Heiligkeit fehlt.

In dem genannten Beispiel von der Mutter, die ihr Kind ver-
zieht, fehlt es nicht an Liebe, sondern an Heiligkeit. Die Mutter
ist zuriickgeblieben in Heiligkeit und sieht nicht ein, dass es das
Gebot der Liebe ist, ihr Kind zu hoherer Heiligkeit zu fiihren.

* *
ES

So zeigt es sich in allen Umstinden des Lebens notwendig,
die Frage, ob etwas gut ist oder nicht, an diesen Begriffen zu
messen und zu bedenken, was beides Liebe und Heiligkeit von
uns fordern.

Wenn wir an unsere eigenen Taten und an die Anderer diesen
Mafistab anlegen wollen, werden wir manchmal in Ungewissheit

984



sein, weil die Forderung kompliziert ist, das heifit, dass zwei Be-
dingungen da sind, denen wir geniigen miissen. Es kann also
geschehen, dass wir manchmal zweifeln werden, welche Forderung
am schwersten wiege, die der Liebe oder die der Heiligkeit.

Wie dann?

Im allgemeinen konnen wir nur dies sagen, dass dafiir keine
allgemeine Vorschrift zu geben ist.

Wir miissen nie vergessen, dass es keine Rezepte gibt fiir gutes
Tun, sondern dass das Gute eine Richtung, ein Prinzip ist und
kein in Gesetzbiichern oder Klosterregeln niedergelegtes System.

Es gibt Leute, die gut und bose vollig relativ nennen; Leute,
die sagen: Was jetzt gut ist, kann morgen bose sein. Was in einem
Jahrhundert sittlich ist, ist in einem andern Jahrhundert oder bei
einem andern Volke unsittlich — die Moralitdt hdngt von den eben
geltenden Auffassungen ab; es gibt keine absolute Moralitat.

Nach dem, was ich eben auseinandergesetzt habe, kénnen wir
mit dieser Auffassung gar nicht einverstanden sein. Es gibt ganz
entschieden eine absolute Moral und zwar das Streben nach Voll-
kommenheit, nach vollkommener Liebe und vollkommener Heilig-
keit. Nur ist es zweifelsohne wahr, dass weder das eine noch das
andere uns vollig klar vor Augen steht, und dass die Begriffe hin-
sichtlich der Moral im allgemeinen, wie die mehr ausgearbeiteten
Begriffe hinsichilich der Liebe und Heiligkeit sich dndern und sich
geandert haben; dass das menschliche Gewissen selbst auch Teil
hat an dem Evolutionsprozess und dass daher in fritheren Jahr-
hunderten und in anderer Umgebung andere Begriife in Hinsicht
der Moralitat galten und gelten mussten, als in unserer Gesellschait
im zwanzigsten Jahrhundert.

Und ebenso gut wie die allgemeinen Begriffe der Moralitat,
oder der Liebe und Heiligkeit sich gedndert haben und nach Zeit
und Umstinden verschieden waren, ebenso werden auch in einer
und derselben Gesellschaft diese Begriffe bei verschiedenen Indivi-
duen auch verschieden sein.

Das Gewissen des Einen wird manchmal anders sprechen, als
das Gewissen des Andern.

Und obgleich das Gute in einer bestimmten Richtung liegt,
und zwar in der Richtung von vollkommenerer Liebe und voll-
kommenerer Heiligkeit, wird jedes Individuum diesen Drang zum

985



Guten in einer bestimmfen Weise in seine Seele eingreifen fiihlen,
und dieser wird ihn zu dieser oder jener Tat, immer in der guten
Richtung, aber seinem besondern Charakter gemif, fiihren.

Daher wird, obwohl das Gute in einer bestimmten Richtung
liegt, der Eine das Gute als einen Drang zur Linken, der Andere
als einen Drang zur Rechten fiihlen, und kann das Gebot der
Moralitdt zwei Menschen zu verschiedenen Taten fiihren.

Dies wird augenscheinlich, wenn wir bedenken, wie fiir den
einen Menschen das Gebot der Liebe, fiir den andern das Gebot
der Heiligkeit in einem bestimmten Fall {iberwiegen und entschei-
den kann.

Jesus, der trotz der Bitten seiner Jiinger nach Jerusalem ging
und der seine Mutter so traurig zuriick lie, da er sich dem
Kreuzestod hingab, gehorchte der Stimme der Heiligkeit mehr als
der der Liebe.

Buddha, der heimlich nachts Frau und Kind verlie, um die
Wahrheit zu suchen, tat ebenso.

Aber Jemand mit groBer wissenschaftlicher oder kiinstlerischer
Begabung, der sich in- einer Leprosenanstalt ,begribt¢, um die
armen Leidenden zu pflegen und sich ihnen hinzugeben und der
seine groBen Gaben vernachlissigt; oder Einer, der in der Einsam-
keit fiir das Wachstum seiner Seele arbeitet und der die Einsam-
keit verldsst fiir das hastige, geriuschvolle Leben eines armen
Stadtviertels, wo er sich sozialer Arbeit widmet, ohne einen Augen-
blick zur Einkehr in sich selbst und zum Lesen erbaulicher Biicher
fibrig zu behalten — diese gehorchen dagegen mehr der Stimme
der Liebe als der der Heiligkeit.

Und diese alle tun gut, wenn auch scheinbar ein Widerspruch
in ihrem Wirken herrscht, wenn sie nur sich selbst, oder besser
gesagt ihre niedrigeren Neigungen verleugnen und dasjenige tun,
wozu sie ihr Gewissen aufruft. Buddha fithlte den Drang des Ge-
wissens und folgte diesem. Und darin tat er wohl. Dennoch ist
hiermit nicht gesagt, dass jeder, welcher die Neigung dazu fiihlt,
Frau und Kind verlassen und Eremit werden darf. Denn was fiir
Buddha gut war, braucht noch nicht fiir jeden Beliebigen gut zu
sein. Fiir ihn kann das Gebot der Liebe, die ihn zwingt, fiir Frau
und Kinder zu sorgen, scheinbar auf Kosten der Entwicklung seiner
eignen Seele, das hdchste Gebot sein.

986



Auch hier wiederum kann nur eins den Ausschlag geben,
und dieses Eine ist wieder fiir jeden die Stimme des eignen Ge-
wissens. Ich darf und kann nicht beurteilen, ob ein Anderer gut
tut oder nicht, solange ich nicht vollkommen genau weif, wie
das Gewissen jenes Andern spricht. Und dieser andere tut immer
wohl, wenn er der Stimme seines Gewissens gehorcht und sich
nicht durch die Stimme des niedrigeren Egoismus zuriickhalten
lasst. Berechnungen eigner Bequemlichkeit, eignen Vorteils, eigener
Lust diirfen sich dabei nicht geltend machen.

7Zwar konnen die Mahnungen der Liebe und der Heiligkeit
eine Zeitlang einen inneren Kampf hervorrufen. Aber dazu hilit
kein von auflen kommender Rat, keine Regel. Wenn man geduldig
wartet, bis das Gewissen sich deutlich vernehmen ldsst, wird man
dieser Stimme folgen miissen; und wer seinem Gewissen gehorcht,
tut das einzige, was ihm Frieden bringen kann.

Denn der Geist der Evolution, der Christus-Geist, wendet
unsern Blick zum Hohern. Und wenn die Anziehungskraft des
Niedrigen uns eine Zeitlang fesselt, und macht, dass wir uns ab-
wenden und dem Hoheren den Riicken wenden, wird dennoch
friith oder spat die Zeit kommen miissen, wo der Christus-Geist
uns wieder zurtickwendet. Wir wissen das wohl, dass die Umkehr
kommen muss, und dass die Haltung des Augenblicks nicht blei-
bend ist und unser Autlitz nicht rickwirts stehen bleiben kann.
Denn einmal miissen wir vorwirts. Und die Uberzeugung, dass
wir nicht konnen stehen bleiben, martert uns und lisst uns keine
Ruhe und gibt, was wir Gewissensbisse und Unirieden nennen,
welche verschwinden, wenn wir uns wieder dem Guten zugewendet
haben.

Hier konnte ich diesen allgemeinen Betrachtungen ein Ende
machen, allein ich will schliefen, indem ich auf einen Punkt hin-
weise, der dem Leser vielleicht aufgefallen ist, und zwar, dass ich
nur {iber das Gute gesprochen und den Begriff des Bosen nicht
erwahnt habe.

Der Grund ist, dass ich mir den Begriff des Bdsen nicht als
etwas Selbstindiges denken kann; ich kann mir ihn nicht anders
denken als die Abwesenheit oder die Verneinung des Guten. ,Aber
wenn das Bose nur die Verneinung des Guten ist, miisste das
drgste Bose da sein, wo vom Guten gar nicht die Rede sein kann,

987



wo also von einem Aufgehen in hoéhere Liebe und Heiligkeit keine
Rede ist* — wird man vielleicht erwidern.

Dem stimme ich bei.

Ich stelle mir den Begriff ,Bose“ vor als Zurfickgebliebenheit,
als Unweit-gefordert-sein; und Siinde- und Schuldbewusstsein als
das Gefiihl dieser Zuriickgebliebenheit, das, vom Gewissen erregt,
die Forderungen der Liebe und Heiligkeit empfindet, allein die
notige Tatkraft nicht hat, die Trigheit unseres tierischen Egoismus
zu {iberwinden.

Das Gewissen ist weiter fortgeschritten als der Charakter. Das
Gewissen ist der Fiihrer, ein Fiihrer, der taglich den Weg zeigt.
Jahrhunderte im voraus winkt das Ideal, das wieder dem Gewissen
zu Feuerzeichen dient. Wir sehen das Ideal; unser tiefstes Empfinden,
unsere klarste Einsicht erkennt die Erhabenheit und Wahrheit des
Ideals an. Dies richtet das Gewissen und das Gewissen richtet
wiederum unser Tun.

Die lduternde, verfeinernde, heiligende Wirkung des Ideals auf
das Gewissen ist ein Prozess, der sich in der Stille, in Stunden
des Sinnens und Nachdenkens vollzieht, oft auch zum gré8ten
Teil, ohne dass unser Bewusstsein dabei beteiligt ist. Das Gewissen
aber ist unser tidglicher Fiihrer und Freund, der sich ausspricht je
nach seiner Fortgeschrittenheit, der in seinen Aussagen den ge-
heimen Prozess der Verfeinerung offenbart und der Gehorsam
fordert oder sonst mit Unruhe, Unfrieden und Schuldbewusstsein
droht.

Das stirkste Schuldbewusstsein werden die Leute haben, je
weiter das Gewissen beim Charakter im voraus ist. Je grofier der Ab-
stand zwischen Gewissen und Charakter, je mehr Schuldbewusstsein.

Schuldbewusstsein wird man also bei denjenigen finden, deren
Gewissen sehr fein und weitgefordert ist, oder deren Charakter
sehr zuriickgeblieben ist, d. h. bei Leuten mit stark tierischen,
materialistischen Neigungen.

Schuldbewusstsein ist an und fiir sich noch kein Beweis eines
hoch moralischen Standpunktes, es ist nur der Beweis starken
Gewissendranges bei einem widerstrebenden Charakter.

Leute mit einem bequemen, folgsamen Charakter und wenig
starken tierischen Neigungen, welche also leicht der Stimme des
Gewissens gehorchen, werden wenig Schuldbewusstsein haben, sei

988



es, dass Gewissen und Charakter beide hoher oder beide tiefer
stehen, wenn sie sich nur auf dem Fuf§ folgen.

Schuldbewusstsein ist also ein sekundires Kennzeichen, das
an sich kein sicherer Mafistab von jemands Fortgeschrittenheit ist.

Gliicklich aber diejenigen, deren Geistesauge fiir die Erhaben-
heit und Schonheit des Ideals gedfinet ist, weil daraus die Heiligung
des Gewissens hervorflielen muss.

Und gliicklich diejenigen, welche gelernt haben, ihrem Gewissen
in der Praxis des Lebens zu folgen, und ihrem Gewissen allein.

ES

Fassen wir obenstehende Betrachtungen iiber allgemeine Ethik
zusammen, so geht daraus hervor:

1. dass der tiefste Grund unserer Beurteilung vom Guten und
Bosen in der Aussage unsres eigenen Gewissens liegt, verglichen
mit dem Gewissen der Besten der Menschheit;

2. dass diese Aussage uns lehrt (was dieser Vergleich auch
bestitigt), dass als Richtschnur des Guten die Prinzipien der Liebe
und der Heiligkeit dienen. Liebe betrachtet als der Drang des
Sichselbstvergessens, um sich etwas oder jemand anderem hin-
zugeben; Heiligkeit betrachtet als der Drang nach Erreichung
hoherer Vollkommenheit;

3. dass gut ist, alles was in der Richtung einer gréfieren Ver-
wirklichung dieser Prinzipien liegt; und bdse, was in entgegen-
gestellter Richtung liegt;

4. dass keine allgemein giiltige Regeln fiir gut und bése zu
geben sind, wohl aber eine allgemein giltige Richtung; und dass
das Urteil dariiber, ob eine Tat fiir eine bestimmte Person gut
oder bése ist, von dem moralischen Standpunkt dieser Person ab-
hdngig ist;

5. dass es in bestimmten Fillen oft schwer ist, einzusehen,
was das Gebot der Liebe und der Heiligkeit fordert, weil diese
Gebote sich manchmal widersprechen, und dass in dergleichen
Fillen nur die Stimme des eignen Gewissens entscheiden kann,

SOEST (Niederlande) FELIX ORTT

ooo

989



	Grundlage der Ethik

