
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Grundlage der Ethik

Autor: Ortt, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


korrigiert wird, so stellt die Kunst einen Prozess der geistigen
Selbstregulierung im Leben der Nationen und Zeiten dar.

Ich bin mir der Tatsache bewusst, dass ich nur Anschauungen

geben konnte, und auch diese nur in gedrängter Skizzierung. Ich

darf aber vielleicht hoffen, dass man all das, was ich nicht sagen

konnte, nämlich die konkrete Anwendung auf das dichterische Kunstwerk,

bereits mitgedacht und damit meinen abstrakten Gedankenhüllen

Fleisch und Blut verliehen hat.

ZÜRICH-KÜSNACHT C. G. JUNG

GRUNDLAGE DER ETHIK
Wenn wir eine Läuterung und Vertiefung der ethischen

Anschauungen und Förderung ethischer Bestrebungen bezwecken, so

müssen wir vor allem uns auf eine feste Grundlage der Ethik stützen

können. Wir müssen eine Antwort geben können auf die Frage:

„Was ist gut und was ist böse?"

Gesetzt, dass es mir persönlich vollkommen klar vor dem Geist

stünde, was gut und was nicht gut ist, und dass ich für meine

Person genau anzugeben wüsste, wo die Grenzlinie zwischen gut
und böse liegt, so würde sich ein Andrer doch wenig darum

kümmern, was in dieser Hinsicht meine persönliche Meinung wäre.

Diese hat für einen Andern ebenso viel oder ebenso wenig

Wert, wie die subjektive Meinung hunderttausend anderer Individuen.

Wenn ich also über Ethik schreiben, ethische Normen feststellen

will, so werde ich versuchen müssen, einen objektiven Standpunkt

zu gewinnen; ich werde einen ethischen Maßstab anlegen müssen,

einen Maßstab des Guten und Bösen, der nicht nur von mir selbst,

sondern auch von denjenigen, an die ich meine Betrachtung richte,

als gültig anerkannt wird. ^Velchen JVlaßstab soll ich wählen? Was

soll die Grundlage meiner Ethik, meines Urteils über gut und

böse sein?
Manchem wird die Antwort auf diese Frage leicht genug dünken,

indem er sagt: Gibt es denn irgendeine zuverlässige Grundlage
außer Gottes Wort, außer der Bibel.

Für euch, die ihr dies sagt, vielleicht nicht. Allein, wenn ich

ohne weiteres diese Grundlage annehme, würde ich nur zu dem

975



beschränkten Kreis der orthodoxen Christen sprechen und würde
meine Betrachtung tür Alle, welche diesen Glauben nicht teilen,
wertlos sein, weil meine Grundlage tür sie kein fester Boden ist.

Und außerdem — jeder ehrliche Mensch wird zugeben müssen,
dass sogar denjenigen, welche die Bibel als das unmittelbar vom
Heiligen Geist eingegebene Wort Gottes betrachten, viele

Erklärungen derselben möglich sind. Schließlich betrachtet tatsächlich

jeder Schriftgläubige den Text der Bibel nicht so sehr als Gottes

Wort, sondern er betrachtet als das Wort Gottes die Erklärung,
welche die Kirchengemeinde, der er angehört, von diesem Texte
gibt. Dies geht hervor aus der Tatsache, dass so viele verschiedenen

Kirchengenossenschaften mit verschiedenen Lehrsätzen alle
in voller Autrichtigkeit behaupten, dass sie sich auf die heilige
Schrift stützen, und alle ihren gleich rechtgläubigen Nachbar der

Ketzerei oder falscher Schrifterklärung beschuldigen.
Allein, sogar wenn ich zugebe, dass derartige Meinungsunterschiede

nur bei schwierigen Lehrsätzen, wie bei der Bedeutung
des Nachtmahls u. dergl. möglich sind und nicht bei einfachen

Sittlichkeitsfragen, wo die zehn Gebote uns zum Führer dienen
können, so wird man doch andererseits einräumen müssen, dass

die Bibel über manche Frage der humanen Ethik, die jetzt in der

täglichen Lebenspraxis stark in den Vordergrund tritt, sich sehr
undeutlich oder gar nicht äußert.

Was sagt die Bibel zum Beispiel über die Schlachtfrage, über
den Vegetarismus, über die Enthaltung alkoholischer Getränke?
Vegetarismus und Abstinenz sind mit biblischen Argumenten ebenso heftig
bestritten, wie kräftig verteidigt worden. Man kann wirklich zugunsten
des einen wie des andern Standpunktes Bibeltexte zitieren.

Über andere Fragen der modernen Gesellschaft, zum Beispiel
über den Kampf des Kapitalismus mit dem Sozialismus, spricht die
Bibel sich kaum, über die Vivisektionsfrage gar nicht direkt aus.
Und will man diese Fragen nicht den Buchstaben, sondern dem
Geist der Bibel gemäß zur Lösung bringen, so lässt dies Raum
für endlose Meinungsunterschiede, bei denen jeder Kämpfer die
Bibel als Anwalt für die eigne Empfindung und Einsicht herbeizieht.

Hieraus erklärt sich deutlich genug, warum der Rat, die Bibel
als einzige, endgültige Grundlage für Ethik zu nehmen, mir nicht
frommt.

976



Ob ich denn die Bibel verwerfe?
Ich verwerfe nichts ohne weiteres, namentlich nicht, was weise,

fromme, heilige Männer aus früherer und späterer Zeit hinsichtlich
dieser schwierigen, zarten Fragen gedacht und gesagt haben ; ich
verwerfe ebenso wenig, was biblische Schriftsteller uns gelehrt haben,
als was andere große, edle Vorgänger der Menschheit uns gepredigt
haben. Ich verwerfe ebenso wenig die Worte, von denen man
sagt, dass sie von Jesus, als die, welche angeblich von Buddha
herrühren — ebenso wenig was Paulus sagt, als was Tolstoi meint,
dass aus dem Geist von Jesus' Predigt hervorgehe.

Allein zum Ausgangspunkt für eine Ethik, welche für die
Menschen im allgemeinen, ungeachtet ihrer dogmatischen oder

politischen Überzeugung, gültig sein soll, kann ich die Autorität
weder von der Bibel, noch von einem oder mehreren dieser

Vorgänger nehmen, ehe mir der Beweis von der absoluten Zuverlässigkeit

dieser Autorität geliefert worden ist. Und diesen Beweis, und
zwar die Gründe, auf welche dieser Beweis fußt, suche ich ja'eben.

Es mag aufrichtig gläubige Christen in unserer Gesellschaft

geben, welche in der Tat die Bibel als Grundlage ihrer Sittenlehre

annehmen, die große Masse aber derjenigen, welche sich Christen

nennen, der große Haufen „anständiger" Leute nimmt als Grundlage

das Strafgesetz an, hie und da von der öffentlichen Meinung
berichtigt und ergänzt.

Ein Brötchen zu stehlen ist strafbar — also schlecht.
Hunderttausende zu stehlen durch Kunstgriffe auf der Börse ist nicht strafbar
und macht reich und angesehen. Als Zeuge vor Gericht zu lügen
ist Meineid, wird schwer gestraft, ist also sehr schiecht. Lüge und
Verleumdung bei einer politischen Wahl — ohne dies ist die Politik
kaum denkbar — ist gut und die Politiker stehen unter den meisten

Staatsbürgern im höchsten Ansehen.

Der Totschlag wird noch schwerer gestraft, ist also eine große
Sünde. Ja, solange man Einen oder ein paar Leute tötet; allein
der Mord an Tausenden zur Förderung sogenannter Staatsinteressen,
gilt als außerordentlich ruhmwürdig und verdienstlich.

Ich brauche nicht fortzufahren — ich glaube nicht, dass jemand
es mir verdenken werde, dass ich das Gesetz und die öffentliche
Meinung als Grundlage der Ethik durchaus verwerfe.

Allein, welche Grundlage soll ich dann wählen?

977



Was ist wirklich gut und was ist wirklich böse?
Um diese Fragen zu beantworten, ist es unumgänglich nötig,

dass wir, jeder für seine Person, ich für mich, so wie ihr für euch,
bei der einzigen Autorität anfangen, welcher wir die entscheidende
Stimme auf dem Gebiet des geistigen Lebens und der Moralität
zutrauen dürfen, nämlich bei unserem Gewissen.

Unser Gewissen — was unter Gläubigen heißt: Die Stimme
Gottes in unserm Inneren und was Nichtgläubige als das Höchste
im Menschen erkennen werden.

Dies ist also für Alle ein zuverlässiger Boden. Die Stimme
Gottes ist, soweit sie sich rein vernehmen lässt, für den Gläubigen
maßgebend. Und was ist für den Nichtgläubigen ein sichrerer
Führer als die Stimme des Höchsten, das sich in ihm regt?

Mein Gewissen — und nicht nur das meinige, sondern nach
meiner inneren Überzeugung auch das Gewissen von jedem von
euch, der ernstlich das Gute anstrebt — sagt mit vollkommener
Sicherheit, so entschieden, dass ihr und ich wissen, dass es die Wahrheit

sagt, dass „Liebe"- das höchste Prinzip.
Was Liebe ist, fühle ich und fühlt jeder mehr oder weniger

stark und mehr oder weniger rein, wenn er auch dieses Gefühl
nicht genau in Worte auszudrücken und zu umschreiben weiß.
Dennoch versuche ich eine derartige Umschreibung zu geben, und
ich habe keine bessere finden können, alle immer wieder diese:
Liebe ist der Drang, welcher Einen sich selbst vergessen macht,
um sich etwas oder jemand anderem hinzugeben.

So fließen die Begriffe Altruismus, Mitempfindung,
Selbstverleugnung, Barmherzigkeit u. dergl., die uns als Ausdrücke der
höchsten menschlichen Empfindungen gelten, zusammen in den

allgemeinen Begriff der Liebe, der die höchste Forderung enthält,
welche unser Gewissen uns auferlegt in unserm Verhältnis allem
gegenüber, was außer uns und für Liebe empfänglich ist.

Allein dadurch, dass wir die Liebe als den Leitstern unseres
Lebens anerkennen, ist unsere Grundlage der Moralität noch nicht
vollständig; denn wenn wir weiter denken, sehen wir ein, dass der
Begriff der Liebe nicht in allen Fällen zur Unterscheidung des

Guten und Bösen helfen kann.
Wir können uns zum Beispiel eine Mutter denken, welche

sich selbst vergisst und ganz aufgeht in ihrem Kind und dennoch

978



dieses Kind verzieht, indem sie ihm immer seinen Willen lässt.
Unser Verstand sagt uns, dass eine solche Mutter nicht gut handelt,
und dennoch handelt sie nach unserer Definition der Liebe gemäß.

Oder ein noch prägnanteres Beispiel : Denkt euch einen
Schiffbrüchigen, ganz allein auf einer unbewohnten Insel; kein einziges
Tier ist auf dieser Insel, also kein Wesen, dem der Schiffbrüchige
sich widmen kann, dem er sich hingeben kann, und das empfänglich
ist für seine Liebe. Gesetzt nun, dass dieser Mann einen Überfluss
an Früchten findet, so dass er sich für seinen Lebensunterhalt nicht
anzustrengen braucht. So ist es möglich, dass er den ganzen Tag
faulenzt, in der Sonne liegt, sich dann und wann etwas

Körperbewegung macht — in einem Wort, dass er müßig und gedankenlos
sein Leben verbringt. Aber es ist auch möglich, dass er fleißig
seine Zeit anwendet, dasjenige zu studieren, was des Studiums
wert ist: Dass er die Planzen der Insel untersucht, den Gesteinen
und ihrer gegenseitigen Lage nachspürt, die Bewegung der See

und der Luft studiert; oder er verbringt seine Zeit in ernsten
Gedanken und Einkehr in sich selbst...

Unser Gefühl sagt uns gleich, dass in diesem zweiten Fall
dieser Mensch besser tut, als im ersten, dass der Arbeitsame und
der Denker höher steht als der Faulenzer, oder als einer, der an
sinnlichen Genüssen Gefallen hat.

Dennoch ist es hier nicht der Maßstab der Liebe, den wir
anlegen können. Denn um Liebe handelt es sich, wo wir im Verhältnis
zu Andern stehen. Und in diesem Beispiel steht der Einsame nur
im Verhältnis zu sich selbst, wenn man will — in andern Worten,
doch wesentlich dasselbe sagend — im Verhältnis zu seinem Selbst
oder zu Gott.

Also muss für das Verhältnis des Menschen zu sich selbst ein
anderer Maßstab angewandt werden als der der Liebe, und wir
nennen diesen Maßstab den der Heiligkeit.

Denn wenn wir den unbestimmten Begriff, den wir bis jetzt
mit dem Wort „Heiligkeit" verknüpfen, in Worten auszudrücken
versuchen, wie vorher den Begriff „Liebe", so finden wir, dass

Heiligkeit ist: Das Ideal, das uns treibt, uns zu höherer
Vollkommenheit heranzubilden. Wir wissen ja, wie auf Erden langsam
aber beständig eine Evolution stattfindet — wie im Laufe von
Millionen von Jahrhunderten vollkommenere Lebensformen sich

979



aus niedrigeren Lebensformen entwickelt haben, wie diese Entwicklung

sich in dem Entstehen immer höherer Tierarten und endlich
des primitiven Menschen offenbart hat ; wie in historischer Zeit die
Menschheit immer gestiegen ist und in Wissenschaft, Kunst und
Moralität zugenommen hat. Und wenn wir diese Bahn der Evolution

in Gedanken weiterziehen, sehen wir vor unsern Geistesaugen
ein Ideal von Hoheit und Vollkommenheit aufsteigen, ein Ideal,
dem wir den Namen „heilig" geben. Und wir fühlen, dass wir
dahin müssen ; wir fühlen einen Drang, diesem hinansteigenden
Pfad der Evolution zu folgen, immer weiter und immer höher

steigend — einen Drang, hinter uns zu lassen, was niedriger liegt,
zu erreichen, was vor uns liegt, um dies endlich auch wieder hinter
uns zu lassen, so wie ein Kind immer größere Kleider anzieht,
und die kleinen Kleider, denen es entwachsen ist, zurücklässt. So

verstehen wir, was wir mit dem Wort „Heiligkeit" andeuten, dass

dies das sich Lösen von Niedrigerem ist, das Streben nach höherer

Entwicklung, nach harmonischer Entwicklung zur Weisheit, Schönheit

und Güte durch Wissenschaft, Kunst und Mitgefühl ; alles nur
erreichbar in Beharrlichkeit und Selbstverleugnung.

Unser Gewissen sagt uns also, dass die Basis der Ethik
(—Sittenlehre) diese beiden Forderungen bilden: Liebe Andern
gegenüber, Heiligkeit uns selbst gegenüber.

Allein weiter denkend, bemerken wir wiederum eine Einheit
in beiden Forderungen. Denn um lieben und in Andern aufgehen
zu können, müssen wir uns selbst vergessen lernen. Die
vollkommene Liebe ist also das vollkommene Vergessen unseres Selbst,
das vollkommene Aufgehen in Anderen, nicht in beschränkter Weise
in einem oder zwei Anderen, sondern in immer weiteren Kreisen

von Sympathie, in allem was lebt, in allem was ist in Gott.
Und zum Heiligwerden müssen wir das Niedrigere von uns

ablegen und uns mit dem Höheren bekleiden; wir müssen das

Tierische von uns tun und so den Gesetzen des Tierischen
entkommen, den Gesetzen von dem Kampf ums Dasein. Je höher
wir steigen, um so mehr wird verschwinden, was uns trennt, um
so wärmer werden wir mit den übrigen Geschöpfen um uns her
mitempfinden, eine um so tiefere Einsicht bekommen wir in die
Einheit des Alls, und wir werden da Schönheit sehen, wo der
beschränkte Blick nur das Hässliche bemerkt, und da Wahrheit, wo

980



der beschränkte Verstand Lüge und sich Widersprechendes sieht.

Und je höher wir steigen, um so mehr werden wir uns als Teil

jener Einheit fühlen, um so mehr werden wir Gott in uns fühlen,

so dass die vollkommene Heiligkeit die vollkommene Verschmelzung

mit allem Seienden, mit Gott, sein wird.

Liebe und Heiligkeit, die zwei Forderungen der Moralität

welche uns unser Gewissen stellt und welche sich in ihrem

Unterschied zu unserm beschränkten Empfinden und Wissen offenbaren,

fallen in höherer Einheit in diese Forderung zusammen, welche

die Wirklichkeit in Ewigkeit allem Geschaffenen stellt: Eins werden

in Gott.
Also lehrt uns unser Gewissen zu fühlen und unsere Vernunft

zu verstehen was die Grundlage des sittlichen Lebens ist, und

zwar, wie wir das Gute erkennen können.

Es ist aber gefährlich, sich ausschließlich auf das eigene

Gewissen und auf die eigene Einsicht zu verlassen, weil das Gewissen

oft noch so wenig rein spricht und die Einsicht noch so oft

Irrwege geht. Und daher, obschon schließlich nur unser Gewissen

imstande ist, in letzter Instanz zu urteilen und wir keine andere

Autorität als die unseres Gewissens, der Stimme Gottes in uns,

anerkennen können und dürfen — ist es dennoch vernünftig, den

Ausspruch unseres Gewissens mit der Lehre der größten Vorgänger

der Menschheit zu vergleichen, vor deren sittlicher Überlegenheit

die besten und edelsten Männer aller Zeiten sich ehrfurchtsvoll

geneigt haben.

Und dann sehen wir, dass sowohl Jesus als Buddha die

Forderungen der Liebe und Heiligkeit als Grundlage für die Lebenspraxis

annehmen.
Denn Jesus nannte das erste Gebot: Du sollst den Herrn,

deinen Gott lieben von ganzem Herzen und mit ganzem Gemüte,

mit all deinem Verstand und mit deiner ganzen Kraft ; und das

zweite das diesem gleich ist: Du sollst deinen Nächsten lieben

wie dich selbst. Und er fügte hinzu : Es gibt kein Gebot, das größer

ist als dieses.

Was können wir unter Liebe zu Gott sonst verstehen, als Ihn

zu lieben, den Jesus „unseren Vater" nennt und dessen Kinder wir

alle sind? Und wie können wir den Vater lieben und seine Kinder
hassen Liegt also in Liebe zu Gott nicht der Begriff enthalten :

981



Liebe zu allem, was Gottes ist? Und ist hierunter in der Lebenspraxis

etwas anderes zu verstehen als Mitgefühl mit allem Lebenden?
Und wenn Gott als heilig dargestellt wird und als zum

Menschen sagend: „Seid heilig, denn ich bin heilig" ; und wenn Jesus

mit andern Worten dasselbe sagt: „Also seid ihr vollkommen, wie
euer Vater im Himmel vollkommen ist" — was kann die Forderung,

Gott zu lieben, heißen, wenn nicht das Heilige, das

Vollkommene zu lieben und dem nachzustreben?
Und ebenso Buddha, der auf Erden kam, um den Weg zur

Erlösung zu zeigen und der lehrte, dass nur das Aufgeben des

Willens zum Leben und zu einem individuellen Dasein, zu dem

ewigen Frieden führen kann. Und weiter, wie wir das nur erreichen
können, indem wir den Egoismus besiegen, das Böse unterlassen
und das Gute tun; auch wird eine gute Handlung genannt: „Jede
Handlung, welche den reinen Zweck hat, das Wohlergehen anderer
lebenden Wesen zu fördern und ihre Schmerzen zu lindern."1) Was

ist das Streben nach Erlösung, nach dem Aufgeben der niedrigeren
Begierden anders als das Streben nach Heiligkeit ; und wie klar ist
es außerdem, dass Buddha dieses Streben nach Heiligkeit nur möglich

deuchte auf dem Wege der Liebe.
Wenn wir Jesu Religion mit einem Wort andeuten sollten, so

würden wir das Wort „Liebe" wählen müssen; und wenn wir
Buddhas Predigt kennzeichnen sollten, so würde dies mit dem
Worte „Heiligkeit" geschehen müssen. Und dennoch ist Jesus'
Liebeslehre von Heiligkeit durchdrungen, und dennoch ist Buddhas
Nirwâna nur durch Liebe zu erreichen.

Beider Religion führt die Menschheit zu ein und demselben

Ziel, wenn dieses Ziel auch unter verschiedenen Namen angedeutet
wird. Beider Lehre führt die Anhänger auf einem Weg zu diesem

Ziel, wenn der Weg auch einen verschiedenen Namen trägt. Beide

Vorgänger der Menschheit, Jesus und Buddha, geben einem Geist

Ausdruck, dem Geist, den wir den Christusgeist nennen können,
den Geist der Evolution, welcher uns hinauf führt zu dem höchst
Denkbaren, wo vollkommene Heiligkeit mit vollkommener Liebe
zusammenfließen wird.

Unser Gewissen stellt als sittliche Forderungen: Liebe und

Siehe Die Lehre Buddhas von Subhâdra Bickshu, Frage 119.

982



Heiligkeit ; und wir finden die Bestätigung dieses Ausspruchs unseres

Gewissens im Leben und in der Lehre der größten Vorgänger der

Menschheit.
Allein, obwohl diese Forderungen in eine höhere Einheit

zusammenfallen, treten sie im täglichen Leben von uns, beschränkten,

bei weitem nicht vollkommenen Menschenkindern, in sehr

verschiedener Gestalt auf.

Manchmal sündigen wir sehr deutlich gegen die Liebe, manchmal

mehr in Sonderheit gegen die Heiligkeit. Manchmal auch sind

wir in dem einen unverhältnismäßig viel weniger gefördert als im

andern und gibt diese Ungleichheit unserm Leben einen unharmonischen

Charakter.

Die Geschichte lehrt uns dies deutlich einsehen.

Im Alten Testament zum Beispiel wurde die Liebe viel weniger

gepflegt als die Heiligkeit. Jahwe war der Heilige viel mehr als

der Liebevolle.
Auch im Kloster- und Eremitenleben äußert sich viel stärker

das Eifern nach Heiligkeit, als die Ausübung der Liebe. Der

bekannte Säulenheilige Simon Stylites, der vierzig Jahre in Hitze und

Kälte, in Wind und Regen, auf einer Säule verbrachte, hatte es in

der Tat weit in der Verleugnung seiner tierischen Bedürfnisse

gebracht; allein etwas Liebevolles offenbart sich in seinem

Auftreten nicht.
In Burma, dem Land, wo der Buddhismus nicht nur als Glaube

verehrt wird, sondern wo auch danach gelebt wird, herrscht eine

große Neigung zu der Heiligkeit des Klosterlebens und große Treue

zu den Anforderungen der Heiligkeit, welche verbieten, lästiges

und gefährliches Ungeziefer zu töten. Allein, vielleicht weil Buddha

größeren Nachdruck auf Heiligkeit als auf Liebe gelegt hat, die

Liebe jedenfalls mehr als Mittel und die Heiligkeit mehr als Zweck

hinstellte, zeigt das Volk von Burma auch eine eigentümliche

Gleichgültigkeit für das Wohlergehen des Nächsten, welche uns in

dem wunderschönen Buch von H. Fielding The Soul of a People

manchmal unangenehm berührt. Sich nicht in die Sachen anderer

Leute mischen, einen Andern nicht ungefragt warnen, selbst wenn

man die Überzeugung hat, dass ihm ein Unglück begegnen wird ;

kein verwundetes Tier schmerzlos töten, weil nun einmal das

Heiligkeitsgebot lautet: Du sollst keine Tiere töten — dies alles macht

983



den Eindruck, als würden die Burmanen die Frage : „Bin ich meines
Bruders Hüter?" ganz einfach mit „nein" beantworten.

Und andererseits tritt in unserer christlichen Gesellschaft die

Heiligkeit wiederum hinter der Liebe zurück. Es gibt so viele gute,
warmherzige Menschen, die sich für andere abmühen, fast keinen
Augenblick an sich selbst denken — und dennoch gedankenlos
ein höchst unheiliges Leben von Verschwendung und Luxus und
unbewusster Grausamkeit leben. Leute, die ihre Zeit mit allerlei
unbedeutenden Freundlichkeiten vergeuden; Leute, die sich in
einen Aufputz von absichtlich dazu getöteten Tieren kleiden;
Leute, die gedankenlos sich mit unnötigen Luxusartikeln
umgeben, welche Krankheit und Tod zahlloser Arbeiter verursacht
haben; Leute, die mitschuldig sind an der Tyrannei des Staates,
oder an der Unsittlichkeit des Militarismus, oder an der Sklaverei
des Kapitalismus, oder an dem Elend der Prostitution, oder den

Quälereien der Vivisektion; Leute, die diese Missbräuche
stillschweigend geschehen lassen und so machen, dass sie bestehen
bleiben. Dennoch, viele der gutherzigen Reichen, die gegen dies
alles sündigen, tun dies unbewusst; sie sind blind für das Böse,
dem sie Vorschub leisten. Wenn sie auf einmal von Angesicht zu
Angesicht dem gegenüber stünden — dann würde bei Vielen die
Liebe sprechen und würden sie anders leben; aber sie denken
nicht nach, sie leben weiter in dem geisttötenden Strom des

alten Schlendrians und der Konvention ; ihre Liebe ist beschränkt,
weil ihnen die Heiligkeit fehlt.

In dem genannten Beispiel von der Mutter, die ihr Kind
verzieht, fehlt es nicht an Liebe, sondern an Heiligkeit. Die Mutter
ist zurückgeblieben in Heiligkeit und sieht nicht ein, dass es das

Gebot der Liebe ist, ihr Kind zu höherer Heiligkeit zu führen.

* *
*

So zeigt es sich in allen Umständen des Lebens notwendig,
die Frage, ob etwas gut ist oder nicht, an diesen Begriffen zu

messen und zu bedenken, was beides Liebe und Heiligkeit von
uns fordern.

Wenn wir an unsere eigenen Taten und an die Anderer diesen
Maßstab anlegen wollen, werden wir manchmal in Ungewissheit

984



sein, weil die Forderung kompliziert ist, das heißt, dass zwei

Bedingungen da sind, denen wir genügen müssen. Es kann also

geschehen, dass wir manchmal zweifeln werden, welche Forderung
am schwersten wiege, die der Liebe oder die der Heiligkeit.

Wie dann?
Im allgemeinen können wir nur dies sagen, dass dafür keine

allgemeine Vorschrift zu geben ist.

Wir müssen nie vergessen, dass es keine Rezepte gibt für gutes

Tun, sondern dass das Gute eine Richtung, ein Prinzip ist und

kein in Gesetzbüchern oder Klosterregeln niedergelegtes System.

Es gibt Leute, die gut und böse völlig relativ nennen ; Leute,

die sagen: Was jetzt gut ist, kann morgen böse sein. Was in einem

Jahrhundert sittlich ist, ist in einem andern Jahrhundert oder bei

einem andern Volke unsittlich — die Moralität hängt von den eben

geltenden Auffassungen ab; es gibt keine absolute Moralität.

Nach dem, was ich eben auseinandergesetzt habe, können wir
mit dieser Auffassung gar nicht einverstanden sein. Es gibt ganz
entschieden eine absolute Moral und zwar das Streben nach

Vollkommenheit, nach vollkommener Liebe und vollkommener Heiligkeit.

Nur ist es zweifelsohne wahr, dass weder das eine noch das

andere uns völlig klar vor Augen steht, und dass die Begriffe
hinsichtlich der Moral im allgemeinen, wie die mehr ausgearbeiteten

Begriffe hinsichtlich der Liebe und Heiligkeit sich ändern und sich

geändert haben; dass das menschliche Gewissen selbst auch Teil
hat an dem Evolutionsprozess und dass daher in früheren

Jahrhunderten und in anderer Umgebung andere Begriffe in Hinsicht

der Moralität galten und gelten mussten, als in unserer Gesellschaft

im zwanzigsten Jahrhundert.

Und ebenso gut wie die allgemeinen Begriffe der Moralität,
oder der Liebe und Heiligkeit sich geändert haben und nach Zeit

und Umständen verschieden waren, ebenso werden auch in einer

und derselben Gesellschaft diese Begriffe bei verschiedenen Individuen

auch verschieden sein.

Das Gewissen des Einen wird manchmal anders sprechen, als

das Gewissen des Andern.

Und obgleich das Gute in einer bestimmten Richtung liegt,
und zwar in der Richtung von vollkommenerer Liebe und
vollkommenerer Heiligkeit, wird jedes Individuum diesen Drang zum

985



Guten in einer bestimmten Weise in seine Seele eingreifen fühlen,
und dieser wird ihn zu dieser oder jener Tat, immer in der guten
Richtung, aber seinem besondern Charakter gemäß, führen.

Daher wird, obwohl das Gute in einer bestimmten Richtung
liegt, der Eine das Gute als einen Drang zur Linken, der Andere
als einen Drang zur Rechten fühlen, und kann das Gebot der
Moralität zwei Menschen zu verschiedenen Taten führen.

Dies wird augenscheinlich, wenn wir bedenken, wie für den
einen Menschen das Gebot der Liebe, für den andern das Gebot
der Heiligkeit in einem bestimmten Fall überwiegen und entscheiden

kann.
Jesus, der trotz der Bitten seiner Jünger nach Jerusalem ging

und der seine Mutter so traurig zurück ließ, da er sich dem
Kreuzestod hingab, gehorchte der Stimme der Heiligkeit mehr als

der der Liebe.
Buddha, der heimlich nachts Frau und Kind verließ, um die

Wahrheit zu suchen, tat ebenso.
Aber Jemand mit großer wissenschaftlicher oder künstlerischer

Begabung, der sich in einer Leprosenanstalt „begräbt", um die
armen Leidenden zu pflegen und sich ihnen hinzugeben und der
seine großen Gaben vernachlässigt; oder Einer, der in der Einsamkeit

für das Wachstum seiner Seele arbeitet und der die Einsamkeit

verlässt für das hastige, geräuschvolle Leben eines armen
Stadtviertels, wo er sich sozialer Arbeit widmet, ohne einen Augenblick

zur Einkehr in sich selbst und zum Lesen erbaulicher Bücher

übrig zu behalten — diese gehorchen dagegen mehr der Stimme
der Liebe als der der Heiligkeit.

Und diese alle tun gut, wenn auch scheinbar ein Widerspruch
in ihrem Wirken herrscht, wenn sie nur sich selbst, oder besser

gesagt ihre niedrigeren Neigungen verleugnen und dasjenige tun,
wozu sie ihr Gewissen aufruft. Buddha fühlte den Drang des
Gewissens und folgte diesem. Und darin tat er wohl. Dennoch ist
hiermit nicht gesagt, dass jeder, welcher die Neigung dazu fühlt,
Frau und Kind verlassen und Eremit werden darf. Denn was für
Buddha gut war, braucht noch nicht für jeden Beliebigen gut zu
sein. Für ihn kann das Gebot der Liebe, die ihn zwingt, für Frau
und Kinder zu sorgen, scheinbar auf Kosten der Entwicklung seiner
eignen Seele, das höchste Gebot sein.

986



Auch hier wiederum kann nur eins den Ausschlag geben,

und dieses Eine ist wieder für jeden die Stimme des eignen
Gewissens. Ich darf und kann nicht beurteilen, ob ein Anderer gut
tut oder nicht, solange ich nicht vollkommen genau weiß, wie

das Gewissen jenes Andern spricht. Und dieser andere tut immer

wohl, wenn er der Stimme seines Gewissens gehorcht und sich

nicht durch die Stimme des niedrigeren Egoismus zurückhalten

lässt. Berechnungen eigner Bequemlichkeit, eignen Vorteils, eigener

Lust dürfen sich dabei nicht geltend machen.

Zwar können die Mahnungen der Liebe und der Heiligkeit
eine Zeitlang einen inneren Kampf hervorrufen. Aber dazu hilft
kein von außen kommender Rat, keine Regel. Wenn man geduldig

wartet bis das Gewissen sich deutlich vernehmen lässt, wird man

dieser Stimme folgen müssen ; und wer seinem Gewissen gehorcht,

tut das einzige, was ihm Frieden bringen kann.

Denn der Geist der Evolution, der Christus-Geist, wendet

unsern Blick zum Höhern. Und wenn die Anziehungskraft des

Niedrigen uns eine Zeitlang fesselt, und macht, dass wir uns

abwenden und dem Höheren den Rücken wenden, wird dennoch

früh oder spät die Zeit kommen müssen, wo der Christus-Geist

uns wieder zurückwendet. Wir wissen das wohl, dass die Umkehr

kommen muss, und dass die Haltung des Augenblicks nicht

bleibend ist und unser Antlitz nicht rückwärts stehen bleiben kann.

Denn einmal müssen wir vorwärts. Und die Überzeugung, dass

wir nicht können stehen bleiben, martert uns und lässt uns keine

Ruhe und gibt, was wir Gewissensbisse und Unfrieden nennen,

welche verschwinden, wenn wir uns wieder dem Guten zugewendet

haben.
Hier könnte ich diesen allgemeinen Betrachtungen ein Ende

machen allein ich will schließen, indem ich auf einen Punkt

hinweise der dem Leser vielleicht aufgefallen ist, und zwar, dass ich

nur über das Gute gesprochen und den Begriff des Bösen nicht

erwähnt habe.

Der Grund ist, dass ich mir den Begriff des Bösen nicht als

etwas Selbständiges denken kann; ich kann mir ihn nicht anders

denken als die Abwesenheit oder die Verneinung des Guten. „Aber

wenn das Böse nur die Verneinung des Guten ist, müsste das

ärgste Böse da sein, wo vom Guten gar nicht die Rede sein kann,

987



wo also von einem Aufgehen in höhere Liebe und Heiligkeit keine
Rede ist" — wird man vielleicht erwidern.

Dem stimme ich bei.
Ich stelle mir den Begriff „Böse" vor als Zurückgebliebenheit,

als Unweit-gefördert-sein ; und Sünde- und Schuldbewusstsein als

das Gefühl dieser Zurückgebliebenheit, das, vom Gewissen erregt,
die Forderungen der Liebe und Heiligkeit empfindet, allein die

nötige Tatkraft nicht hat, die Trägheit unseres tierischen Egoismus
zu überwinden.

Das Gewissen ist weiter fortgeschritten als der Charakter. Das
Gewissen ist der Führer, ein Führer, der täglich den Weg zeigt.
Jahrhunderte im voraus winkt das Ideal, das wieder dem Gewissen

zu Feuerzeichen dient. Wir sehen das Ideal ; unser tiefstes Empfinden,
unsere klarste Einsicht erkennt die Erhabenheit und Wahrheit des

Ideals an. Dies richtet das Gewissen und das Gewissen richtet
wiederum unser Tun.

Die läuternde, verfeinernde, heiligende Wirkung des Ideals auf
das Gewissen ist ein Prozess, der sich in der Stille, in Stunden
des Sinnens und Nachdenkens vollzieht, oft auch zum größten
Teil, ohne dass unser Bewusstsein dabei beteiligt ist. Das Gewissen
aber ist unser täglicher Führer und Freund, der sich ausspricht je
nach seiner Fortgeschrittenheit, der in seinen Aussagen den
geheimen Prozess der Verfeinerung offenbart und der Gehorsam
fordert oder sonst mit Unruhe, Unfrieden und Schuldbewusstsein
droht.

Das stärkste Schuldbewusstsein werden die Leute haben, je
weiter das Gewissen beim Charakter im voraus ist. Je größer der
Abstand zwischen Gewissen und Charakter, je mehr Schuldbewusstsein.

Schuldbewusstsein wird man also bei denjenigen finden, deren
Gewissen sehr fein und weitgefördert ist, oder deren Charakter
sehr zurückgeblieben ist, d. h. bei Leuten mit stark tierischen,
materialistischen Neigungen.

Schuldbewusstsein ist an und für sich noch kein Beweis eines
hoch moralischen Standpunktes, es ist nur der Beweis starken

Gewissendranges bei einem widerstrebenden Charakter.
Leute mit einem bequemen, folgsamen Charakter und wenig

starken tierischen Neigungen, welche also leicht der Stimme des
Gewissens gehorchen, werden wenig Schuldbewusstsein haben, sei

988



es, dass Gewissen und Charakter beide höher oder beide tiefer
stehen, wenn sie sich nur auf dem Fuß folgen.

Schuldbewusstsein ist also ein sekundäres Kennzeichen, das

an sich kein sicherer Maßstab von jemands Fortgeschrittenheit ist.
Glücklich aber diejenigen, deren Geistesauge für die Erhabenheit

und Schönheit des Ideals geöffnet ist, weil daraus die Heiligung
des Gewissens hervorfließen muss.

Und glücklich diejenigen, welche gelernt haben, ihrem Gewissen
in der Praxis des Lebens zu folgen, und ihrem Gewissen allein.

* *

Fassen wir obenstehende Betrachtungen über allgemeine Ethik
zusammen, so geht daraus hervor:

1. dass der tiefste Grund unserer Beurteilung vom Guten und
Bösen in der Aussage unsres eigenen Gewissens liegt, verglichen
mit dem Gewissen der Besten der Menschheit;

2. dass diese Aussage uns lehrt (was dieser Vergleich auch

bestätigt), dass als Richtschnur des Guten die Prinzipien der Liebe

und der Heiligkeit dienen. Liebe betrachtet als der Drang des

Sichselbstvergessens, um sich etwas oder jemand anderem

hinzugeben; Heiligkeit betrachtet als der Drang nach Erreichung
höherer Vollkommenheit;

3. dass gut ist, alles was in der Richtung einer größeren

Verwirklichung dieser Prinzipien liegt; und böse, was in entgegengestellter

Richtung liegt;
4. dass keine allgemein gültige Regein für gut und böse zu

geben sind, wohl aber eine allgemein gültige Richtung; und dass

das Urteil darüber, ob eine Tat für eine bestimmte Person gut
oder böse ist, von dem moralischen Standpunkt dieser Person

abhängig ist;
5. dass es in bestimmten Fällen oft schwer ist, einzusehen,

was das Gebot der Liebe und der Heiligkeit fordert, weil diese

Gebote sich manchmal widersprechen, und dass in dergleichen
Fällen nur die Stimme des eignen Gewissens entscheiden kann.

SOEST (Niederlande) FELIX ORTT

989


	Grundlage der Ethik

