
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Über die Beziehungen der analytischen Psychologie zum dichterischen
Kunstwerk [Schluss]

Autor: Jung, C.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-763980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-763980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DIE BEZIEHUNGEN
DER ANALYTISCHEN PSYCHOLOGIE
ZUM DICHTERISCHEN KUNSTWERKT

(Schluss)

Hier stoßen wir nun auf eine Frage, die wir aus dem, was uns
die Dichter selber über die Art ihres Schaffens sagen, wohl nicht
beantworten können, denn dies ist ein Problem wissenschaftlicher
Natur, auf das uns einzig die Psychologie antworten kann. Es

könnte nämlich, wie ich übrigens bereits leise angedeutet habe,
der Fall sein, dass auch derjenige Dichter, der anscheinend bewusst
und mit freier Verfügung aus sich selber schafft und das erschafft,
was er will, dass auch dieser Dichter trotz seiner Bewusstheit doch
dermaßen vom schöpferischen Impuls ergriffen ist, dass er sich
eines Anderswollens überhaupt nicht mehr entsinnen, so wenig wie
der andere Typus seinen eigenen Willen in der anscheinend fremden
Inspiration unmittelbar fühlen kann, trotzdem darin sein Selbst
vernehmlich zu ihm spricht. Damit wäre seine Überzeugung von der

unbedingten Freiheit seines Schöpfens eine Illusion seines Bewusst-
seins : er glaubt, zu schwimmen, während eine unsichtbare Strömung
ihn vorwärts trägt.

Dieser Zweifel ist nun keineswegs aus der Luft gegriffen,
sondern er entspringt den Erfahrungen der analytischen Psychologie,
deren Erforschung des Unbewussten eine Menge von Möglichkeiten
aufgedeckt hat, wie das Bewusstsein vom Unbewussten nicht nur
beeinflusst, sondern sogar geführt werden kann. Der Zweifel ist
daher berechtigt. Doch woher beziehen wir die Beweise für die

mögliche Annahme, dass auch ein bewusster Dichter von seinem
Werk gefangen genommen sein kann? Die Beweise können direkter
oder indirekter Natur sein. Direkte Beweise wären Fälle, wo der
Dichter in dem, was er zu sagen vermeint, mehr oder weniger
offenkundig mehr sagt, als er selber merkt. Diese Fälle sind nicht
allzu selten. Indirekte Beweise wären Fälle, wo hinter der
anscheinenden Freiwilligkeit der Produktion ein höheres „Muss"
steht, das sofort seine Forderung gebieterisch kundtäte, wenn ein
willkürlicher Verzicht auf die schöpferische Tätigkeit stattfände,
oder wo unmittelbar schwere psychische Komplikationen eintreten,

964



wenn eine unwillkürliche Unterbrechung der Produktion sich
ereignet. Die praktische Analyse von Künstlern zeigt immer wieder
aufs Neue, wie stark der aus dem Unbewussten quellende Trieb
künstlerischen Schaffens ist, und ebenso, wie launisch und
eigenmächtig er ist. Wie viele Biographien großer Künstler haben es
nicht schon längst bewiesen, dass ihr Schöpferdrang so groß war,
dass er sogar alles Menschliche an sich riss und in den Dienst
des Werkes stellte, selbst auf Kosten der Gesundheit und des
gewöhnlichen Menschenglückes! Das ungeborene Werk in der Seele
des Künstlers ist eine Naturkraft, die entweder mit tyrannischer
Gewalt oder mit jener subtilen List des Naturzweckes sich durchsetzt,

unbekümmert um das persönliche Wohl und Wehe des

Menschen, welcher der Träger des Schöpferischen ist. Das
Schöpferische lebt und wächst im Menschen, wie ein Baum im Boden^
dem er seine Nahrung abzwingt. Wir tun daher gut daran,- den
schöpferischen Gestaltungsprozess wie ein lebendiges Wesen
anzusehen, das der Seele des Menschen eingepflanzt ist. Die analytische

Psychologie nennt dies einen autonomen Komplex, der als

abgetrennte Teilseele ein selbständiges, der Hierarchie des Bewusst-
seins entzogenes, psychisches Leben führt und entsprechend seinem

energetischen Wert, seiner Kraft, entweder nur als Störung der
willkürlich gerichteten Bewusstseinsprozesse erscheint, oder als

übergeordnete Instanz das Ich sogar in seinen Dienst nehmen kann.

Dementsprechend wäre jener Dichter, der mit dem schöpferischen
Prozess sich identifiziert, einer, der von vornherein ja sagte, als

ein unbewusstes „Muss" drohte. Jener andere aber, dem das

Schöpferische als eine beinah fremde Gewalt gegenüber tritt, ist
einer, der aus irgendwelchen Gründen nicht ja sagen konnte,
und deshalb vom „Muss" überrascht wurde. Man sollte erwarten,
dass die Verschiedenartigkeit seiner Entstehung einem Werke auch
anzufühlen sei. Im einen Falle handelt es sich ja um eine absichtliche,

vom Bewusstsein begleitete und gerichtete Produktion, welche
mit Überlegung zu beabsichtigter Form und Wirkung aufgebaut
wird. Im andern Fall handelt es sich aber um ein aus unbewusster
Natur entspringendes Geschehen, das sich ohne das Dazutun des
menschlichen Bewusstseins, sogar gelegentlich gegen dasselbe
durchsetzt, und sich seine Form und Wirkung eigenwillig erzwingt.
Man müsste also im erstem Falle erwarten, dass das Werk nirgends

965



die Grenzen des bewussten Verständnisses überschreite, dass es
sich gewissermaßen in seiner Wirkung innerhalb des Rahmens der
Absicht erschöpfe und in keinerlei Weise mehr sage, als was vom
Autor hineingelegt wurde. Im letztern Falle müsste man sich auf
etwas Überpersönliches gefasst machen, das die Reichweite
bewussten Verständnisses um ebenso viel überschreitet, als das Be-
wusstsein des Autors von der Entwicklung seines Werkes entfernt
ist. Man dürfte Fremdartigkeit von Bild und Form erwarten,
Gedanken, die nur ahnungsweise zu erfassen wären, eine bedeutungsschwangere

Sprache, deren Ausdrücke den Wert ächter Symbole
hätten, weil sie bestmöglich annoch Unbekanntes ausdrücken und
Brücken sind, zu einem unsichtbaren Ufer hinübergeschlagen.

Diese Kriterien sind im Ganzen und Großen auch zutreffend.
Wo es sich immer um ein anerkannt beabsichtigtes Werk über
einen bewusst gewählten Stoff handelt, dürften die zuerst
genannten Eigenschaften stimmen, ebenso in letzterem Falle. Das uns
bereits geläufige Beispiel von Schillers Dramen einerseits und
Faust, zweiter Teil, andererseits, oder noch besser Zarathustra, dürfte
das Gesagte illustrieren. Ich möchte mich aber nicht ohne weiteres

anheischig machen, das Werk eines unbekannten Dichters
unmittelbar dieser oder jener Klasse zuzuteilen, ohne vorher einigermaßen

gründlich das persönliche Verhältnis des Dichters zu seinem

Werke untersucht zu haben. Es genügt sogar nicht einmal, zu

wissen, ob ein Dichter zum introvertierten oder extravertierten Typus
Mensch gehört, denn beide Typen haben die Möglichkeit, das eine
Mal in extravertierter und das andere Mal in introvertierter
Einstellung zu produzieren. Bei Schiller sehen wir dies besonders im
Unterschied seiner poetischen und seiner philosophischen
Produktion, bei Goethe im Unterschied seiner formvollendeten Dichtungen
und seinem Kampf um die Gestaltung der Inhalte des zweiten
Teiles Faust, bei Nietzsche im Unterschied seiner Aphorismen und
dem zusammenhängenden Strom des Zarathustra. Derselbe Dichter
kann zu verschiedenen seiner Werke verschiedene Einstellungen
haben, und es müsste vom jeweiligen Verhältnis abhängig gemacht
werden, welche Art von Maßstab anzulegen wäre. Diese Frage ist,
wie Sie sehen, unendlich kompliziert. Aber die Komplikation
erhöht sich noch, wenn wir das vorher besprochene Raisonnement
über den Fall des mit dem Schöpferischen identischen Dichters

966



mit in den Kreis unserer Betrachtung ziehen. Sollte es so sein,
dass auch die bewusste und absichtsvolle Produktionsweise in
ihrer anscheinenden Absichtlichkeit und Bewusstheit bloß eine
subjektive Illusion des Dichters wäre, so hätte auch sein Werk jene
symbolischen, ins Unbestimmte reichenden und das zeitgenössische
Bewusstsein übersteigenden Eigenschaften. Sie wären nur versteckter,
weil auch der Leser nicht über die durch den Zeitgeist festgelegten
Grenzen des Bewusstseins des Autors hinausreichte. Denn auch er
bewegt sich innerhalb der Grenzen des zeitgenössischen Bewusstseins

und hätte keinerlei Möglichkeit, sich eines archimedischen
Punktes außerhalb seiner Welt zu bemächtigen, mittelst dessen

er imstande wäre, sein zeitgenössisches Bewusstsein aus den
Angeln zu heben, mit andern Worten: in einem Werke dieser
Art das Symbol zu erkennen. Symbol aber würde hei«8en : Möglichkeit

und Andeutung eines noch weitern, höhern Sinnes jenseits
unseres derzeitigen Fassungsvermögens.

Diese Frage ist, wie gesagt, delikat. Ich werfe sie eigentlich
bloß auf, um durch meine Typisierung die Bedeutungsmöglichkeit
des Kunstwerkes nicht einzuschnüren, auch wenn es anscheinend
nichts anderes sein oder sagen will, als was es offenkundig ist
und sagt. Wir haben es aber öfter erlebt, das man einen Dichter
plötzlich wieder entdeckt. Dies geschieht dann, wenn unsere Be-
wusstseinsentwicklung eine höhere Stufe erklommen hat, von der
aus betrachtet der alte Dichter uns etwas Neues sagt. Es lag
zuvor schon in seinem Werk, war aber ein verstecktes Symbol, welches
zu lesen uns nur durch eine Erneuerung des Zeitgeistes verstattet
ist. Es bedurfte anderer, neuer Augen, denn die alten konnten
darin nur sehen, was sie zu sehen gewohnt waren. Dergleichen
Erfahrungen müssen uns wohl vorsichtig stimmen, denn sie geben
meiner vorhin entwickelten Ansicht recht. Das zugegebenermaßen
symbolische Werk bedarf dieser Subtilität nicht, es ruft uns schon
durch seine ahnungsreiche Sprache zu : Ich bin im Begriffe, mehr zu
sagen, als was ich tatsächlich sage, ich meine über mich hinaus.
Hier können wir die Hand aufs Symbol legen, auch wenn uns
eine befriedigende Enträtselung nicht gelingt. Das Symbol bleibt
ein ständiger Vorwurf unseres Nachdenkens und Nachfühlens. Daher

rührt auch wohl die Tatsache, dass das symbolische Werk mehr
anregt, sozusagen weiter bohrt in uns, und uns deshalb selten zu

967



einem ganz reinen aesthetischen Genuss gelangen lässt, während
das manifest nicht symbolische Werk viel reiner zum aesthetischen

Empfinden spricht, weil es uns den harmonischen Anblick der

Vollendung gestattet.
Was aber hat nun, so werden Sie fragen, die analytische

Psychologie zum Kernproblem des künstlerischen Schaffens, zum
Geheimnis des Schöpferischen beizubringen? Alles, wovon wir bisher

sprachen, ist doch wohl nichts als psychologische
Phänomenologie. Da „ins Innre der Natur kein erschaffner Geist"
eindringt, so werden Sie auch von unserer Psychologie nicht das

Unmögliche erwarten, nämlich eine gültige Erklärung des großen
Lebensgeheimnisses, das wir im Schöpferischen unmittelbar fühlen.
Wie jede Wissenschaft, so hat auch die Psychologie nur einen
bescheidenen Beitrag zur bessern und tiefern Kenntnis der
Lebensphänomene bereit, aber sie ist ebenso weit vom absoluten Wissen

entfernt, wie ihre Schwestern.
Wir sprachen soviel von Sinn und Bedeutung des Kunstwerkes,

dass man den prinzipiellen Zweifel, ob die Kunst wirklich
„bedeute", kaum unterdrücken kann. Vielleicht „bedeutet" die Kunst

gar nicht, hat gar keinen „Sinn", wenigstens so, wie wir hier
von „Sinn" sprechen. Vielleicht ist sie wie Natur, die einfach ist
und nicht „bedeutet". Ist „Bedeutung" notwendigerweise mehr als

bloße Deutung, „ hineingeheimnist" durch das Bedürfnis eines

sinnhungrigen Intellektes? Kunst — könnte man sagen — ist Schönheit,

und darin erfüllt und genügt sie sich selbst. Sie braucht keinen
Sinn. Die Frage nach dem Sinn hat mit der Kunst nichts zu
schaffen. Wenn ich mich innerhalb der Kunst stelle, so muss ich
mich wohl der Wahrheit dieses Satzes unterwerfen. Wenn wir aber

von dem Verhältnis der Psychologie zum Kunstwerk sprechen,
so stehen wir schon außerhalb der Kunst, und dann können wir
nicht anders, wir müssen spekulieren, wir müssen deuten, damit
die Dinge Bedeutung bekommen, sonst können wir ja doch gar
nicht darüber denken. Wir müssen das in sich selbst sich erfüllende
Leben und Geschehen in Bilder, in Sinne, in Begriffe auflösen,
wissentlich dabei vom lebendigen Geheimnis uns entfernend.
Solange wir im Schöpferischen selbst befangen sind, so sehen und
erkennen wir nicht, wir dürfen sogar nicht einmal erkennen, denn
nichts ist dem unmittelbaren Erleben schädlicher und gefährlicher

968



als die Erkenntnis. Zum Erkennen aber müssen wir uns außerhalb

des schöpferischen Prozesses begeben, und ihn von außen

ansehen, und dann erst wird er zum Bilde, welches Bedeutungen,
ausspricht. Dann dürfen wir nicht nur, sondern müssen sogar von
„Sinn" sprechen. Und damit wird das, was reines Phaenomen

zuvor war, zu etwas, das im Zusammenhang mit andern Phaenomenen

etwas bedeutet, etwas, das eine bestimmte Rolle spielt, gewissen

Zwecken dient, sinnvolle Wirkungen ausübt. Und wenn wir das

alles sehen können, so haben wir das Gefühl, etwas erkannt und

erklärt zu haben. Damit ist das Bedürfnis der Wissenschaft

wahrgenommen.

Als wir im Vorangegangenen vom Kunstwerk sprachen, als

von einem Baum, der aus der nährenden Erde wächst, so hätten

wir wohl ebenso gut den noch geläufigem Vergleich mit dem

Kind im Mutterleibe verwenden können. Da aber alle Vergleiche

hinken, so wollen wir uns statt Metaphern, lieber der präzisem,

wissenschaftlichen Terminologie bedienen. Sie erinnern sich, dass

ich das in statu nascendi befindliche Werk als einen autonomen

Komplex bezeichnet habe. Mit diesem Begriff bezeichnet man schlechthin

alle psychischen Bildungen, die zunächst ganz unbewusst sich

entwickeln und erst von dem Moment an, wo sie den Schwellenwert

des Bewusstseins erreichen, auch ins Bewusstsein durchbrechen.

Die Assoziation, die sie dann mit dem Bewusstsein eingehen, hat

nicht die Bedeutung einer Assimilation, sondern einer Perzeption,

womit ausgedrückt ist, dass der autonome Komplex zwar

wahrgenommen wird, aber der bewussten Kontrolle, weder der Hemmung
noch der willkürlichen Reproduktion, nicht unterworfen werden

kann. Darin eben erweist sich der Komplex als autonom, dass er

dann und in solcher Art auftritt oder verschwindet, wie es seiner,

ihm innewohnenden Tendenz entspricht; er ist unabhängig von der

Willkür des Bewusstseins. Diese Eigentümlichkeit hat auch der

schöpferische Komplex mit allen andern autonomen Komplexen
gemeinsam. Und eben hier kommt nun auch die Möglichkeit einer

Analogie mit krankhaften seelischen Vorgängen herein, denn gerade
diese letztern sind durch das Auftreten autonomer Komplexe
gekennzeichnet, darunter am allermeisten die Geistesstörungen. Die
göttliche Raserei des Künstlers hat eine gefährlich reale Beziehung
zum Krankhaften, ohne mit diesem identisch zu sein. Die Ana-

969



logie besteht im Vorhandensein eines autonomen Komplexes.
Die Tatsache eines solchen Vorhandenseins beweist aber an und
für sich noch nichts Krankhaites, denn auch normale Menschen
sind zeitweise oder dauernd unter der Herrschaft autonomer
Komplexe. Diese Tatsache ist einfach eine der normalen Eigentümlichkeiten

der Psyche, und es gehört schon ein höheres Maß an Un-
bewusstheit dazu, wenn Einer sich der Existenz eines autonomen
Komplexes nicht bewusst sein sollte. So hat z. B. jede einigermaßen

differenzierte typische Einstellung die Tendenz, zu einem
autonomen Komplex zu werden, und in den meisten Fällen wird
sie es auch. Auch jeder Trieb hat mehr oder weniger die Eigenschaft

des autonomen Komplexes. Der autonome Komplex ist
daher an und für sich nichts Krankhaftes, nur sein gehäuftes und
störendes Auftreten beweist Leiden und Krankheit.

Wie entsteht nun ein autonomer Komplex? Aus irgendwelchem
Anlass, dessen nähere Untersuchung uns hier viel zu weit führen
würde — wird eine bisher unbewusste Region der Psyche in Tätigkeit

versetzt, durch die Belebung entwickelt sie sich und
vergrößert sich durch Einbeziehung verwandter Assoziationen. Die
Energie, die hiefür gebraucht wird, wird natürlich dem Bewusst-
sein entzogen, wenn letzteres es nicht vorzieht, sich selber mit
dem Komplex zu identifizieren. 1st dies nicht der Fall, so entsteht

das, was Janet als „abaissement du niveau mental" bezeichnet hat.

Die Intensität bewusster Interessen und Tätigkeiten schwindet allmählich,

wodurch entweder eine apathische Inaktivität — ein bei Künstlern
so häufiger Zustand — oder eine regressive Entwicklung der be-

wussten Funktionen entsteht, d. h. ein Heruntersteigen derselben
auf ihre infantilen und archaischen Vorstufen, also etwas wie eine

Degeneration. Die „parties inférieures des fonctions" drängen sich

vor, das Triebhafte gegenüber dem Ethischen, das Naiv-Infantile
gegenüber dem Überlegten, Erwachsenen, die Unangepasstheit
gegenüber der Anpassung. Auch das kennen wir aus dem Leben
vieler Künstler. Aus dieser der bewussten Persönlichkeitsführung
entzogenen Energie wächst der autonome Komplex.

Woraus aber besteht der autonome schöpferische Komplex?
Das kann man zunächst überhaupt nicht wissen, solange das
vollendete Werk uns nicht einen Einblick in seine Grundlagen eröffnet.
Das Werk gibt uns ein ausgearbeitetes Bild im weitesten Sinne.

970



Dieses Bild ist der Analyse zugänglich, insofern wir es als Symbol
erkennen können. Insofern wir aber keinen Symbolwert darin zu
entdecken vermögen, so haben wir damit festgestellt, dass es, für
uns wenigstens, nicht mehr meint als es offenkundigerweise sagt,
oder mit andern Worten: dass es für uns nicht mehr ist, als das,

was es scheint. Ich sage: „scheint" — denn möglicherweise erlaubt

unsere Befangenheit keine weiteren Ahnungen. Jedenfalls aber

finden wir in diesem letztern Fall keinen Anlass und keinen Angriffspunkt

für eine Analyse. Im erstem Falle aber werden wir, wie
eines Grundsatzes, eines Wortes von Gerhart Hauptmann uns
erinnern: „Dichten heißt, hinter Worten das Urwort erklingen lassen."
In psychologische Sprache übersetzt, würde unsere erste Frage
lauten: Auf welches urtümliche Bild des kollektiven Unbewussten
kann das im Kunstwerk entwickelte Bild zurückgeführt werden?

Diese Frage bedarf der Erklärung in mehrfacher Hinsicht. Ich
habe hier, wie schon gesagt, den Fall eines symbolischen
Kunstwerkes angenommen und überdies eines, dessen Quelle nicht im
persönlidien Unterbewussten des Autors zu suchen ist, sondern in
jener Sphäre unbewusster Mythologie, deren urtümliche Bilder
Gemeingut der Menschheit sind. Ich habe deshalb diese Sphäre
als das kollektive Unbewusste bezeichnet und damit unterschieden
von einem persönlichen Unterbewussten, als welches ich die Totalität
jener psychischen Vorgänge und Inhalte bezeichne, die an sich

bewusstseinsfähig wären, des öftern es auch schon waren, aber

infolge ihrer Inkompatibilität der Verdrängung unterliegen und somit
künstlich unter der Schwelle des Bewusstseins gehalten werden.
Auch aus dieser Sphäre fließen der Kunst Quellen zu, aber trübe,
welche, wenn überwiegend, das Kunstwerk nicht zu einem
symbolischen, sondern zu einem symptomatischen machen. Diese Art
von Kunst dürfen wir wahrscheinlich ohne Schaden und ohne Reue

der Freudschen Purgiermethode überlassen.

Im Gegensatz zum persönlichen Unterbewussten, das gewissermaßen

eine relativ oberflächliche Schicht gleich unter der Schwelle
des Bewusstseins ist, hat das kollektive Unbewusste unter normalen

Bedingungen keine Bewusstseinsfähigkeit, kann darum auch mit
keiner analytischen Technik zur Wiedererinnerung gebracht werden,
denn es ist nicht verdrängt und nicht vergessen. An und für sich
existiert das kollektive Unbewusste auch gar nicht, indem es näm-

971



lieh nichts ist, als eine Möglichkeit, jene Möglichkeit nämlich, die
uns seit Urzeiten in der bestimmten Form der mnemischen Bilder
oder anatomisch ausgedrückt: in der Gehirnstruktur vererbt ist. Es

gibt keine angeborenen Vorstellungen, wohl aber angeborne
Möglichkeiten von Vorstellungen, welche auch der kühnsten Phantasie
bestimmte Grenzen setzen, sozusagen Kategorien der Phantasietätigkeit,

gewissermaßen Ideen a priori, deren Existenz ohne die

Erfahrung aber nicht ausgemacht werden kann. Sie erscheinen nur
im gestalteten Stoffe als regulative Prinzipien seiner Gestaltung,
d. h. nur durch Rückschluss aus dem vollendeten Kunstwerk
vermögen wir die primitive Vorlage des urtümlichen Bildes zu
rekonstruieren. Das urtümliche Bild oder Archetypus ist eine Figur, sei

sie Dämon, Mensch oder Vorgang, die sich im Laufe der Geschichte
da wiederholt, wo sich schöpferische Phantasie frei betätigt. Es ist
daher in erster Linie mythologische Figur. Untersuchen wir diese

Bilder des Nähern, so entdecken wir, dass sie gewissermaßen die
formulierte Resultante unzähliger typischer Erfahrungen der Ahnenreihe

sind. Sie sind gewissermaßen die psychischen Residuen

unzähliger Erlebnisse desselben Typus. Sie schildern Millionen
individueller Erfahrungen im Durchschnitt und geben dergestalt ein
Bild des psychischen Lebens, zerteilt und projiziert in die vielfachen
Gestalten des mythologischen Pandämoniums. Aber auch die
mythologischen Gestalten sind für sich selbst schon Elaborate schöpferischer

Phantasie und sie harren noch ihrer Übersetzung in eine

begriffliche Sprache, wovon erst mühsame Anfänge existieren. Die
zum größten Teil noch zu schaffenden Begriffe könnten uns eine

abstrakte, wissenschaftliche Erkenntnis der unbewussten Prozesse

vermitteln, welche die Wurzeln der urtümlichen Bilder sind. In

jedem dieser Bilder ist ein Stück menschlicher Psychologie und
menschlichen Schicksals eingeschlossen, ein Stück Leid und Lust,
das in der Ahnenreihe sich ungezählte Male ereignet hat und
durchschnittlich auch immer denselben Ablauf nahm. Es ist wie ein der
Seele tief eingegrabenes Strömungsbett, wo das Leben, das vorher
unsicher tastend, sich über weite, aber seichte Oberflächen
verbreitete, plötzlich mächtig in Fluss gerät, wenn es jene besondere

Verkettung von Umständen erreicht, die seit jeher zum Zustandekommen

des Urbildes beigetragen haben. Der Moment, wo die
mythologische Situation eintritt, ist immer gekennzeichnet durch

972



eine besondere emotionale Intensität, es ist, wie wenn Saiten in
uns berührt würden, die sonst nie klangen, oder Gewalten entfesselt
würden, von deren Dasein wir nichts ahnten. Der Anpassungskampf

ist eine mühsame Sache, da wir uns beständig mit
individuellen, d. h. atypischen Bedingungen auseinanderzusetzen haben.
Es ist daher kein Wunder, dass wir dann, wenn wir eine typische
Situation erreichen, plötzlich entweder eine ganz besondere Befreiung
verspüren, uns wie getragen fühlen, oder dass es uns ergreift, wie
eine übermächtige Gewalt. Wir sind in solchen Momenten nicht mehr
Einzelwesen, sondern Gattung, die Stimme der ganzen Menschheit
erhebt sich in uns. Daher ist auch der Vereinzelte wenig imstande,
seine Kräfte in vollstem Maße zu nützen, es sei denn, dass eine
dieser Kollektivvorstellungen, die man Ideale nennt, ihm zu Hilfe
kommt und alle jene Instinktkräfte in ihm entfesselt, deren Zugang
der gewöhnliche bewusste Wille aliein niemals finden kann. Die
wirksamsten der Ideale sind immer mehr oder weniger durchsichtige
Varianten eines Archetypus, was man leicht daran erkennen kann,
dass solche Ideale gerne allegorisiert werden, z. B. das Vaterland
als Mutter, wobei der Allegorie allerdings nicht die geringste Motivkraft

zukommt, als welche nämlich dem Symbolwerte der
Vaterlandidee entstammt. Der entsprechende Archetypus nämlich ist die

sog. participation mystique des Primitiven mit dem Boden, den er

bewohnt, und der nur seine Ahnengeister enthält. Fremde ist Elend.
Jede Beziehung auf den Archetypus, sei sie erlebt oder bloß

gesagt, ist „rührend", d. h. sie wirkt, denn sie löst eine stärkere
Stimme in uns aus, als die unsrige. Wer mit Urbildern spricht,
spricht wie mit tausend Stimmen, er ergreift und überwältigt,
zugleich erhebt er das, was er bezeichnet, aus dem Einmaligen und

Vergänglichen in die Sphäre des immer Seienden, er erhöht das

persönliche Schicksal zum Schicksal der Menschheit und dadurch löst
er auch in uns alle jene hilfreichen Kräfte, die es der Menschheit
je und je ermöglicht haben, sich aus aller Fährnis zu retten und
auch die längste Nacht zu überdauern.

Das ist das Geheimnis der Kunstwirkung. Der schöpferische
Prozess, soweit wir ihn überhaupt zu verfolgen vermögen, besteht
in einer unbewussten Belebung des Archetypus, und in einer
Entwicklung und Ausgestaltung desselben bis zum vollendeten Werk.
Die Gestaltung des urtümlichen Bildes ist gewissermaßen eine Über-

973



Setzung in die Sprache der Gegenwart, wodurch es sozusagen Jedem

ermöglicht wird, wieder den Zugang zu den tiefsten Quellen des

Lebens zu finden, die ihm sonst verschüttet wären. Darin liegt
die soziale Bedeutsamkeit der Kunst: sie arbeitet stets an der
Erziehung des Zeitgeistes, denn sie führt jene Gestalten herauf, die
dem Zeitgeist am meisten mangelten. Aus der Unbefriedigung der

Gegenwart zieht sich die Sehnsucht des Künstlers zurück, bis sie

jenes Urbild im Unbewussten erreicht hat, welches geeignet ist, die

Mangelhaftigkeit und Einseitigkeit des Zeitgeistes am wirksamsten
zu kompensieren. Dieses Bild ergreift sie, und indem sie es aus
tiefster Unbewusstheit emporzieht und dem Bewusstsein annähert,
verändert es auch seine Gestalt, bis es vom Menschen der Gegenwart

nach seinem Fassungsvermögen aufgenommen werden kann.
Die Art des Kunstwerkes gestattet uns einen Rückschluss auf

den Charakter des Zeitalters, in dem es entstanden ist. Was

bedeutet der Realismus und Naturalismus für sein Zeitalter? was
die Romantik? was der Hellenismus? Es sind Richtungen der

Kunst, die das heraufbrachten, was der jeweiligen geistigen
Atmosphäre am meisten nottat. Der Künstler als Erzieher seines
Zeitalters betrachtet — davon könnte man heutzutage noch des Längern
reden.

Wie die einzelnen Individuen, so haben auch Völker und Zeiten
ihre eigentümlichen Geistesrichtungen oder Einstellungen. Schon
das Wort „Einstellung" verrät die notwendige Einseitigkeit, die mit
jeder bestimmten Richtung gegeben ist. Wo Richtung ist, ist
Ausschließung. Ausschließung aber heißt, dass so und so viel Psychisches,

das mitleben könnte, nicht mitleben darf, weil es der
allgemeinen Einstellung nicht entspricht. Der normale Mensch kann
die allgemeine Richtung ohne Schaden ertragen, der Mensch der

Seitenwege und der Umwege, der nicht, wie der Normale, auf
breiten Heerstraßen laufen kann, wird es daher sein, der am ehesten
das entdecken wird, was abseits der großen Straße liegt und aufs

Mitleben harrt. Die relative Unangepasstheit des Künstlers ist sein
wahrer Vorteil, sie ermöglicht es ihm, der großen Straße
fernzubleiben, seiner eigenen Sehnsucht nachzugehen und das zu finden,
was die andern entbehrten, ohne es zu wissen. So, wie im
einzelnen Individuum die Einseitigkeit seiner bewussten Einstellung
durch unbewusste Reaktionen auf dem Wege der Selbstregulierung

974



korrigiert wird, so stellt die Kunst einen Prozess der geistigen
Selbstregulierung im Leben der Nationen und Zeiten dar.

Ich bin mir der Tatsache bewusst, dass ich nur Anschauungen

geben konnte, und auch diese nur in gedrängter Skizzierung. Ich

darf aber vielleicht hoffen, dass man all das, was ich nicht sagen

konnte, nämlich die konkrete Anwendung auf das dichterische Kunstwerk,

bereits mitgedacht und damit meinen abstrakten Gedankenhüllen

Fleisch und Blut verliehen hat.

ZÜRICH-KÜSNACHT C. G. JUNG

GRUNDLAGE DER ETHIK
Wenn wir eine Läuterung und Vertiefung der ethischen

Anschauungen und Förderung ethischer Bestrebungen bezwecken, so

müssen wir vor allem uns auf eine feste Grundlage der Ethik stützen

können. Wir müssen eine Antwort geben können auf die Frage:

„Was ist gut und was ist böse?"

Gesetzt, dass es mir persönlich vollkommen klar vor dem Geist

stünde, was gut und was nicht gut ist, und dass ich für meine

Person genau anzugeben wüsste, wo die Grenzlinie zwischen gut
und böse liegt, so würde sich ein Andrer doch wenig darum

kümmern, was in dieser Hinsicht meine persönliche Meinung wäre.

Diese hat für einen Andern ebenso viel oder ebenso wenig

Wert, wie die subjektive Meinung hunderttausend anderer Individuen.

Wenn ich also über Ethik schreiben, ethische Normen feststellen

will, so werde ich versuchen müssen, einen objektiven Standpunkt

zu gewinnen; ich werde einen ethischen Maßstab anlegen müssen,

einen Maßstab des Guten und Bösen, der nicht nur von mir selbst,

sondern auch von denjenigen, an die ich meine Betrachtung richte,

als gültig anerkannt wird. ^Velchen JVlaßstab soll ich wählen? Was

soll die Grundlage meiner Ethik, meines Urteils über gut und

böse sein?
Manchem wird die Antwort auf diese Frage leicht genug dünken,

indem er sagt: Gibt es denn irgendeine zuverlässige Grundlage
außer Gottes Wort, außer der Bibel.

Für euch, die ihr dies sagt, vielleicht nicht. Allein, wenn ich

ohne weiteres diese Grundlage annehme, würde ich nur zu dem

975


	Über die Beziehungen der analytischen Psychologie zum dichterischen Kunstwerk [Schluss]

