Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Uber die Beziehungen der analytischen Psychologie zum dichterischen
Kunstwerk [Schluss]

Autor: Jung, C.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-763980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-763980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DIE BEZIEHUNGEN
DER ANALYTISCHEN PSYCHOLOGIE
ZUM DICHTERISCHEN KUNSTWERK?Y

(Schluss)

Hier stoflen wir nun auf eine Frage, die wir aus dem, was uns
die Dichter selber iiber die Art ihres Schaffens sagen, wohl nicht
beantworten kénnen, denn dies ist ein Problem wissenschaftlicher
Natur, auf das uns einzig die Psychologie antworten kann. Es
konnte ndmlich, wie ich iibrigens bereits leise angedeutet habe,
der Fall sein, dass auch derjenige Dichter, der anscheinend bewusst
und mit freier Verfiigung aus sich selber schafft und das erschafit,
was er will, dass auch dieser Dichter trotz seiner Bewusstheit doch
dermafien vom schopferischen Impuls ergriffen ist, dass er sich
eines Anderswollens iiberhaupt nicht mehr entsinnen, so wenig wie
der andere Typus seinen eigenen Willen in der anscheinend fremden
Inspiration unmittelbar fithlen kann, trotzdem darin sein Selbst ver-
nehmlich zu ihm spricht. Damit wire seine Uberzeugung von der
unbedingten Freiheit seines Schépfens eine [llusion seines Bewusst-
seins: er glaubt, zu schwimmen, wihrend eine unsichtbare Stromung
ihn vorwirts tragt.

Dieser Zweifel ist nun keineswegs aus der Luft gegriffen, son-
dern er entspringt den Erfahrungen der analytischen Psychologie,
deren Erforschung des Unbewussten eine Menge von Mdglichkeiten
aufgedeckt hat, wie das Bewusstsein vom Unbewussten nicht nur
beeinflusst, sondern sogar gefiihrt werden kann. Der Zweifel ist
daher berechtigt. Doch woher beziehen wir die Beweise fiir die
mogliche Annahme, dass auch ein bewusster Dichter von seinem
Werk gefangen genommen sein kann? Die Beweise kdnnen direkter
oder indirekter Natur sein. Direkte Beweise waren Fille, wo der
Dichter in dem, was er zu sagen vermeint, mehr oder weniger
offenkundig mehr sagt, als er selber merkt. Diese Fille sind nicht
allzu selten. Indirekte Beweise wiren Fille, wo hinter der an-
scheinenden Freiwilligkeit der Produktion ein hoheres ,Muss*
steht, das sofort seine Forderung gebieterisch kundtite, wenn ein
willkiirlicher Verzicht auf die schopierische Tétigkeit stattfande,
oder wo unmittelbar schwere psychische Komplikationen eintreten,

964



wenn eine unwillkiirliche Unterbrechung der Produktion sich
ereignet. Die praktische Analyse von Kiinstlern zeigt immer wieder
aufs Neue, wie stark der aus dem Unbewussten quellende Trieb
kiinstlerischen Schaffens ist, und ebenso, wie launisch und eigen-
michtig er ist. Wie viele Biographien grofier Kiinstler haben es
nicht schon lidngst bewiesen, dass ihr Schopferdrang so grofl war,
dass er sogar alles Menschliche an sich riss und in den Dienst
des Werkes stellte, selbst auf Kosten der Gesundheit und des ge-
wohnlichen Menschengliickes! Das ungeborene Werk in der Seele
des Kiinstlers ist eine Naturkraft, die entweder mit {yrannischer
Gewalt oder mit jener subtilen List des Naturzweckes sich durch-
setzt, unbekiimmert um das persénliche Wohl und Wehe des
Menschen, welcher der Triger des Schopferischen ist. Das Schop-
ferische lebt und wichst im Menschen, wie ein Baum im Boden,
dem er seine Nahrung abzwingt. Wir tun daher gut daran,- den
schopferischen Gestaltungsprozess wie ein lebendiges Wesen an-
zusehen, das der Seele des Menschen eingepflanzt ist. Die analy-
tische Psychologie nennt dies einen aufonomen Komplex, der als
abgetrennte Teilseele ein selbstandiges, der Hierarchie des Bewusst-
seins entzogenes, psychisches Leben fiihrt und entsprechend seinem
energetischen Wert, seiner Kraft, entweder nur als Stérung der will-
kiirlich gerichteten Bewusstseinsprozesse erscheint, oder als iiber-
geordiete Instanz das Ich sogar in seinen Dienst nehmen kann.
Dementsprechend wire jener Dichter, der mit dem schépferischen
Prozess sich identifiziert, einer, der von vornherein ja sagte, als
ein unbewusstes ,Muss“ drohte. Jener andere aber, dem das
Schopferische als eine beinah fremde Gewalt gegeniiber tritt, ist
einer, der aus irgendwelchen Griinden nicht ja sagen konnte,
und deshalb vom ,Muss“ iiberrascht wurde. Man sollte erwarten,
dass die Verschiedenartigkeit seiner Entstehung einem Werke auch
anzufithlen sei. Im einen Falle handelt es sich ja um eine absicht-
liche, vom Bewusstsein begleitete und gerichtete Produktion, welche
mit Uberlegung zu beabsichtigter Form und Wirkung aufgebaut
wird. Im andern Fall handelt es sich aber um ein aus unbewusster
Natur entspringendes Geschehen, das sich ohne das Dazutun des
menschlichen Bewusstseins, sogar gelegentlich gegen dasselbe
durchsetzt, und sich seine Form und Wirkung eigenwillig erzwingt.
Man miisste also im erstern Falle erwarten, dass das Werk nirgends

965



die Grenzen des bewussten Verstindnisses iiberschreite, dass es
sich gewissermafien in seiner Wirkung innerhalb des Rahmens der
Absicht erschopfe und in keinerlei Weise mehr sage, als was vom
Autor hineingelegt wurde. Im letztern Falle miisste man sich auf
etwas Uberpersonliches gefasst machen, das die Reichweite be-
wussten Verstindnisses um ebenso viel iiberschreitet, als das Be-
wusstsein des Autors von der Entwicklung seines Werkes entfernt
ist. Man diirfte Fremdartigkeit von Bild und Form erwarten, Ge-
danken, die nur ahnungsweise zu erfassen wiren, eine bedeutungs-
schwangere Sprache, deren Ausdriicke den Wert 4chter Symbole
hitten, weil sie bestmdglich annoch Unbekanntes ausdriicken und
Briicken sind, zu einem unsichtbaren Ufer hiniibergeschlagen.
Diese Kriterien sind im Ganzen und Groflen auch zutreifend.
Wo es sich immer um ein anerkannt beabsichtigtes Werk {iber
einen bewusst gewidhlten Stoff handelt, diirften die zuerst ge-
nannten Eigenschaften stimmen, ebenso in letzterem Falle. Das uns
bereits geldufige Beispiel von Schillers Dramen einerseits und
Faust, zweiter Teil, andererseits, oder noch besser Zarathustra, dfirfte
das Gesagte illustrieren. Ich mé&chte mich aber nicht ohne weiteres
anheischig machen, das Werk eines unbekannten Dichters un-
mittelbar dieser oder jener Klasse zuzuteilen, ohne vorher einiger-
maflen griindlich das personliche Verhiltnis des Dichters zu seinem
Werke untersucht zu haben. Es geniigt sogar nicht einmal, zu
wissen, ob ein Dichter zum introvertierten oder extravertierten Typus
Mensch gehort, denn beide Typen haben die Méglichkeit, das eine
Mal in extravertierter und das andere Mal in introvertierter Ein-
stellung zu produzieren. Bei Schiller sehen wir dies besonders im
Unterschied seiner poetischen und seiner philosophischen Pro-
duktion, bei Goethe im Unterschied seiner formvollendeten Dichtungen
und seinem Kampf um die Gestaltung der Inhalte des zweiten
Teiles Faust, bei Nietzsche im Unterschied seiner Aphorismen und
dem zusammenhidngenden Strom des Zarathustra. Derselbe Dichter
kann zu verschiedenen seiner Werke verschiedene Einstellungen
haben, und es miisste vom jeweiligen Verhiltnis abhdngig gemacht
werden, welche Art von MaBstab anzulegen wire. Diese Frage ist,
wie Sie sehen, unendlich kompliziert. Aber die Komplikation er-
héht sich noch, wenn wir das vorher besprochene Raisonnement
iiber den Fall des mit dem Schépferischen identischen Dichters

966



mit in den Kreis unserer Betrachtung ziehen. Solite es so sein,
dass auch die bewusste und absichtsvolle Produktionsweise in
ihrer anscheinenden Absichtlichkeit und Bewusstheit blo8 eine
subjektive Illusion des Dichters wire, so hitte auch sein Werk jene
symbolischen, ins Unbestimmte reichenden und das zeitgendssische
Bewusstsein iibersteigenden Eigenschaiten. Sie wiren nur versteckter,
weil auch der Leser nicht iiber die durch den Zeitgeist festgelegten
Grenzen des Bewusstseins des Autors hinausreichte. Denn auch er
bewegt sich innerhalb der Grenzen des zeitgenossischen Bewusst-
seins und hitte keinerlei Moglichkeit, sich eines archimedischen
Punktes auflerhalb seiner Welt zu bemdchtigen, mittelst dessen
er imstande wire, sein zeitgendssisches Bewusstsein aus den
Angeln zu heben, mit andern Worten: in einem Werke dieser
Art das Symbol zu erkennen. Symbol aber wiirde heifen: Moglich-
keit und Andeutung eines moch weitern, héhern Sinnes jenseits
unseres derzeiligen Fassungsvermogens.

Diese Frage ist, wie gesagt, delikat. Ich werfe sie eigentlich
blof auf, um durch meine Typisierung die Bedeutungsmdglichkeit
des Kunstwerkes nicht einzuschniiren, auch wenn es anscheinend
nichts anderes sein oder sagen will, als was es offenkundig ist
und sagt. Wir haben es aber Ofter erlebt, das man einen Dichter
plotzlich wieder entdeckt. Dies geschieht dann, wenn unsere Be-
wusstseinsentwicklung eine hohere Stufe erklommen hat, von der
aus betrachtet der alte Dichter uns etwas Neues sagt. Es lag zu-
vor schon in seinem Werk, war aber ein verstecktes Symbol, welches
zu lesen uns nur durch eine Erneuerung des Zeitgeistes verstattet
ist. Es bedurfte anderer, neuer Augen, denn die alten konnten
darin nur sehen, was sie zu sehen gewohnt waren. Dergleichen
Erfahrungen miissen uns wohl vorsichtig stimmen, denn sie geben
meiner vorhin entwickelten Ansicht recht. Das zugegebenermafien
symbolische Werk bedari dieser Subtilitit nicht, es ruft uns schon
durch seine ahnungsreiche Sprache zu: Ich bin im Begriffe, mehr zu
sagen, als was ich tatsdchlich sage, ich meine iiber mich hinaus.
Hier konnen wir die Hand aufs Symbol legen, auch wenn uns
eine befriedigende Entrétselung nicht gelingt. Das Symbol bleibt
ein stindiger Vorwurf unseres Nachdenkens und Nachfiihlens. Da-
her riihrt auch wohl die Tatsache, dass das symbolische Werk mehr
anregt, sozusagen weiter bohrt in uns, und uns deshalb selten zu

967



einem ganz reinen aesthetischen Genuss gelangen ldsst, wiahrend
das manifest nicht symbolische Werk viel reiner zum aesthetischen
Empfinden spricht, weil es uns den harmonischen Anblick der
Vollendung gestattet.

Was aber hat nun, so werden Sie fragen, die analytische
Psychologie zum Kernproblem des kiinstlerischen Schaifens, zum
Geheimnis des Schopferischen beizubringen? Alles, wovon wir bis-
her sprachen, ist doch wohl nichts als psychologische Phino-
menologie. Da ,ins Innre der Natur kein erschaiiner Geist“ ein-
dringt, so werden Sie auch von unserer Psychologie nicht das
Unmogliche erwarten, niamlich eine giiltige Erkldrung des grofien
Lebensgeheimnisses, das wir im Schopferischen unmittelbar fiihlen.
Wie jede Wissenschait, so hat auch die Psychologie nur einen be-
scheidenen Beitrag zur bessern und tiefern Kenntnis der Lebens-
phinomene bereit, aber sie ist ebenso weit vom absoluten Wissen
entferni, wie ihre Schwestern.

Wir sprachen soviel von Sinn und Bedeutung des Kunstwerkes,
dass man den prinzipiellen Zweifel, ob die Kunst wirklich ,be-
deute“, kaum unterdriicken kann. Vielleicht ,bedeutet die Kunst
gar nicht, hat gar keinen ,Sinn“, wenigstens so, wie wir hier
von ,Sinn“ sprechen. Vielleicht ist sie wie Natur, die einfach is¢
und nicht ,bedeutet“. Ist ,Bedeutung“ notwendigerweise mehr als
blofle Deutung, ,hineingeheimnist* durch das Bediirfnis eines sinn-
hungrigen Intellektes? Kunst — koénnte man sagen — ist Schon-
heit, und darin erfiillt und geniigt sie sich selbst. Sie braucht keinen
Sinn. Die Frage nach dem Sinn hat mit der Kunst nichts zu
schaffen. Wenn ich mich innerhalb der Kunst stelle, so muss ich
mich wohl der Wahrheit dieses Satzes unterwerfen. Wenn wir aber
von dem Verhiltnis der Psychologie zum Kunstwerk sprechen,
so stehen wir schon auBerhalb der Kunst, und dann kdnnen wir
nicht anders, wir miissen spekulieren, wir miissen deuten, damit
die Dinge Bedeutung bekommen, sonst konnen wir ja doch gar
nicht dariiber denken. Wir miissen das in sich selbst sich erfiillende
Leben und Geschehen in Bilder, in Sinne, in Begriffe aufldsen,
wissentlich dabei vom lebendigen Geheimuis uns entfernend. So-
lange wir im Schopferischen selbst befangen sind, so sehen und
erkennen wir nicht, wir diirffen sogar nicht einmal erkennen, denn
nichts ist dem unmittelbaren Erleben schéddlicher und gefihrlicher

968



als die Erkenntnis. Zum Erkennen aber miissen wir uns auflerhalb
des schopferischen Prozesses begeben, und ihn von aufien an-
sehen, und dann erst wird er zum Bilde, welches Bedeutungen
ausspricht. Dann diirfen wir nicht nur, sondern miissen sogar von
,Sinn“ sprechen. Und damit wird das, was reines Phaenomen zu-
vor war, zu etwas, das im Zusammenhang mit andern Phaenomenen
etwas bedeutet, etwas, das eine bestimmte Rolle spielt, gewissen
Zwecken dient, sinnvolle Wirkungen ausiibt. Und wenn wir das
alles sehen konnen, so haben wir das Gefiihl, etwas erkannt und
erklirt zu haben. Damit ist das Bediirinis der Wissenschaft wahr-
genommen.

Als wir im Vorangegangenen vom Kunstwerk sprachen, als
von einem Baum, der aus der ndhrenden Erde wichst, so hitten
wir wohl ebenso gut den noch geldufigern Vergleich mit dem
Kind im Mutterleibe verwenden kdnnen. Da aber alle Vergleiche
hinken, so wollen wir uns statt Metaphern, lieber der prizisern,
wissenschaftlichen Terminologie bedienen. Sie erinnern sich, dass
ich das in statu nascendi befindliche Werk als einen autonomen
Komplex bezeichnet habe. Mit diesen Begriff bezeichnet man schlecht-
hin alle psychischen Bildungen, die zundchst ganz unbewusst sich
entwickeln und erst von dem Moment an, wo sie den Schwellen-
wett des Bewusstseins erreichen, auch ins Bewusstsein durchbrechen.
Die Assoziation, die sie dann mit dem Bewusstsein eingehen, hat
nicht die Bedeutung einer Assimilation, sondern einer Perzeption,
womit ausgedriickt ist, dass der autonome Komplex zwar wahr-
genommen wird, aber der bewussten Kontrolle, weder der Hemmung
noch der willkiirlichen Reproduktion, nicht unterworfen werden
kann. Darin eben erweist sich der Komplex als autonom, dass er
dann und in solcher Art auftritt oder verschwindet, wie es seiner,
ihm innewohnenden Tendenz entspricht; er ist unabhingig von der
Willkiir des Bewusstseins. Diese Eigentiimlichkeit hat auch der
schopferische Komplex mit allen andern autonomen Komplexen
gemeinsam. Und eben hier kommt nun auch die Méglichkeit einer
Analogie mit krankhaften seelischen Vorgéngen herein, denn gerade
diese letztern sind durch das Auftreten autonomer Komplexe ge-
kennzeichnet, darunter am allermeisten die Geistesstérungen. Die
gottliche Raserei des Kiinstlers hat eine gefdhrlich reale Beziehung
zum Krankhaften, ohne mit diesem identisch zu sein. Die Ana-

969



logie besteht im Vorhandensein eines autonomen Komplexes.
Die Tatsache eines solchen Vorhandenseins beweist aber an und
fiir sich noch nichts Krankhaites, denn auch normale Menschen
sind zeitweise oder dauernd unter der Herrschaft autonomer Kom-
plexe. Diese Tatsache ist einfach eine der normalen Eigentiimlich-
keiten der Psyche, und es gehort schon ein hoheres Maf an Un-
bewusstheit dazu, wenn Einer sich der Existenz eines autonomen
Komplexes nicht bewusst sein sollte. So hat z. B. jede einiger-
maflen differenzierte typische Einstellung die Tendenz, zu einem
autonomen Komplex zu werden, und in den meisten Fillen wird
sie es auch. Auch jeder Trieb hat mehr oder weniger die Eigen-
schaft des autonomen Komplexes. Der autonome Komplex ist da-
her an und fiir sich nichts Krankhaites, nur sein gehéuftes und
storendes Auftreten beweist Leiden und Krankheit.

Wie entsteht nun ein autonomer Komplex? Aus irgendwelchem
Anlass, dessen nidhere Untersuchung uns hier viel zu weit fiihren
wiirde — wird eine bisher unbewusste Region der Psyche in Titig-
keit versetzt, durch die Belebung entwickelt sie sich und ver-
groBert sich durch Einbeziehung verwandter Assoziationen. Die
Energie, die hiefiir gebraucht wird, wird natiirlich dem Bewusst-
sein entzogen, wenn letzteres es nicht vorzieht, sich selber mit
dem Komplex zu identifizieren. Ist dies nicht der Fall, so entsteht
das, was Janet als ,abaissement du niveau mental“ bezeichnet hat.
Die Intensitit bewusster Interessen und Titigkeiten schwindet allmah-
lich, wodurch entweder eine apathische Inaktivitit — ein bei Kiinstlern
so hidufiger Zustand — oder eine regressive Entwicklung der be-
wussten Funktionen entsteht, d. h. ein Heruntersteigen derselben
auf ihre infantilen und archaischen Vorstufen, also etwas wie eine
Degeneration. Die ,parties inférieures des fonctions® drdngen sich
vor, das Triebhafte gegeniiber dem Ethischen, das Naiv-Infantile
gegeniiber dem Uberlegten, Erwachsenen, die Unangepasstheit ge-
geniiber der Anpassung. Auch das kennen wir aus dem Leben
vieler Kiinstler. Aus dieser der bewussten Personlichkeitsfithrung
entzogenen Energie wichst der autonome Komplex.

Woraus aber besteht der autonome schopierische Komplex?
Das kann man zundchst iiberhaupt nicht wissen, solange das voll-
endete Werk uns nicht einen Einblick in seine Grundlagen erdfinet.
Das Werk gibt uns ein ausgearbeitetes Bild im weitesten Sinne.

970



Dieses Bild ist der Analyse zuginglich, insofern wir es als Symbol
erkennen koénnen. Insofern wir aber keinen Symbolwert darin zu
entdecken vermogen, so haben wir damit festgestellt, dass es, fiir
uns wenigstens, nicht mehr meint als es offenkundigerweise sagt,
oder mit andern Worten: dass es fiir uns nicht mehr ist, als das,
was es scheint. Ich sage: ,scheint“ — denn méglicherweise erlaubt
unsere Befangenheit keine weiteren Ahnungen. Jedenfalls aber
finden wir in diesem letztern Fall keinen Anlass und keinen Angritffs-
punkt fiir eine Analyse. Im erstern Falle aber werden wir, wie
eines Grundsatzes, eines Wortes von Gerhart Hauptmann uns erin-
nern: ,Dichten heifit, hinter Worten das Urwort erklingen lassen.“
In psychologische Sprache iibersetzt, wiirde unsere erste Frage
lauten: Auf welches urtiimliche Bild des kollektiven Unbewussten
kann das im Kunstwerk entwickelte Bild zuriickgefiihrt werden?

Diese Frage bedarf der Erkldrung in mehrfacher Hinsicht. Ich
habe hier, wie schon gesagt, den Fall eines symbolischen Kunst-
werkes angenommen und iiberdies eines, dessen Quelle nicht im
personlichen Unterbewussten des Autors zu suchen ist, sondern in
jener Sphire unbewusster Mythologie, deren urtiimliche Bilder
Gemeingut der Menschheit sind. Ich habe deshalb diese Sphire
als das kollektive Unbewusste bezeichnet und damit unterschieden
von einem personlichen Unterbewussten, als welches ich die Totalit:t
jener psychischen Vorginge und Inhalte bezeichne, die an sich
bewusstseinsfahig wiren, des Oftern es auch schon waren, aber
infolge ihrer Inkompatibilitit der Verdrangung unterliegen und somit
kiinstlich unter der Schwelle des Bewusstseins gehalten werden.
Auch aus dieser Sphire flieSen der Kunst Quellen zu, aber triibe,
welche, wenn iiberwiegend, das Kunstwerk nicht zu einem symbo-
lischen, sondern zu einem symptomatischen machen. Diese Art
von Kunst diirfen wir wahrscheinlich ohne Schaden und ohne Reue
der Freudschen Purgiermethode {iberlassen.

Im Gegensatz zum personlichen Unterbewussten, das gewisser-
maBen eine relativ oberflichliche Schicht gleich unter der Schwelle
des Bewusstseins ist, hat das kollektive Unbewusste unter normalen
Bedingungen keine Bewusstseinsidhigkeit, kann darum auch mit
keiner analytischen Technik zur Wiedererinnerung gebracht werden,
denn es ist nicht verdrdngt und nicht vergessen. An und fiir sich
existiert das kollektive Unbewusste auch gar nicht, indem es nim-

871



lich nichts ist, als eine Mdoglichkeit, jene Mdoglichkeit ndmlich, die
uns seit Urzeiten in der bestimmten Form der mnemischen Bilder
oder anatomisch ausgedriickt: in der Gehirnstruktur vererbt ist. Es
gibt keine angeborenen Vorstellungen, wohl aber angeborne Mog-
lichkeiten von Vorstellungen, welche auch der kiihnsten Phantasie
bestimmte Grenzen setzen, sozusagen Kategorien der Phantasie-
tatigkeit, gewissermafilen Ideen a priori, deren Existenz ohne die
Erfahrung aber nicht ausgemacht werden kann. Sie erscheinen nur
im gestalteten Stoffe als regulative Prinzipien seiner Gestaltung,
d. h. nur durch Riickschluss aus dem vollendeten Kunstwerk ver-
mogen wir die primitive Vorlage des urtiimlichen Bildes zu rekon-
struieren. Das urtiimliche Bild oder Archetypus ist eine Figur, sei
sie Ddmon, Mensch oder Vorgang, die sich im Laufe der Geschichte
da wiederholt, wo sich schopferische Phantasie frei betdtigt. Es ist
daher in erster Linie mythologische Figur. Untersuchen wir diese
Bilder des Nihern, so entdecken wir, dass sie gewissermaflen die
formulierte Resultante unzahliger typischer Erfahrungen der Ahnen-
reihe sind. Sie sind gewissermaflen die psychischen Residuen
unzidhliger Erlebnisse desselben Typus. Sie schildern Millionen
individueller Erfahrungen im Durchschnitt und geben dergestalt ein
Bild des psychischen Lebens, zerteilt und projiziert in die vielfachen
Gestalten des mythologischen Panddmoniums. Aber auch die mytho-
logischen Gestalten sind ftir sich selbst schion Elaborate schopieri-
scher Phantasie und sie harren noch ihrer Ubersetzung in eine
begriffliche Sprache, wovon erst miihsame Anfinge existieren. Die
zum grofiten Teil noch zu schaffenden Begriffe kdnnten uns eine
abstrakte, wissenschaftliche Erkenntnis der unbewussten Prozesse
vermitteln, welche die Wurzeln der urtiimlichen Bilder sind. In
jedem dieser Bilder ist ein Stiick menschlicher Psychologie und
menschlichen Schicksals eingeschlossen, ein Stiick Leid und Lust,
das in der Ahnenreihe sich ungezihlte Male ereignet hat und durch-
schnittlich auch immer denselben Ablauf nahm. Es ist wie ein der
Seele tief eingegrabenes Strémungsbett, wo das Leben, das vorher
unsicher tastend, sich iiber weite, aber seichte Oberflichen ver-
breitete, plotzlich michtig in Fluss gerit, wenn es jene besondere
Verkettung von Umstinden erreicht, die seit jeher zum Zustande-
kommen des Urbildes beigetragen haben. Der Moment, wo die
mythologische Situation eintritt, ist immer gekennzeichnet durch

972



eine besondere emotionale Intensitdt, es ist, wie wenn Saiten in
uns beriihrt wiirden, die sonst nie klangen, oder Gewalten entfesselt
wiirden, von deren Dasein wir nichts ahnten. Der Anpassungs-
kampf ist eine miihsame Sache, da wir uns bestindig mit indivi-
duellen, d. h. atypischen Bedingungen auseinanderzusetzen haben.
Es ist daher kein Wunder, dass wir dann, wenn wir eine typische
Situation erreichen, plétzlich entweder eine ganz besondere Befreiung
verspiiren, uns wie getragen fiihlen, oder dass es uns ergreiit, wie
eine iibermichtige Gewalt. Wir sind in solchen Momenten nicht mehr
Einzelwesen, sondern Gattung, die Stimme der ganzen Menschheit
erhebt sich in uns. Daher ist auch der Vereinzelte wenig imstande,
seine Krifte in vollstem Mafe zu niitzen, es sei denn, dass eine
dieser Kollektivvorstellungen, die man Ideale nennt, ihm zu Hilfe
kommt und alle jene Instinktkrafte in ihm entfesselt, deren Zugang
der gewohnliche bewusste Wille aliein niemals finden kann. Die
wirksamsten der Ideale sind immer mehr oder weniger durchsichtige
Varianten eines Archetypus, was man leicht daran erkennen kann,
dass solche Ideale gerne allegorisiert werden, z. B. das Vaterland
als Mutter, wobei der Allegorie allerdings nicht die geringste Motiv-
kraft zukommt, als welche ndmlich dem Symbolwerte der Vater-
landidee entstammt. Der entsprechende Archetypus nidmlich ist die
sog. participation mystique des Primitiven mit dem Boden, den er
bewohnt, und der nur seine Ahnengeister enthilt. Fremde ist Elend.

Jede Beziehung auf den Archetypus, sei sie erlebt oder blo8
gesagt, ist ,riithrend“, d. h. sie wirkt, denn sie 16st eine stirkere
Stimme in uns aus, als die unsrige. Wer mit Urbildern spricht,
spricht wie mit tausend Stimmen, er ergreiit und tiberwaltigt, zu-
gleich erhebt er das, was er bezeichnet, aus dem Einmaligen und
Vergidnglichen in die Sphire des immer Seienden, er erh6ht das per-
sonliche Schicksal zum Schicksal der Menschheit und dadurch I§st
er auch in uns alle jene hilfreichen Kréite, die es der Menschheit
je und je ermoglicht haben, sich aus aller Fahrnis zu retten und
auch die lingste Nacht zu iiberdauern.

Das ist das Geheimnis der Kunstwirkung. Der schépferische
Prozess, soweit wir ihn iiberhaupt zu verfolgen vermégen, besteht
in einer unbewussten Belebung des Archetypus, und in einer Ent-
wicklung und Ausgestaltung desselben bis zum vollendeten Werk.
Die Gestaltung des urtiimlichen Bildes ist gewissermafen eine Uber-

973



setzung in die Sprache der Gegenwart, wodurch es sozusagen Jedem
ermoglicht wird, wieder den Zugang zu den tiefsten Quellen des
Lebens zu finden, die ihm sonst verschiittet wiren. Darin liegt
die soziale Bedeutsamkeit der Kunst: sie arbeitet stets an der
Erziehung des Zeitgeistes, denn sie fiihrt jene Gestalten herauf, die
dem Zeitgeist am meisten mangelten. Aus der Unbeiriedigung der
Gegenwart zieht sich die Sehnsucht des Kiinstlers zuriick, bis sie
jenes Urbild im Unbewussten erreicht hat, welches geeignet ist, die
Mangelhaftigkeit und Einseitigkeit des Zeitgeistes am wirksamsten
zu kompensieren. Dieses Bild ergreift sie, und indem sie es aus
tiefster Unbewusstheit emporzieht und dem Bewusstsein annéhert,
verdndert es auch seine Gestalt, bis es vom Menschen der Gegen-
wart nach seinem Fassungsvermdgen aufgenommen werden kann.

Die Art des Kunstwerkes gestattet uns einen Riickschluss auf
den Charakter des Zeitalters, in dem es entstanden ist. Was
bedeutet der Realismus und Naturalismus fiir sein Zeilalter? was
die Romantik? was der Hellenismus? Es sind Richtungen der
Kunst, die das heraufbrachten, was der jeweiligen geistigen Atmo-
sphdre am meisten nottat. Der Kiinstler als Erzieher seines Zeit-
alters betrachtet — davon konnte man heutzutage noch des Lingern
reden.

Wie die einzelnen Individuen, so haben auch Voélker und Zeiten
ihre eigentiimlichen Geistesrichtungen oder Einstellungen. Schon
das Wort ,Einstellung“ verrit die notwendige Einseitigkeit, die mit
jeder bestimmten Richtung gegeben ist. Wo Richtung ist, ist Aus-
schlieBung. AusschlieBung aber heiBt, dass so und so viel Psychi-
sches, das mitleben konnte, nicht mitleben darf, weil es der allge-
meinen Einstellung nicht entspricht. Der normale Mensch kann
die allgemeine Richtung ohne Schaden ertragen, der Mensch der
Seitenwege und der Umwege, der nicht, wie der Normale, auf
breiten HeerstraBen laufen kann, wird es daher sein, der am ehesten
das entdecken wird, was abseits der grofien Strafle liegt und aufs
Mitleben harrt. Die relative Unangepasstheit des Kiinstlers ist sein
wahrer Vorteil, sie erméglicht es ihm, der groflen Strafie fernzu-
bleiben, seiner eigenen Sehnsucht nachzugehen und das zu finden,
was die andern entbehrten, ohne es zu wissen. So, wie im ein-
zelnen Individuum die Einseitigkeit seiner bewussten Einstellung
durch unbewusste Reaktionen auf dem Wege der Selbstregulierung

974



korngiert wird, so stellt die Kunst einen Prozess der geistigen
Selbstregulierung im Leben der Nationen und Zeiten dar.

Ich bin mir der Tatsache bewusst, dass ich nur Anschauungen
geben konnte, und auch diese nur in gedrdngter Skizzierung. Ich
darf aber vielleicht hoffen, dass man all das, was ich nicht sagen
konnte, nimlich die konkrete Anwendung auf das dichterische Kunst-
werk, bereits mitgedacht und damit meinen abstrakten Gedanken-
hiillen Fleisch und Blut verliehen hat.

ZURICH-KUSNACHT C. G. JUNG

ooo

GRUNDLAGE DER ETHIK

Wenn wir eine Liuterung und Vertiefung der ethischen An-
schauungen und Férderung ethischer Bestrebungen bezwecken, so
miissen wir vor allem uns auf eine feste Grundlage der Ethik stiitzen
kénnen. Wir miissen eine Antwort geben konnen auf die Frage:
,Was ist gut und was ist bose?”

Gesetzt, dass es mir personlich vollkommen klar vor dem Geist
stiinde, was gut und was nicht gut ist, und dass ich fiir meine
Person genau anzugeben wiisste, wo die Grenzlinie zwischen gut
und bose liegt, so wiirde sich ein Andrer doch wenig darum kiim-
mern, was in dieser Hinsicht meine persénliche Meinung wire.

Diese hat fiir einen Andern ebenso viel oder ebenso wenig
Wert, wie die subjektive Meinung hunderttausend anderer Individuen.

Wenn ich also iiber Ethik schreiben, ethische Normen feststellen
will, so werde ich versuchen miissen, einen objektiven Standpunkt
zu gewinnen; ich werde einen ethischen Mafistab anlegen miissen,
einen MaBstab des Guten und Bosen, der nicht nur von mir selbst,
sondern auch von denjenigen, an die ich meine Betrachtung richte,
als giiltig anerkannt wird. Welchen Mafistab soll ich wahlen? Was
soll die Grundlage meiner Ethik, meines Urteils iiber gut und
bdse sein?

Manchem wird die Antwort auf diese Frage leicht genug diinken,
indem er sagt: Gibt es denn irgendeine zuverldssige Grundlage
auBer Gottes Wort, aufler der Bibel.

Fiir euch, die ihr dies sagt, vielleicht nicht. Allein, wenn ich
ohne weiteres diese Grundlage annehme, wiirde ich nur zu dem

975



	Über die Beziehungen der analytischen Psychologie zum dichterischen Kunstwerk [Schluss]

