
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Nietzsche in Frankreich

Autor: Groethuysen, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NIETZSCHE IN FRANKREICH
Nietzsche klagt einmal über „die Abstumpfung aller modernen

Menschen gegen Bücher, welche sie eben durchaus nicht mehr
ernst nehmen wollen". Auch Nietzsches Büchern ist es nicht anders

gegangen. Zunächst brachte man alles das, was er in seinen
Schriften gelehrt hatte, auf eine einzige Formel: der Übermensch.
Was dann noch übrig blieb und nicht ohne weiteres dazu passen
wollte, wurde einfach mit dem Namen „paradoxe Bemerkungen"
abgetan, was mit anderen Worten hieß, dass man solches nicht
allzu ernst zu nehmen brauchte. Oder um sich die Sache noch
leichter zu machen und sich jede weitere Mühe ein für allemal
zu ersparen, wies man darauf hin, dass Nietzsche sich des öfteren

widersprochen habe, und da zwei sich widersprechende Behauptungen

bekanntlich sich gegenseitig aufheben, so sah sich der

Kritiker in die glückliche Lage versetzt, dass er sich hinfort um
keine der beiden mehr zu kümmern brauchte.

Charles Andler in seinem groß angelegten Werke, von dem

jetzt der dritte Band vorliegt (Charles Andler. Nietzsche, sa vie
et sa pensée. Le pessimisme esthétique de Nietzsche. Sa
philosophie à l'époque wagnérienne. Editions Bossard. Paris 1921) hat
Nietzsche durchaus ernst genommen. In diesem Sinne trifft ihn
jedenfalls nicht der Vorwurf, den Nietzsche seinen Zeitgenossen
gemacht hat: er ist kein „moderner Mensch". Jeder Gedanke
Nietzsches ist ihm bedeutsam; die leichte Form, in der die
Gedanken auftreten, das oft Fragmentarische ihrer Ausführung,
verleiten ihn nicht dazu, ihnen weniger Gewicht beizulegen. Sein
Werk ist der erste große Versuch, die Gedankenwelt Nietzsches in
alles umfassender Weise zur Darstellung zu bringen. Überall spürt
er den inneren Zusammenhängen nach, um aus der Fülle der sich
kreuzenden und sich nach allen Richtungen unaufhörlich hin und her
bewegenden Gedanken ein Gesamtbild des Lebens und des Denkens
Nietzsches entstehen zu lassen. Dabei ist sich Andler der Schwierigkeit

seiner Aufgabe voll bewusst. Denn wie ist es in der Tat möglich,

die Ideen Nietzsches einer bestimmten Ordnung zu unterwerfen,
ohne dass sie dabei diese Eigenlebendigkeit einbüßen, die sie

auszeichnet, und die jedem einzelnen Gedanken den Charakter von etwas

Einmaligem verleiht, das so und nicht anders erlebt werden konnte

960



Nietzsche war kein systematischer Denker; er stand den
Versuchen, „lückenlose Systeme" zu bilden, mit Misstrauen gegenüber.
Was ihn dabei abstieß — er hatte vor allem die Versuche der
philosophischen Epigonen seiner Zeit im Auge — war, so führt
es Andler aus, vor allem die Natur der Begriffe, deren man sich
bedient, um ein System zu bauen, das Material des Aufbaus. Damit
sich das Gebäude widerstandsfähig und als in sich geschlossen
erweise, erhalten die Begriffe etwas Starres, Massiges ; so erst werden
sie tragfähig. Nietzsche hat zu sehr das Bewusstsein des Eigenwertes

der Gedanken, als dass er sie zu Grundbegriffen vergröbern
möchte, als dass er sich dazu verstehen könnte, ihre individuelle
Lebendigkeit zugunsten eines wohlgeordneten Systems zu opfern.
So gibt er sich mit frohem Wagemute der Fülle seiner Gedanken
hin, ohne die bange Sorge zu kennen, wie denn zum Schluss das
alles einmal zusammenstimmen wird und ohne sich jemals der
mühevollen und Aufopferung heischenden Arbeit zu entziehen, alles
das auszumerzen, was sich als zu lebendig und zu widerspenstig
erweist, um sich der notwendigen philosophischen Disziplin zu
fügen.

So scheint jeder Gedanke bei Nietzsche zunächst ausschließlich
sein eigenes Leben zu führen; keine Formel bindet ihn, kein
Gesetz weist ihm seine Stelle innerhalb eines Ganzen zu. Nun
aber ist es das Merkwürdige, dass für den, der tiefer in Nietzsches
Ideenwelt eindringt, die Gedanken ganz von selbst ohne äußeren
Zwang zur Einheit sich zusammenzuschließen scheinen. Um diesen
Vorgang zu erklären, führt Charles Andler als Beispiel die Ver-
fahrungsweisen der modernen impressionistischen Maler an. Auch
diese haben zunächst die festen Formen aufgelöst; zugleich aber
lehrten sie uns eine neue Art, Einheit zu sehen. Sie konstruieren
nicht das Bild; sie lassen es in der Anschauung werden. So ist
es mit der Philosophie Nietzsches. Wenn wir einmal den richtigen
Standort gefunden haben, so schließen sich für unseren Blick seine
Gedanken zu höheren Einheiten zusammen; wir verstehen ihre
Zusammenhänge.

Von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet Andler das Schaffen
Nietzsches in seinen verschiedenen Phasen. Er zeigt, wie sich in
Nietzsches Entwicklungsgang verschiedene Perioden unterscheiden
lassen, bestimmt durch große „schöpferische Inspirationen", die

961



dann auf Jahre hinaus sein Denken und sein Erleben bestimmen,
Wertintuitionen, in denen alles, das Leben und die Menschen, ihm
in einem verwandelten Lichte erscheint. Nietzsche selbst überschaut
zunächst noch nicht das Ganze; er sieht nur von ferne die neue
Welt. Es sind gleichsam Gestalten nur, die sich vom Hintergrunde
ablösen, auf ihn eindringen, Gestalten aus einem nie geschauten,
nie betretenem Lande. Erst allmählich wird er heimisch in seiner
neuen Welt, übersieht er sein Reich. Aber damit er sich ganz als

Herrscher fühle, damit er das neue Land sein eigen nennen könnte,
muss er vernichten, muss er die alten Werte zerstören.

Dass der „Nihilist" und der „Prophet" bei Nietzsche im engsten
untrennbaren Zusammenhang miteinander stehen, hat Charles Andler
klar erkannt. Nur im Aufbauen und Zerstören zugleich kann
Nietzsche von seiner Welt Besitz ergreifen; beides sind im Grunde

nur Entfaltungen der ursprünglichen Vision, in der ihm zum erstenmal

das verheißene Land erschienen war. So stellt es Andler dar,
während die meisten Biographen Nietzsches die tiefere Einheit
beider Momente nicht gesehen haben und dem kritisch-zerstörenden
Elemente fremd gegenüberstanden. Für sie ist Nietzsche ein reiner
„Idealist" ; mit dem „Nihilisten" wissen sie nichts anzufangen.
„Wo ihr ideale Dinge seht, sehe ich — Menschliches, ach nur
Allzumenschliches" sagt Nietzsche im Ecce homo. Manche
Philosophen in Deutschland, so scheint es mir, verdenken es im Grunde
ihres Herzens Nietzsche, dass er so hellsichtig gewesen ist. „Ich
schätze den Wert von Menschen, von Rassen darnach ab, wie

notwendig sie den Gott nicht abgetrennt vom Satyr zu verstehen
wissen," sagt Nietzsche. Die meisten seiner Biographen scheinen
mir dies nicht recht verstanden zu haben.

Indem Andler in der Geistesentwicklung Nietzsches die innere
Einheit des kritischen und des aufbauenden Momentes erfasst,
öffnet sich ihm zugleich das Verständnis für bestimmte Einflüsse,
die in Nietzsches Leben und Denken eine große Rolle gespielt
haben, und die nur so in ihrer vollen Bedeutung gewürdigt werden
können. Nietzsche verdankt den Franzosen sehr viel ; ihre Schriften
haben eine befreiende Wirkung auf seinen Geist ausgeübt. „Wer
unter Deutschen lebt, muss sich schon glücklich schätzen, einen
zu finden, der von jener idealistischen Selbst-Belügnerei und
Farbenblindheit sich fern hält, welche die Deutschen lieben und beinahe

962



als Tugend selbst verehren („die Franzosen mit ihren Montaigne,
La Rochefoucauld, Pascal, Chamfort, Stendhal sind eine viel
reinlichere Nation des Geistes"). So drückt es Nietzsche aus in einem
Fragment seines Nachlasses. Was er bei den Franzosen suchte, war
Realismus, war Analyse, war eine gewisse Hellsichtigkeit; sie lehrten
ihn „de voir clair dans ce qui est", wie es an einer Stelle aus Stendhal
heißt, die Nietzsche einmal zittiert. Er hasste diese „innerlichste
Feigheit vor der Realität, die auch die Feigheit vor der Wahrheit
ist", diesen „innerlichsten Feminismus, der sich gern .Idealismus'
nennt und jedenfalls Idealismus glaubt", und gerade bei den
französischen Denkern fand er das, was er suchte: die Kraft, mit
allen Illusionen aufzuräumen, den Mut zur Wahrheit.

So dachte Nietzsche, und seine Auffassung dessen, was als
die eigentliche Leistung des französischen Geistes zu betrachten
ist, ist nicht nur wertvoll für das Verständnis seines eigenen Lebens
und Schaffens, sondern sie scheint mir auch einen höchst bedeutsamen

Hinweis zu enthalten für diejenigen, die sich heute die
Frage stellen, was der Franzose dem Deutschen sein kann. Auf
diese Frage antwortet der gebildete Deutsche meist in der Weise,
dass er gewisse französische Denker und Dichter anführt, denen
er sich auf Grund einer gemeinsamen romantisch-metaphysischen
Grundstimmung verwandt fühlt; vorzugsweise sind es katholische
Gefühlswerte, die ihn anziehen. Die skeptisch-kritischen Denker
dagegen, die ohne Erbarmen auf den Grund aller menschlichen
Illusionen gingen, die großen Zerstörer und Befreier, bleiben ihm
meist fremd. Nietzsche hat darüber ganz anders gedacht und
vielleicht könnte uns sein Beispiel manches lehren. In dem
demnächst erscheinenden vierten Bande seines großen Werkes wird Charles
Andler des Näheren ausführen, was für Nietzsche in der nach-
wagnerschen Periode das Studium der „französischen Moralisten"
bedeutete. Andlers Ausführungen werden uns nicht bloß manchen
neuen Aufschluss über Nietzsche geben, sondern auch dazu
beitragen, uns verstehen zu lehren, welches die wahren Werte des
französischen Geistes für den Deutschen sind.

PARIS BERNHARD GROETIIUYSEN

963


	Nietzsche in Frankreich

