Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Uber die Beziehungen der analytischen Psychologie zum dichterischen
Kunstwerk

Autor: Jung, C.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749043

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Und so geh ich auf und nieder,
Tanze innerlich,

Summe dumme Gassenlieder,
Lobe Gott und mich,

Trinke Wein und phantasiere,
Dass ich Pascha wir,

Fiihle Sorgen an der Niere,
Lichle, trinke mehr,

Sage Ja zu meinem Herzen
(Morgens geht es nicht),

Spinne aus vergangnen Schmerzen
Spielend ein Gedicht,

Sehe Mond und Sterne kreisen,
Ahne ihren Sinn,

Fiihle mich mit ihnen reisen
Einerlei wohin.

ooo

UBER DIE BEZIEFHUNGEN
DER ANALYTISCHEN PSYCHOLOGIE
ZUM DICHTERISCHEN KUNSTWERK?”

Die Auigabe, iiber die Beziehungen der analytischen Psycho-
logie zum dichterischen Kunstwerk zu sprechen, ist mir, trotz ihrer
Schwierigkeit, eine willkommene Gelegenheit, meinen Standpunkt
in der vielumstrittenen Frage des Verhiltnisses von Psychologie
und Kunst klarzulegen. Zweifellos haben beide Gebiete trotz ihrer
Inkommensurabilitdt nichste Beziehungen zueinander, die zu einer
Auseinandersetzung unmittelbar auffordern. Diese Beziehungen be-
ruhen auf der Tatsache, dass die Kunst in ihrer Ausiibung eine
psychologische Tatigkeit ist, und insofern sie eine solche ist, kann
und soll sie auch einer psychologischen Betrachtungsweise unter-
worfen werden, denn unter diesem Gesichtswinkel ist sie, wie jede
aus psychischen Motiven hervorgegangene menschliche Tatigkeit,
ein Objekt der Psychologie. Mit dieser Feststellung ist aber auch

1) Ein Vortrag, gehalten in der Gesellschaft fiir deutsche Sprache und
Literatur, Zirich, im Mai 1922.

914



eine sehr deutliche Beschrdnkung der Anwendung des psychologi-
schen Gesichtspunktes gegeben: Nur der Teil der Kunst, welcher
im Prozess der Fkiinstlerischen Gestaltung besteht, kann Gegen-
stand der Psychologie sein, nicht aber jener, der das eigentliche
Wesen der Kunst ausmacht. Dieser zweite Teil kann, als die Frage,
was Kunst in sich selbst sei, nie Gegenstand einer psychologi-
schen, sondern nur einer dsthetisdh-Rinstlerischen Betrachtungs-
weise sein. Eine #hnliche Unterscheidung miissen wir ja auch
durchfithren auf dem Gebiete der Religion: auch dort kann eine
psychologische Betrachtung nur in Hinsicht der emotionalen und
symbolischen Phdnomene einer Religion stattfinden, wodurch aber
das Wesen der Religion keineswegs beriihrt wird, und auch nicht
beriihrt werden kann. Wire letzteres moglich, so konnte nicht nur
die Religion, sondern auch die Kunst als ein Unterabschnitt der
Psychologie behandelt werden. Damit soll allerdings keineswegs
in Abrede gestellt werden, dass solche Ubergriffe tatsichlich statt-
finden. Wer sie aber begeht, der vergisst offenbar, dass es auch
der Psychologie leicht so gehen konnte, indem man ihren spezi-
fischen Wert und ihre eigentliche Wesenheit dadurch zu nichte
machte, dass sie als blofie Gehirntdtigkeit neben andern Driisen-
titigkeiten in einem Unterabschnitt der Physiologie abgehandelt
wiirde. Auch das ist, wie allgemein bekannt, schon vorgekommen.

Kunst ist ihrem Wesen nach keine Wissenschaft, und Wissen-
schaft ist ihrem Wesen nach keine Kunst; deshalb haben beide
Geistesgebiete ein Reservat, das nur ihnen eigentiimlich ist und
sich nur aus sich selbst erklidren kann. Wenn wir daher vom Ver-
haltnis der Psychologie zur Kunst sprechen, so handeln wir nur
von jenem Teile der Kunst, der iiberhaupt einer psychologischen
Betrachtungsweise ohne Ubergriff unterworien werden kann. Was
immer die Psychologie iiber die Kunst ausmachen kann, wird sich
auf den psychologischen Prozess der kiinstlerischen Tiatigkeit be-
schrinken und niemals das innerste Wesen der Kunst selber be-
treffen. Dies kann ebensowenig der Fall sein, wie dass der Intellekt
das Wesen des Gefiihls darstellen oder gar erfassen konnte. Ja,
diese beiden Dinge wiirden als getrennte Wesenheiten iiberhaupt
gar nicht existieren, wenn sich ihre prinzipielle Verschiedenheit
nicht schon ldngst der Einsicht auigedrangt hédtte. Die Tatsache,
dass beim Kinde der , Streit der Fakultaten“ noch nicht ausgebrochen

915



ist, sondern kiinstlerische, wissenschaitliche und religiése Mdoglich-
keiten noch ruhig nebeneinander schlummern, oder die andere
Tatsache, dass beim Primitiven die Ansidtze zur Kunst, zur Wissen-
schaft und Religion noch ungetrennt im Chaos der magischen
Mentalitit beisammenliegen, oder endlich jene dritte Tatsache, dass
beim Tiere vom ,Geiste“ iiberhaupt noch nichts zu merken ist,
sondern blo8 von ,Naturinstinkt® — alle diese Tatsachen beweisen
nichts fiir eine prinzipielle Einheit des Wesens von Kunst und
Wissenschaft, die allein eine gegenseitige Subsumtion, resp. eine
Reduktion des einen aufs andere berechtigen wiirde. Denn, wenn
wir im geistigen Entwicklungszustand so weit zuriickgehen, bis die
prinzipiellen Unterschiede der einzelnen Geistesgebiete iiberhaupt
unsichtbar geworden sind, so sind wir damit nicht zur Erkenntnis
eines tiefern Prinzips ihrer Einheit gelangt, sondern blofl zu einem
entwicklungsgeschichtlich frithern Zustand der Undifferenziertheit,
in welchem weder das eine noch das andere existierte. Dieser
elementare Zustand ist aber kein Prinzip, aus dem wir einen Schluss
auf das Wesen spiterer und hoher entwickelter Zustinde ableiten
konnten, auch wenn diese direkt, wie dies ja stets der Fall ist,
daraus hervorgehen. Die wissenschaftliche Einstellung wird natiir-
lich stets die Neigung haben, zu Gunsten einer kausalen Ableitung
das Wesen eciner Differenzierung zu {ibersehen und danach trachten,
diese einem zwar allgemeineren, aber auch elementareren Begriff
unterzuordnen.

Diese Uberlegungen scheinen mir heute gerade sehr am Platze
zu sein, denn wir haben es in neuerer Zeit vielfach erlebt, dass
besonders dichterische Kunstwerke in einer Art gedeutet worden
sind, welche eben gerade dieser Zurfickfiihrung auf elementare Zu-
stinde entspricht. Man kann wohl die Bedingungen des kiinstleri-
schen Schaffens, den Stoff und dessen individuelle Behandlung
z. B. auf das personliche Verhdltnis des Dichters zu seinen Eltern
zuriickfiihren, wobei aber fiir das Verstindnis seiner Kunst nichts
gewonnen ist. Man kann ndmlich dieselbe Zuriickfiihrung in allen
moglichen andern Fillen machen, und nicht zuletzt auch in Fillen
krankhafter Stérung. Auch Neurosen und Psychosen sind auf das
Verhiltnis des Kindes zu den Eltern zu reduzieren, so gut wie gute
und schlechte Gewohnheiten, Uberzeugungen, Eigenarten, Leiden-
schaiten, besondere Interessen usw. Man kann aber nicht wohl

916



annehmen, dass alle diese sehr verschiedenartigen Dinge sozusagen
eine und dieselbe Erkldrung hitten, sonst kime man ja zum Schlusse,
dass sie auch eine und dieselbe Sache wiren. Wenn also ein Kunst-
werk genau so erkldrt wird, wie eine Neurose, so ist entweder das
Kunstwerk eine Neurose oder die Neurose ein Kunstwerk. Als ein
paradoxes Wortspiel kénnte man eine solche fagon de parler gelten
lassen, aber der gesunde Menschenverstand striubt sich dagegen,
Kunstwerk und Neurose auf einer Linie zu sehen. Eine Neurose
wird hochstens ein analysierender Arzt durch die Brille eines pro-
fessionellen Prijudiciums als Kunstwerk ansehen kénnen, aber dem
denkenden Laien wird es nie einfallen, ein krankhaftes Phinomen
mit Kunst zu verwechseln, wenn schon auch er die Tatsache nicht
leugnen kann, dass das Zustandekommen eines Kunstwerkes unter
dhnlichen psychologischen Vorbedingungen steht, wie eine Neurose.
Dem ist aber natiirlicherweise so, weil gewisse psychische Vor-
bedingungen iiberall vorhanden sind, und zwar sind es, wegen der
relativen Gleichheit der menschlichen Lebensbedingungen, immer
wieder dieselben, handle es sich nun um einen nervgsen Gelehrten,
um einen Dichter oder um einen Normalmenschen. Alle haben
wohl Eltern gehabt, alle haben einen sogenannten Vater- und
Mutterkomplex, alle haben Sexualitit und damit gewisse typische,
allgemein menschliche Schwierigkeiten. Dass dieser Dichter mehr
von seinem Verhiltnis zum Vater, jener aber mehr von seiner
Mutterbindung beeinflusst ist, ein dritter endlich in seinen Werken
unverkennbare Spuren von Sexualverdringung aufweist, all das
l4sst sich auch von allen Neurotikern und iiberdies von allen nor-
malen Menschen sagen. Und darum ist fiir die Beurteilung des
Kunstwerkes damit nichts Spezifisches gewonnen. Bestenfalls wird
dadurch die Kenntnis der historischen Vorbedingungen erweitert
und vertieft. Tatsdchlich hat die von Freud inaugurierte Richtung
der medizinischen Psychologie fiir den Literarhistoriker manche
neue Anregung gegeben, gewisse Eigenarten des individuellen
Kunstwerkes in Zusammenhang mit personlichen, intimen Erleb-
nissen des Dichters zu bringen. Damit soll nicht gesagt sein, dass
die wissenschaitliche Behandlung des dichterischen Kunstwerkes
nicht schon ldngst gewisse Fiaden aufgedeckt hitte, welche das
personliche, intime Erleben des Dichters seinem Werke — absicht-
lich oder unabsichtlich — eingewoben hat. Die Arbeiten von Freud

i



ermoglichen aber eine unter Umstdnden tiefergreifende und mehr
erschopfende Aufzeigung der Einfliisse der bis in die fritheste Kind-
heit zuriickreichenden Erlebnisse auf das kiinstlerische Schaifen.
Mit Ma8 und Geschmack angewendet, ergibt sich ein oft reizvolles
Gesamtbild von der Art, wie die kiinstlerische Schépfung in das
personliche Leben des Kiinstlers einerseits verwoben ist, anderer-
seits wieder aus dieser Verflechtung hervortritt. Insoweit unter-
scheidet sich die sogenannte Psydicanalyse des Kunstwerkes im
Prinzip keineswegs von einer weitgehenden und geschickt niian-
cierten literarisch-psychologischen Analyse. Der Unterschied ist
hochstens ein gradueller, aber gelegentlich iiberraschend durch
indiskrete Schliisse und Nachweise, die einem etwas delikateren
Zufassen schon aus Taktgefiihl leicht entgehen. Dieser Mangel an
Scheu vor dem Menschlich-Allzumenschlichen ist eben die pro-
fessionelle Eigentiimlichkeit einer medizinischen Psychologie, die,
wie schon Mephistopheles richtig erkannt hat, gerne ,zum Will-
komm*“ ,nach allen Siebensachen tappt“, ,um die ein Andrer viele
Jahre streicht“ — aber leider nicht immer zu ihrem eigenen Vor-
teil. Die Moglichkeit kiihner Schliisse verfiihrt leicht zu Gewalt-
streichen. Ein klein bischen chronique scandaleuse ist oft das Salz
einer Biographie, aber ein bischen mehr ist unreinliche Schniiffelei,
eine Katastrophe des guten Geschmackes unter dem Deckmantel
der Wissenschaft. Unversehens wendet sich dabei das Interesse
vom Kunstwerk ab und verliert sich im labyrinthisch verschlunge-
nen Gewirre psychischer Vorbedingungen, und der Dichter wird
zum Kklinischen Fall, eventuell zum soundsovielten Beispiel der
Psychopathia sexualis. Damit hat sich aber auch die Psychoanalyse
des Kunstwerkes aus ihrem Objekt heraus entfernt und die Dis-
kussion auf ein Gebiet verlegt, das ganz allgemein menschlich und
fiir den Kiinstler nicht im geringsten spezifisch und namentlich fiir
seine Kunst sehr unwesentlich ist.

Diese Art Analyse fiihrt vor das Kunstwerk in die Sphére all-
gemein-menschlicher Psychologie, aus der neben dem Kunstwerk
auch noch alles andere entstehen kann. Eine hieraus auf das Kunst-
werk bezogene Erkldrung ist demgemifl eine Flachheit, wie etwa
der Satz: ,Jeder Kiinstler ist ein Narzissist. Jeder, der seine eigene
Linie soviel wie mdoglich durchfiihrt, ist ein ,Narzissist“, wenn es
iiberhaupt gestattet ist, einen so speziell geprdgien Begriff der

918



Neurosenpathologie in so weiter Anwendung zu gebrauchen, und
darum sagt ein solcher Satz auch nichts, sondern er ist blof iiber-
raschend, in der Art eines bon-mot. Weil sich diese Art Analyse
gar nicht mit dem Kunstwerk selbst befasst, sondern danach trachtet,
sobald wie mdglich in die Hinter- und Untergriinde maulwurf-
dhnlich sich einzugraben, so gelangt sie stets in dieselbe allge-
meine Erde, welche alle Menschheit trdgt, und darum sind ihre
Erkldrungen von erschiitternder Monotonie — dasselbe, was man
auch in der drztlichen Sprechstunde héren kann.

Die reduktive Methode Freuds ist eben eine medizinische
Behandlungsmethode, welche ein krankhaftes und uneigentliches
Gebilde als Objekt hat. Dieses krankhaite Gebilde steht an Stelle
einer normalen Leistung und muss daher zerstért werden, damit
der Weg fiir die gesunde Anpassung frei wird. In diesem Falle
ist die Zuriickfiihrung auf eine allgemein menschliche Basis durch-
aus am Platze. Auf das Kunstwerk verwendet, fiihrt diese Methode
zu den eben geschilderten Resultaten: Sie schilt aus dem schim-
mernden Gewande das Kunstwerkes die nackte Alltiglichkeit des
elementaren homo sapiens heraus, zu welcher Spezies auch der
Dichter zihlt. Der goldene Schein hochsten Schaffens, von dem
man sich zu sprechen anschickte, erlischt, weil er derselben Atz-
methode ausgesetzt wurde, wie die triigerische Phantastik einer
Hysterie. Eine solche Sektion ist gewiss sehr interessant, und viel-
leicht von ebensoviel wissenschaftlichem Wert, wie die Obduktion
des Gehirns von Nietzsche, die uns zeigen konnte, an welcher
atypischen Form von Paralyse er gestorben ist. Hat dies aber mit
Zarathustra etwas zu tun? Was immer seine Hinter- und Unter-
griinde gewesen sein mdégen, ist er nicht ganz und eine Welt,
jenseits von menschlicher, allzumenschlicher Unzuldnglichkeit, jen-
seits von Migrdne und Gehirnzellenatrophie?

Ich sprach bisher von der reduktiven Methode Freuds, ohne
mit Einzelheiten zu sagen, worin die Methode besteht. Es handelt
sich um eine medizinisch-psychologische Technik der psychischen
Krankenuntersuchung, welche sich ausschliefilich mit den Wegen
und Mitteln befasst, wie man den bewussten Vordergrund umgehen
oder durchschauen kann, um zum psychischen Hintergrund, zum
sogenannten Unbewussten, zu gelangen. Diese Technik beruht auf
der Voraussetzung, dass der neurotische Kranke gewisse psychische

919



Inhalte aus dem Bewusstsein verdringe, infolge deren Inkompati-
bilitit oder Unvereinbarkeit mit dem Bewusstsein. Diese Unver-
einbarkeit ist als eine moralische gedacht, demgemifi miissen die
verdringten Inhalte einen entsprechend negativen Charakter tragen,
nimlich einen infantil-sexuellen, obszénen bis kriminellen, der sie
dem Bewusstsein als unannehmbar erscheinen ldsst. Da kein Mensch
vollkommen ist, so besitzt jeder einen solchen Hintergrund, ob er
das nun zugeben kann oder nicht. Deshalb kann man ihn auch
iiberall entdecken, wenn man nur die von Freud ausgearbeitete
Deutungstechnik anwendet.

Es ist mir natiirlich unmoglich, auf die Einzelheiten der
Deutungstechnik einzutreten. Ich muss mich mit einigen Andeu-
tungen begniigen. Die unbewussten Hintergriinde bleiben nicht
inaktiv, sondern sie verraten sich durch charakteristische Beein-
flussungen der Bewusstseinsinhalte. Sie erzeugen z. B. Phantasie-
produkte von eigentiimlicher Beschaffenheit, die manchmal leicht
auf gewisse sexuelle Hintergrundsvorstellungen zu deuten sind.
Oder sie bewirken gewisse charakteristische Stérungen der bewussten
Abldufe, die ebenfalls auf verdridngte Inhalte reduzierbar sind. Eine
ganz wichtige Quelle fiir die Kenntnis der unbewussten Inhalte
sind die Triume, welche direkte Produkte der Tatigkeit des Un-
bewussten sind. Das Wesentliche der reduktiven Methode Freuds
besteht darin, dass sie alle Indizien unbewusster Unter- und Hinter-
griinde sammelt und durch Analyse und Deutung derselben die
elementaren unbewussten Triebvorgdnge rekonstruiert. Diejenigen
Bewusstseinsinhalte, welche unbewusste Hintergriinde ahnen lassen,
nennt Freud unrichtigerweise Symbole, wahrend ste in seiner Lehre
nur die Rolle von Zeidien oder Symptomen von Hintergrunds-
vorgdngen spielen, und keineswegs diejenige des eigentlichen
Symboles, als welches ein Ausdruck verstanden werden muss fiir
eine annoch nicht anders oder besser zu fassende Anschauung.
Wenn z. B. Plato das ganze erkenntnis-theoretische Problem im
Gleichnis von der Hohle ausdriickt, oder wenn Christus den Be-
griff des Gottesreiches in seinen Gleichnissen ausspricht, so sind
dies echte und rechte Symbole, namlich Versuche, eine Sache
auszudriicken, fiir die noch kein Wortbegriff existiert. Wenn wir
Platos Gleichnis nach Freud deuteten, so kdmen wir natiirlicher-
weise auf den Uterus, und wir hitten erwiesen, dass selbst Platos

920



Geist noch tief im Urspriinglichen stak, ja selbst im ,Infantil-
Sexuellen“. Damit hatten wir aber auch griindlich iibersehen, was
Plato aus den primitiven Vorbedingungen seiner philosophischen
Anschauung schopferisch gestaltet hat; ja, wir wiren achtlos gerade
an seinem Wesentlichsten voriibergegangen und héitten blof8 ent-
deckt, dass er ,infantile Phantasien hatte, wie alle andern ge-
wohnlichen Sterblichen. Eine solche Festlegung hitte nur Wert fiir
den, der Plato fiir ein {ibermenschliches Wesen hielte, und nun
mit Genugtuung feststellen kann, dass selbst Plato ein Mensch
war. Wer aber konnte Plato fiir einen Gott halten? Doch wohl
nur einer, der unter der Herrschaft infantiler Phantasien steht, also
eine neurotische Mentalitat. Einer solchen ist Reduktion auf allge-
mein-menschliche Wahrheiten zutriglich aus medizinischen Griinden.
Mit dem Sinne des platonischen Gleichnisses hitte dies aber nicht
das Geringste zu tun,

Ich habe mich mit Absicht lingere Zeit bei dem Verhiltnis
der irztlichen Psychoanalyse zum Kunstwerk aufgehalten, und zwar
darum, weil diese Art von Psychoanalyse auch zugleich die Freud’sche
Doktrin ist. Freud selber hat durch seinen starren Dogmatismus
dafiir gesorgt, dass die beiden, im Grunde genommen, sehr ver-
schiedenen Dinge vom Publikum fiir identisch gehalten werden.
Man kann aber diese Technik fiir gewisse medizinische Fille mit
Vorteil verwenden, ohne sie zugleich auch zu einer Doktrin zu er-
heben. Und gegen diese Doktrin muss man energische Einwinde
erheben. Sie beruht auf willkiirlichen Voraussetzungen: die Neu-
rosen z. B. beruhen keineswegs auschlieflich auf Sexualverdringung,
ebensowenig die Psychosen. Die Trdume enthalten keineswegs
bloB unvereinbare, verdriangte Wiinsche, welche durch eine hypothe-
tische Traumzensur verhiillt werden. Die Freud’sche Deutungstechnik,
soweit sie unter dem Einfluss seiner einseitigen und deshalb schiefen
Hypothesen steht, ist von handgreiflicher Willkiirlichkeit.

Um dem Kunstwerk gerecht zu werden, muss die analytische
Psychologie das medizinische Prdjudizium génzlich abstreifen, denn
das Kunstwerk ist keine Krankheit und verlangt daher eine ganz
andere Orientierung, als eine drztliche. Wenn der Arzt natiirlicher-
weise den Ursachen einer Krankheit nachforschen muss, um sie
womoglich mit den Wurzeln auszurotten, so muss der Psycholog
ebenso natiirlicherweise dem Kunstwerk gegeniiber eine entgegen-

921



gesetzte Einstellung annehmen. Er wird nicht die fiir das Kunst-
werk fiberfliissige Frage nach den ihm unzweifelhaft vorangegangenen,
allgemein menschlichen Bedingungen auiwerfen, sondern er wird
nach dem Sinn des Werkes fragen, und dessen Vorbedingungen
werden ihn nur insoweit interessieren, als sie fiir das Verstindnis
des Sinnes in Betracht kommen. Die personliche Kausalitit hat
mit dem Kunstwerk so viel und so wenig zu tun, wie der Boden
mit der Pflanze, die aus ihm wichst. Gewiss werden wir einige
Besonderheiten der Pilanze verstehen lernen, wenn wir die Be-
schaffenheit ihres Standortes kennen. Fiir den Botaniker ist dies
sogar eine wichtige Komponente seiner Erkenntnis. Aber niemand
wird behaupten wollen, dass damit alles Wesentliche an der Pflanze
erkannt sei. Die Einstellung aufs Personliche, welche erfordert ist
durch die Frage nach der persdnlichen Kausalitdt, ist dem Kunst-
werk gegeniiber insofern unangebracht, als das Kunstwerk kein
Mensch, sondern tiberpersonlich ist. Es ist eine Sache, die keine
Personlichkeit hat, und fiir die das Personliche daher kein Kriterium
ist. Das echte Kunstwerk hat sogar seinen besonderen Sinn darin,
dass es ihm gelingt, sich aus den Beengungen und Sackgassen
des Personlichen zu befreien und all die Verganglichkeit und Kurz-
atmigkeit des Nur-Persénlichen weit unter sich zu lassen.

Ich muss aus persdnlicher Erfahrung gestehen, dass es fiir den
Arzt keine leichte Sache ist, dem Kunstwerk gegentiber die proies-
sionelle Brille abzulegen und damit auch die landlaufige biologische
Kausalitdt von seiner Anschauung abzustreifen. Ich habe aber ein-
sehen gelernt, dass eine blo8 biologisch orientierte Psychologie
zwar auf Menschen mit einem gewissen Mafi von Berechtigung
angewendet werden kann, nicht aber dem Kunstwerk und daher
auch nicht dem Menschen als Schopier gegeniiber. Eine rein kausa-
listische Psychologie kann gar nicht anders als jedes menschliche
Individuum zu einem Glied der Species homo sapiens zu redu-
zieren, denn fiir sie gibt es nur Hergekommenes und Abgestammtes.
Das Kunstwerk aber ist nicht nur Hergekommenes und Abgeleitetes,
sondern es ist eine schopferische Neugestaltung eben jener Bedin-
gungen, aus denen eine kausalistische Psychologie es giiltig ableiten
wollte. Die Pflanze ist nicht ein bloBes Produkt des Bodens, son-
dern ein in sich selbst ruhender, lebendiger, schopferischer Prozess,
dessen Wesenheit mit der Beschaiffenheit des Bodens nichts zu tun

922



hat. So will das Kunstwerk betrachtet sein, als eine alle Vorbe-
dingungen frei ergreifende, schopferische Gestaltung. Sein Sinn
und seine ihm eigentiimliche Art rubt in ihm selber und nicht in
seinen Vorbedingungen; ja, man kOnnte fast sagen, es sei ein
Wesen, das den Menschen und seine persénlichen Dispositionen
nur als Nihrboden beniitzt, iiber dessen Krifte nach eigenen
Gesetzen verfiigt und sich selbst zu dem gestaltet, was es aus sich
selber werden will.

Doch damit greife ich vor, indem ich eine besondere Gattung
von Kunstwerk antizipiere, eine Gattung, die ich erst noch einzu-
fithren habe. Denn nicht jedes Kunstwerk wird unter diesem Aspekt
geschaffen. Es gibt Werke, Versdichtungen sowohl wie Prosa-
schriften, welche ganz aus der Absicht und dem Entschluss des
Autors, diese oder jene Wirkung zu erzielen, entstehen. In diesem
Fall unterwirft der Autor seinen Stoff einer bestimmt gerichteten,
absichtsvollen Behandlung, indem er dazu tut und davon nimmt,
diesen Effekt unterstreicht, jenen mildert, diese Farbe hier auftrigt,
jene dort, unter sorgsamster Abwigung der moéglichen Wirkungen
und unter steter Beobachtung der Gesetze der schénen Form und
des Stiles. Der Autor verwendet bei dieser Arbeit sein schirfstes
Urteil und wihit seinen Ausdruck nach volligster Freiheit. Sein
Stoff ist ihm nur Stoff, seiner kiinstlerischen Absicht unterworfen;
er will dieses darstelien und nichts anderes. In dieser Tatigkeit
ist der Dichter schlechthin identisch mit dem schopferischen Prozess,
gleichviel, ob er sich freiwillig an die Spitze der schopierischen
Bewegung gestellt hat, oder ob diese ihn als Werkzeug so ginz-
lich ergriffen hat, dass ihm jegliches Bewusstsein dieser Tatsache
entschwunden ist. Er ist die schopferische Gestaltung selbst und
steht vollig und von ihr ununterschieden darin, mitall seinen Absichten
und seinem ganzen Konnen. Ich brauche lhnen hiefiir wohl keine
Beispiele aus der Geschichte der Literatur resp. aus den eigenen
Gestdndnissen der Dichter beizubringen.

Unzweifelhaft sage ich Ihnen auch nichts Neues, wenn ich
Ihnen von der andern Gattung von Kunstwerken spreche, die mehr
oder weniger als Ganzes und Fertiges dem Autor in die Feder
flieBen, die, voll geriistet, wie Pallas Athene dem Haupte des Zeus
entsprang, das Licht der Welt erblicken. Diese Werke dridngen
sich dem Autor formlich auf, seine Hand ist gewissermafien ergriffen,

923



seine Feder schreibt Dinge, die sein Geist mit Erstaunen gewahr
wird. Das Werk bringt seine Form mit; was er dazu tun méchte,
wird abgelehnt, was er nicht annehmen will, wird ihm aufgezwungen.
Wihrend sein Bewusstsein fassungslos und leer vor dem Phdnomen
steht, wird er iiberschiittet mit einer Flut von Gedanken und Bildern,
die seine Absicht nie geschaffen hat, und die sein Wille niemals
hétte hervorbringen wollen. Selbst widerwillig, muss er doch
erkennen, dass in all dem sein Selbst aus ihm spricht, dass seine
innerste Natur sich selbst offenbart und laut verkiindet, was er seiner
Zunge nie anvertraut hdtte. Er kann nur gehorchen und dem an-
scheinend fremden Impulse folgen, fiihlend, dass sein Werk grofler
ist als er, und darum eine Gewalt iiber ihn hat, der er nichts vor-
schreiben kann. Er ist nicht identisch mit dem Prozess der schopfe-
rischen Gestaltung, er ist sich dessen bewusst, dass er unterhalb
seines Werkes steht, oder zum mindesten daneben, gleichsam wie eine
zweite Person, die in den Bannkreis eines fremden Willens geraten ist.

Wenn wir von der Psychologie des Kunstwerkes sprechen, so
miissen wir vor allen Dingen diese zwei ginzlich verschiedenen
Moglichkeiten der Entstehung eines Werkes im Auge behalten,
denn Vieles, was fiir die psychologische Beurteilung von gréfitem
Belang ist, hdngt von dieser Unterscheidung ab. Dieser Gegen-
satz wurde schon von Schiller empfunden; er versuchte, wie bekannt,
ihn unter dem Begriff des Sentimentalischen und Naiven zu fassen.
Die Wahl seines Ausdruckes riihrt wohl von der Tatsache her, dass
er hauptsidchlich die poetische Tatigkeit im Auge hatte. Psycho-
logisch bezeichnen wir erstere Art als infrovertiert und letztere als
extravertiert. Die introvertierte Einstellung ist charakterisiert durch
die Behauptung des Subjektes und seiner bewussten Absichten und
Zwecke gegeniiber den Anforderungen des Objektes, die extraver-
tierte Einstellung dagegen ist gekennzeichnet durch eine Unter-
ordnung des Subjektes unter die Anspriiche des Objektes. Schillers
Dramen geben meines Erachtens einen guten Begriff der introvertierten
Einstellung zum Stoff, ebenso die meisten seiner Gedichte. Der Stoff
ist bewaltigt durch die Absicht des Dichters. Zu der entgegengesetzten
Einstellung gibt uns Faust I1. Teil eine gute Illustration. Hier zeichnet
sich der Stoff durch hartndckige Widersetzlichkeit aus. Ein nocch
treffenderes Beispiel hingegen diirfte Nietzsches Zarathustra sein, wo
der Autor selber es ausgesprochen hat, dass ,Eins zu Zwei“ wurde.

924



Sie werden es vielleicht schon aus meiner Darstellungsweise
empfunden haben, was fiir eine Verschiebung des psychologischen
Standpunktes stattgefunden hat, als ich mich anschickte, nicht mehr
vom Dichter als Person, sondern vom schopferischen Prozess zu
reden, Der Akzent des Interesses hat sich auf letztern verlegt,
wihrend ersterer gewissermafien nur noch als reagierendes Objekt
in Betracht kommt. Wo das Bewusstsein des Autors nicht identisch
ist mit dem schopferischen Prozess, ist dies ohne weiteres klar;
im zuerst besprochenen Falle aber scheint zunichst das Gegenteil
der Fall zu sein: der Autor ist anscheinend der Schépfer selbst,
aus freien Stiicken und ohne den geringsten Zwang. Er ist viel-
leicht selber von seiner Freiheit vollig iiberzeugt und wird es auch
nicht zugeben wollen, dass seine Schopfung nicht zugleich auch
sein Wille sei, ausschlieflich aus diesem und seinem Konnen ab-
stammend. (Schluss folgt.)

ZURICH-KUSNACHT C. G. JUNG

ooo

_ AUS TOLSTOIS
UNVEROFFENTLICHTEM TAGEBUCH

Vorbemerkung des Herausgebers: Die folgenden Gedanken Tolstois sind
dem zweiten, unveroffentlichten Band von Leo Tolstois Tagebudr (1900—1903)
entnommen; sie werden hier zum erstenmal gedruckt, Die Buchausgabe
erscheint bei Eugen Diederichs, Jena. — Tolstois Alters-Tagebicher enthalten
wenig Personlich-Intimes; ibr Inhalt ist, wie der der Tagebicher Hebbels
und Amiels, vorwiegend gedanklicher Art. Was der Dichter auf seinen
einsamen Wiesen- und Waldspaziergiingen oder auch Spazierritten dachte,
das trug er, nur Stichworte anwendend, zuerst in sein Notizbichlein und aus
diesem, sich des ganzen Gedankenganges nochmals erinnernd, spiiter in sein
Tagebuch ein. Aus dem Tagebuch, das gleichsam als Ideenreservoir diente,
schopfte er zuweilen fir seine Schriften und Werke. — Tolstois Gedanken
und Ideen mogen uns, wenn wir sie nur literarisch werten, vielleicht nicht
als besonders tief erscheinen; aber man darf nicht vergessen, dass sie
mehr als:blofe Gedanken sind: sie sind — in Russland — geistige Stro-
mungen und Energien, die andere Energien ausgelost haben und das Leben
Russlands noch immer miichtig bewegen. 1914 marschierte mit den russi-
schen Armeen auch der Geist Tolstois ins Feld, und 1917 wurde ein gut
Teil der Ideen Tolstois Lebens- und Schicksalsmacht. LUDWIG BERNDL

UBER STAAT UND VOLK
Wir Alle — und das ist kein Gleichnis, sondern fast die Be-
schreibung der Wirklichkeit — wachsen auf und werden erzogen

925



	Über die Beziehungen der analytischen Psychologie zum dichterischen Kunstwerk

