
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Der weltenschaffende Rauschzustand der Seele

Autor: Bernoulli, Carl Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER WELTENSCHAFFENDE
RAUSCHZUSTAND DER SEELE0
Mit dem unaufhaltsamen Niedergange des elementaren Seelenwesens

innerhalb des äußerlich sich immer noch mächtig geberdenden

Christentums geht Hand in Hand eine wissenschaftliche
Vertiefung vom Bewusstsein um die Religion und ihre entscheidende
Bedeutung für die Menschheit. Dieses Wissen wird zur Zeit ebenso

erheblich gefördert durch die genau abwägenden Methoden der
Universitätswissenschaft als durch jene hochfliegenden intuitiven
Eingebungen metaphysischer Art, welche als die gewaltige Wirkung
Nietzsches die religionsgeschichtlichen Ergebnisse zu durchleuchten
beginnen.

Was die methodische Ernte der theologisch-philologischen
Universitätsforschung auf dem Gebiete der Religionsgeschichte
neuestens an Garben bergen durfte, zeigt in lebendiger Weise der

Vortrag über „Vorchristliche Erlöserreligionen", den kürzlich einer
der bedeutendsten Kenner dieses Fachgebietes, Herr Professor Richard
Reitzenstein aus Göttingen bei uns in der Schweiz hielt. Es ist die
Lichtseite europäischer Giaubensgefilde, die Sonnenhaftigkeit der

Kultur, was heute der Bestrahlung aus den Leuchtern der
allgemeinen Religionsgeschichte besonders ausgesetzt ist. Über allem
steht der lichtbetonte Dualismus der altpersischen Zarathustra-

Religion, der aus den neuen, noch lange nicht ausgeschöpften
Funden manichäischer und mandäischer Kultschriften uns
entgegenglänzt und mit seinen Strahlen nicht zuletzt auch das

Urchristentum vergoldet.
Merkwürdigerweise, als wären providentiell die Arbeitskreise

ihren Spezialisten weise zugeteilt worden, steht der wissenschaftlichen

Freilegung der solaren Heil-Schichten eine ebensolche
der chthonischen Dunkelschichten innerhalb der Weltreligion
entgegen — und diese nun sind einer tiefbohrenden Ergründung
verfallen, meistenteils durch Gelehrte, die zu der Universitätswissenschaft

nur in lockerem Zusammenhange stehen und innerlich zu
ihr oft in einem heftigen Gegensatze des Misstrauens und der Ab-

1) Ludwig Klages, Vom kosmogonisdien Eros. 1922. Bei Georg Müller
m München.

781



neigung sich befinden. Ein Anderes ist freilich die Erforschung
an sich und ein Anderes ihre philosophische Verwertung zum
geschlossenen System. Gelingt ein solches, wo immer es sei, so
stehen wir vor einem außerordentlichen geisteswissenschaftlichen
Ereignis. Nun wird uns soeben der lebensvolle Versuch beschert,
den forscherischen Ertrag der chthonischen Urreligion in ihrem
metaphysischen Resultat zusammenzufassen. Das Wissenschaftliche
daran ist in Empfang genommen worden vom begriffsbefreiten,
gluterfüllten Erlebnis — und das ergibt denn ein einzigartiges Gebilde
einer psychologischen Konfession.

Unter den geistigen Gästen unseres Landes lenkt langsam ein
deutscher Psychologe die Aufmerksamkeit auf sich, da er nichts
Geringeres unternimmt, als in seinen neuesten Büchern ein im strengsten

Sinne des Wortes metaphysisches System vor uns auszubreiten.
Bereits um die Jahrhundertwende griff Ludwig Klages zur Feder,
und zwar, wie uns hinterher erscheint, seltsamerweise — als Herold
Stefan Georges. Sein diesem gewidmetes Bekenntnisbuch ist aber
ein Seitenstück zu Nietzsches vierter Unzeitgemäßer Betrachtung
Richard Wagner in Bayreuth: der äußeren, ehrlichen Absicht nach
ein Bekenntnis zum fremden Schöpfer, tatsächlich jedoch die un-
bewusste Verpuppung und Einspinnung ureigenen Wesens in der

Bewunderung fremder Erfolge. In jenem Büchlein hat Ludwig Klages
bereits jenes System der Metaphysik im Umriss niedergelegt, das

er heute als breitestes Gedankengebäude aufzubauen bestrebt ist.
Vor zwanzig Jahren bereits hat er dort die folgenden Sätze

vorgebracht :

„Nicht auf dem Wege der Evolution wird aus Seele Geist und
nicht durch Wachstum hat sich aus Pflanzen die Willkür befreit.
Die heidnische Welt ist die des Nachtbewusstseins, das pflanzen-
haft teil hat am unsichtbar magnetisch strömenden Planetenschicksal.

Es bedarf wohl des Raumes und der Zeit, aber nicht des

Lichtes. Es wirkt kräftiger durch Poren als durch Augen, und es

offenbart sich am mächtigsten, wenn alle Sinne schlafen: denn
dann wacht der Leib, welcher die Seele ist. Es gibt
nun eine Rangordnung der Sinne nach dem Grade ihrer Geistigkeit
und ein Vorwalten des Gesichts, welches genau zusammengeht
mit dem verklärenden Übergewicht des Nous [^Verstand]. —
„Heidnisch" bedeutet uns nicht ein Stück Geschichte, sondern der

782



Glaube an die außerpersönliche Wirklichkeit des
glühenden Augenblicks. Ihn hat der Zweckwahn dem Jenseits

künftiger Bestimmungen geopfert. Der strebende Sklav, der Erfinder
der Sittlichkeit, der giftige Verfolger des empfangenden und
begnadeten Menschen, hat die Götter aus hehren Hainen vertrieben
und im ausgehöhlten Heiligtum ein scheußliches Götzenbild
aufgestellt: das unersättlich wollende Ich. Die Unschuld der Antike
starb, und mit ihr ein urschauerumwobenes Bild Welt. Was blieb,
ist ein Dunst der Fäulnis, in welchem Maden ihr ängstliches Eigenleben

fristen. Wenn nun Rauschglut, solcher Haft entstürmend,
Rückkehr sucht ins Eine All, mag sie bebend die Formen wieder
füllen wollen, aus denen einst ihre Lohe schlug: Tempeltrümmer
des Altertums. Das ist nicht Flucht in irgendeine Vergangenheit,
sondern ein Akt geheimnisvoller Befruchtung, der außer aller Zeit
geschieht."

Wir überlasten absichtlich unsern Aufsatz mit diesem äußerlich
bemessen unverhältnismäßig langen Zitate aus der ersten selbständigen

Schrift von Ludwig Klages, weil ihr Titel die Jahrzahl 1902

führt. Das hat, wie mir scheint, sehr viel zu bedeuten: wie sie

auch munden möge — jedenfalls ist es gelagerte Weisheit, was

Klages philosophisch darbietet. Seitdem hat unser Verfasser, der

zum Behufe äußerer Lebensgestaltung das stofflichste Studium,
das der Chemie, ergriff und insgesamt anderthalb Jahrzehnte die
schöpferische Ausgestaltung seiner Gedankenwelt hatte
zurückdämmen müssen, den Anbau seines (im Aufriss von 1902 bereits
keimhaft enthaltenen) metaphysischen Systems folgendermaßen
durchgeführt: 1910 veröffentlichte er die Prinzipien der Charakterologie,
es folgte Ausdrucksbewegung und Gestaltungskraft, sowie Handschrift

und Charakter, die 1920/21 zweite Auflagen erlebten. Eine
Studie Vom Traumbewusstsein erschien 1914 in der Zeitschrift
für Psychopathologie (Bd. III, Heft 13) und dann die erkenntniskritische

Arbeit Geist und Seele 1917. Die jüngsten Schriften
sind der weittragenden Behandlung des Bewusstseinsproblems
gewidmet: Mensch und Erde 1920, Vom Wesen des Bewusstseins
1921. Daran schließt sich nun soeben die Ausgabe der schon vor
einiger Zeit verfassten Schrift: Vom kosmogonischen Eros. Diese
enthält die Vorstudie zu einem größeren symbolgeschichtlichen
Werke, „das an der Hand der Hauptergebnisse bisheriger Sagen-

783



forschung und Völkerkunde es unternimmt, den Bewusstseinszustand
des vorgeschichtlichen Menschen zurückzuführen auf den Glauben
an die Wirklichkeit der Bilder und für diesen den Beweis
metaphysischer Wahrheit erbringt."

* *

Klages eröffnet sein neuestes, wie beinahe alle bisherigen äußerlich

nicht umfangreiches Werk mit einer tiefgrabenden „begrifflichen
Vorbetrachtung", die im Nachweis aufgeht, nicht nur dass Eros

keinesfalls, wie dies leider in verhängnisvoller Weise zusehends

geschieht, gleichzustellen sei mit Sexus, sondern dass überhaupt
auch im weiteren Betracht Eros nichts zu tun habe mit Liebe, was
man auch im breitesten Umfange darunter verstehen möge: als da

wären zunächst einmal die landläufigen, leichtgeschürzten Redensarten:

„ich liebe es, das und das zu tun" — „Liebe zur Sache",
ferner der Gesinnungszustand der „Menschenliebe", sodann die
„wahlbestimmende Herzensneigung" in allen den denkbaren Spielarten

des Hanges und der Vorliebe zu Eigenschaften und
Eigentümlichkeiten des Mitmenschen an Leib und Seele. Endlich die
jede bloße Sympathie unter sich zurücklassende Steigerung der
Gradstärke zum elementaren Triebe, der nun eben von innen heraus

hindernisbrechend bis zur Vereinigung durchstößt, während bei
der Neigung äußere Umstände das Geländer bilden. Es muss nun
schon eine gewaltige Sache um den echten und großen Eros sein>

wenn er sich auch noch von den mächtigen Triebstadien der Liebe,
vorab der Mutterliebe, wesenhaft und in siegreicher Überflügelung
auszeichnet. Klages unterlässt die historische Klarstellung nicht über
die bekannte Doppelbedeutung des Eros im Sprachgebrauche des

Altertums — einmal die geflügelte Puttofigur der alexandrischen

Bukoliker, vorab Theokrits, und sodann den Eros der Philosophen
im Symposion des Plato — oder die Dichterverherrlichungen der

Tragiker und Lyriker, unter denen der sophokleische „Allsieger im

Kampf" obenan steht.
Das alles ist aber, meint Klages, höchstens ein Zugang zum

elementaren Eros, der als solcher ein Außersichsein der Erlebenden

bedeutet und mit keinem anderen Ausdruck sich erschöpfend

erfassen lässt, es sei denn mit dem der Ekstase. Damit
hat Klages seine schöpferische Stelle, den eigentlichen Quell-

784



punkt seiner Gedankenwege erreicht. In der Ekstase allein sind
allezeit der Menschheit lebenbestimmende Offenbarungen zuteil
geworden. „Um Glaubenstiberzeugungen zu verstehen, muss man den

Mythos kennen, aus dem sie erwuchsen, um den Mythos zu
verstehen, die Symbole, die ihn hervorgebracht, um die Symbole zu

verstehen, aber muss man um die Artung eines Erlebens wissen,
das in Urteilen niemals kann übermittelt werden." In diesem wichtigen

Satze formuliert Klages ein umfassendes Programm künftiger
Religionsforschung und eröffnet damit dieser durch
Kenntnisanhäufung bereits ungeheuer ausgewachsenen Wissenschaft
Möglichkeiten systematischer Gliederung von innen her, die nur aus
dem heidnischen Forschungsgebiete zu gewinnen waren und in
der Folge zu einer methodischen Kampfansage gegen die
angestammte Pacht religionsgeschichtlicher Probleme unausbleiblich
führen müssen. Es ist daher gerade für den theologisch
ausgebildeten Beurteiler, falls er sich die dazu erforderliche, nicht geringe
Unbefangenheit erworben hat, von allerhöchstem Werte, den Auf-
riss der Metaphysik zu würdigen, wie sie sich Klages aus der
kühnen Rückversetzung in die seelische Artung und Gesinnung des

„pelasgischen Menschen" ergibt.
Vielleicht wären noch für diese seltsam wirrsälige Theorie von

der Wirklichkeit der Urbilder am ehesten die jetzt freilich im
Aussterben begriffenen Adepten Schopenhauers vorgeschult — nur
müssten sie die Kraft besitzen, das „verwüstende Missverständnis"
abzuschütteln, das unter der Maske der sich für Bilder ausgebenden

Ideen eben doch nur wieder Begriffe in die metaphysischen
Führerstellen einschmuggelt und damit eine umso heillosere
Verwirrung anrichtet. Mit diesem sich verwahrenden Eintreten auf

zweideutige Nachbarschaft erbringt Klages einen glänzenden Beweis
seiner dialektischen und diskursiven Fähigkeiten als Denker. Von
der Kraft und schwindelerregenden Fliegerkeckheit seiner
metaphysischen Spekulation durch ausführliche Inhaltsangabe einen
Begriff zu geben, versuchen wir nicht. Wir möchten nur — eben
in Rücksicht auf die vermutlich vorwiegende theologische Orientierung

der heutigen Bildungswelt in Religionsfragen — auf einen
religionswissenschaftlich hochwichtigen Bibelspruch hinweisen, den
Klages kaum kennen konnte, über dessen treffende Gegenprobe
er aber vermutlich selber erstaunt sein wird. Der größte der

785



altisraelitischen Propheten, Jeremias, lässt Jahve sagen: „Bin ich
denn ein Gott aus der Nähe, bin ich nicht vielmehr ein Gott aus
der Ferne, euch zu geben Zukunft und Hoffnung". Die erste Hälfte
erscheint wie eine Bestätigung, die zweite wie eine desto schroffere

Zurückweisung der Klages'schen Metaphysik. Denn diese betont
ebenso zentral den Ferncharakter des elementaren Eros wie sie

anderseits ihm jede Vereinbarkeit mit Jenseitshoffnungen abspricht.
Die Unsterblichkeit als Ausgeburt der eschatologischen und
apokalyptischen Tendenzen der semitischen Gerichtstagreligionen (Judentum,

Christentum, Islam) erhält bei Klages ihre Aburteilung von
dem über die ganze Erde hin verbreiteten Ahnenkulte her. Im
Ahnendienste deckt sich das Wesen der Ekstase in seinen Wurzeln
auf. „Die Vollendung des Lebens in der Ekstase besteht im
Erwachen der Seele und das Erwachen der Seele ist Schauung.
Sie schaut aber die Wirklichkeit der Urbilder. Urbilder sind
erscheinende Vergangenheitsseelen. Zur Erscheinung bedürfen sie

der Verbindung mit dem Blute leibhaft Lebendiger." So mag denn
die Tatsache, dass eine solche Sprache überhaupt wieder inmitten
der im übrigen wissenschaftlich durchaus unanfechtbaren Erörterungen
geführt werden kann, uns auf das deutlichste veranschaulichen,
welche Stunde es in der Geschichte der Philosophie geschlagen
hat. Seit der Renaissance ist die dynamistische Welterklärung, die
mit der scholastischen Dogmatik noch das Mittelalter erfüllte,
zusehends dahingeschwunden und an ihre Stelle ist die
mechanistische Welterklärung getreten. Vor hundert Jahren die Romantik,
vor fünfzig Jahren Nietzsche stellen dann die Gegenbewegung dar,
als deren weitere Gipfelung eben ein solches Lebenswerk wie das

von Ludwig Klages möglich und verständlich erscheint. Man kann
nicht sagen, dass es völlig isoliert dastände — von unserem in
München schaffenden Landsmann Dr. Max Pulver verlautet neuestens
unter der Hand, er schreibe zurzeit eine „Dämonologie." Und Klages
selbst lüftet in dem neuesten Buche einigermaßen den Schleier,
woher die Art und Fahrt, in dem er kurz und gedrungen der
Einflüsse gedenkt, die er Alfred Schuler in München, „dem weitaus
Wissendsten um die Geheimnisse des Altertums, der ihm begegnete,"
und Joh. Jak. Bachofen verdankt, dessen hochwichtige Würdigung
durch seinen Wiederentdecker den Abschluss des Bändchens bildet.

* *
*

786



Ein Werk wie diese Schrift Vom Kosmogonischen Eros muss
sich, wenn sie ihrer Sache sicher sein will, der Herausforderung
bewusst sein, die sie bedeutet, und die Kraft zur Abwehr in sich
tragen. Das ist dann der Fall, wenn die Gewissheit, die zu bringen
sie anbietet, aus eigener Kraft fesselt und mitreißt. Man kann eine
solche Schrift, gesetzt den Fall, man sei ohne Empfänglichkeit,
links liegen lassen. Zu widerlegen ist sie nicht, weil man den
Verfasser in einem System nicht angreifen kann, das zwar sein
„Gefängnis", aber auch seine „Burg" darstellt. Es kann also nicht
eine eigentliche Kritik an dem Buche geübt werden. Was

dagegen einzuwenden bleibt, sind Kulturvorbehalte. Denn mit
ganzer Leidenschaft trachtet Klages danach, am Leben die
Kulturschicht abzudecken, auf dass die urtümliche Seelenanlage am
Menschen, das Pelasgertum Bachofens, erkennbar werde. Dort
lässt sich dann jener Eros entdecken, der, weit entfernt vom
Unwesen heutiger Erotik, auf „innerer Sprengung und innerer Schmelzung"

beruht und in seiner Gesamterscheinung als „kosmischer
Rausch" bezeichnet werden kann — etwa im Gegensatz zum
barbarisch-chaotischen Rausch, der durch die entsprechenden Gifte und
narkotischen Getränke hervorgerufen wird. Der Rausch wählt sich
einen doppelten Wirkungskreis — in den idiopathischen und in
den sympathetischen Gefühlen. Jene tragen, als einsamer Rausch,
einsame Trunkenheit, einsame Seligkeit, die Polspannung der
ekstatischen Erfüllung in sich selber — es ist dies die idiopathische
Schwärmerei der Bakchen. „Der erotisch sich vollendende Rausch

ist niemals idiopathisch, sondern ausnahmslos sympathetisch." Das

will besagen: der im engeren Sinne dionysische, durch Einnehmen

von Lustgiften erzeugte Rausch ist immer irgendwie bloß
Selbstseligkeit, während die Eros-Ekstase als Allseligkeit zu bezeichnen

wäre. Klages findet überzeugende Unterscheidungen zwischen „dem
Vorwalten bald des idiopathischen, bald des sympathetischen
Erregungscharakters", der die Verschiedenheit ganzer Rassen, Völker
und vor allem die Lebensalter bestimme. „Es ist der mystische
Glanz einer ungebrochenen idiopathischen Seligkeit, was insonderheit

die Räusche der Knabenseele von den fast immer
gemütsbelasteten Wogengipfeln des späteren Alters trennt und sie dafür
dann freilich näher rückt dem Dauerzustande mancher Primitiven."
Überhaupt bestimmen das „Pelasgertum", d. h. zeitlich gemessen der

787



prähistorische Gegensatz der Urseele zu der sie alsdann fesselnden
und knechtenden Kultur und die leidenschaftliche Parteinahme für
jene Urseele den konsequent durchgeführten und unerbittlich
verteidigten Standpunkt des Verfassers als Philosoph. Jedenfalls fällt
von da ein Licht auf sein oft dankbar bejahendes Verhältnis zu
Nietzsche, dessen Durchschnittsleser nicht zuletzt dadurch vor den

Kopf gestoßen werden, dass Nietzsche auch die Kultur unter die

Dekadenzerscheinungen miteinbezieht
Zugleich ist nun aber auch das der Punkt, wo wir uns auf die

Seite von Nietzsche schlagen gegen Klages, wenn dieser schreibt:
„Ein wesentlicher Mangel des hochbedeutsamen Werkes (Gebart
der Tragödie) ist zu erblicken in jener ganz unscharf begrenzten
Fassung des Apollinismus, die den Entdecker zu bemerken
verhindert hat, dessen Bedeutungsgleichheit mit dem ihm so gründlich
vertrauten Sokratismus. Uns hat im Gegenteil von jeher bedünken
wollen, jener klaffende, auch von uns nicht übersehene Hiatus,
demzufolge Nietzsche nur Sokrates verurteilte und den Gegensatz

Dionysos-Apollon im schwebenden Rechte ließ, entspringe seiner

genialen Instinktsicherheit. Nietzsche hat sich gehütet, seine dialektische

Sezierkunst auch am Apollinismus auszuüben, wie uns scheint,
nicht aus Unvermögen, sondern aus einer divinatorischen Scheu,
er könnte als Logiker mit einem diskursiven Eingriff nur zerstören,
was irgendwie in einem Zwischenreiche zur Entfaltung berufen sei.

Gewiss ist im Nietzscheschen System Apollinismus ein Kautschukbegriff,

nicht Fisch nicht Fleisch — aber ebenso sicher ist mit
diesem Zwischenstadium, das man Vernunftbeseelung oder Psycho-
rationalismus nennen könnte, ein Behälter geschaffen für das

Kulturproblem. Nietzsche selbst meint einmal, „fast alle Zustände und
Lebensweisen haben einen seligen Moment. Den wissen die

guten Künstler herauszufischen" — und so lässt er sich sogar den
Sokrates gefallen als den „einfachsten und unvergänglichsten Mittler-
Weisen, dessen Nachläufer Montaigne und Horaz seien und dessen

„Eigentümlichstes ein Anteilhaben an den Temperamenten" gewesen
sei. Eben in jener von Klages bedauerten „Unscharfe" liegt Nietzsches

doppeltes Amt, neben dem Problem der Metaphysik auch
das Problem der Kultur zu betreuen — und so ist es nicht Widerspruch

und Unvermögen, sondern Reichtum, dass Nietzsche außer

dem sokratischen Logismus und Theoretismus, dem strikten und

788



unversöhnlichen Gegensatz zum wogenden Element der Seele, auch
noch den apollinischen Dionysos-Gegensatz gewähren lässt, in
welchem gewissermaßen der Eros zum Geiste, sofern er werkschafiend
wird, sich in einer Geduldslage befindet und sich zu ihm noch
nicht unbedingt verneinend verhält.

Und, vom griechischen zum semitischen Gebiete übergehend,
möchten wir gegen Klages einen zweiten Kulturvorbehalt erheben.
Er scheidet in schroffer Kürze Piatonismus und Paulinismus. „Was
in den Verdrehungskünsten eines Piaton noch vorwiegend dialektische

Fälschung blieb, das entstammt in den Schmähungen des

Fanatikers Paulus schon jener bornierenden Bösartigkeit, die uns
von aller Askese den giftigen Quell zu enthüllen vermag." — Zu
diesem vernichtenden Urteil fühlt sich Klages berechtigt, durch
einige der bekannten paulinischen Vorschriften über den Geschlechtsverkehr,

den der Apostel zu bloßen Unzuchtsverrichtungen
herabwürdigt; zugegeben, dass dieser Paulus für die Sphäre des Eros
nicht zu retten ist Es gibt aber bei Paulus selbst und besonders
beim synoptischen Jesus noch einen Grad von caritativer Mystik
und damit verbundener metaphysischer Fühlung, über den in
Hinsicht auf seinen Eros-Gehalt noch unbedingt zu reden sein wird:
— die religionswissenschaftliche Beleuchtung, in der das frühe
Urchristentum nachgerade vorrückt, lässt uns über Paulinismus und
echte Jesusreligion in ähnlicher Weise die Augen offen halten, wie
wir es oben für den Nietzscheschen Apollinismus forderten.

Die schöpferische Rauschwoge des Eros bespült in der grausig
herrlichen Ausschließlichkeit, in der sie Klages vor uns aufrollt,
den Kulturmenschen nicht! Wir räumen das ein, um dem Verfasser

zu zeigen, dass wir ihn zu verstehen glauben. Oder sollte Ludwig
Klages — dieser „letzte Mohikaner der Romantik", wie ihn kürzlich

sein bedeutendster philosophischer Gegenspieler, Melchior
Palaghy, durchaus nicht ironisch genannt haben soll, eine solche
Möglichkeit für seltenste Außenfälle zuzugeben geneigt sein? Was

ginge dann vor sich, wenn wirklich elementarer Eros in die Gefilde
unserer Kultur einzusickern vermöchte? Darauf wird uns zur
Antwort der delphisch lallende Laut des Visionärs: „Geschähe das
Unerhörte indes auch nur zwischen Zweien aus Hunderten von
Millionen, so wäre die Fluchmacht des Geistes gebrochen, der
entsetzliche Angsttraum der Weltgeschichte zerranne, und es blühte

789



Erwachen in Strömen des Lichts. " Wir schließen mit diesem Satze

namentlich auch deshalb, um dem unvorbereiteten Leser einen
Begriff zu geben, was für ein verzweifeltes Unterfangen die
Berichterstattung über ein derartiges Buch beim besten Willen bleiben
muss, — es wäre denn, dass sie es fertig brächte, es ihm in die
Hand zu zaubern! Doch hat das noch eine genauere Umschreibung

des Standpunktes zur Folge, den wir zum metaphysischen
System von Ludwig Klages unserseits endgiltig einnehmen.

* **

Wer wissen will, was uns mit den Büchern von Ludwig Klages
und zumal nun wieder mit diesem jüngsten geschenkt ist, der
erlabe sich zuvor an den Karikaturen jener zeitgenössischen
Geistsysteme, die ebenfalls mehr oder weniger zu Ehren des kosmo-
gonischen Eros errichtet werden sollten. Von dem mir aus nächster
Nähe vertrauten siderischen Rationalismus der Anthroposophen
kann an dieser Stelle geschwiegen werden, wohl aber sei kurz die
Rede von der Freudschen Psychoanalyse in ihrer ausdrücklich
germanischen Zerbliiherung. Der gewiss begabte Geschichtsschreiber
der deutschen Wandervogelbewegung trug dieser Tage in unserem
Land, wo er zahlreiche Anhänger zu besitzen scheint, über die
Entdeckung der Erotik vor. Da wurde denn der Eros nicht
untreffend als irdische Tiefenkraft gefeiert, aber diese Erkenntnis blieb
völlig trostlos in einem recht naiven Eklektizismus der System-
bildung stecken, die das Gute pflückte, wie die tastenden Finger
es streiften und allwo denn Christus zu einem Tugendhelden der

platonischen Aristeia gedieh. Kein Wunder, dass nun der Eros

zu einem mechanischen Organ wird, — nicht anders als Kolumbus
mit seinem Kompass die Erde und Kopernikus mit seinem Fernrohr
die Welt, erschließt der Geschlechtstrieb mit dem Zauber seiner
Güte die Natur. Wer solches verkündigt, von dem kann es nur
heißen: er hat läuten hören, aber nicht anschlagen!

Dagegen halte man nun den hohen Adel unvergleichlichen
Fieißes und einer ebensolchen Begabung, mit der Ludwig Klages
der noch immer kantisch orientierten Erkenntnistheorie auf den
Leib rückt und dermaßen eine geradezu erstaunliche Kritik des

Bewusstseins durchführt, um alsdann durch eine grundgelehrte Analyse

von Ausdrucksbewegung und Gestaltungskraft hinter das

790



Schöpfergeheimnis der Werkentstehung zu gelangen. Bis in welche
Untergründe hinein vermag Klages noch den zusammenhängenden
Faden des strengfolgernden diskursiven Denkens weiterzuspinnen,
ehe er den wissenschaftlichen Standpunkt an jene Schwebelage
auswechselt, in den er als ein eingeweihter Pater Ekstaticus das
Geheimnis des weltdurchwaltenden Eros erschaut Da entlarvt denn
der unbarmherzige Lichtschein seiner grellen Logik den verheerenden
Kurzschluss zwischen dem grobsinnlichen Geschlechtsgenuss und
der blutwogenden Rauschekstase kosmischer Sympathie. Mögen
denn Sittlichkeitswächter, statt über die Unbefangenheit Zeter zu
schreien, die der Wollust überhaupt höchsten kosmischen Wert
beimessen, die Beihilfe nicht verschmähen, die der Erosforscher
ihrer Bekämpfung der Unzucht absichtslos gewähren mag, wenn er
auf das schärfste die Befriedigungswollust von der sympathetischen
Wollust trennt. Schwer ist es, Klages auf seinen waghalsigen
Steigegängen zu folgen. Doch scheint sich nun eine ernste Gefolgschaft

um ihn zu scharen, wie er denn kürzlich in Diederichs
Tat (Februar 1922) der tiefste Denker der Gegenwart genannt
worden ist. Dieser Superlativ wird vermutlich in Bälde das Bekenntnis

einer großen Anzahl von Suchenden bilden, selbst wenn diese
nicht der wissenschaftlichen Überzeugtheit erlegen sein sollten,
sondern jener unmittelbareren Werbekraft, die Klages für seine

Verkündigung zu Gebote steht. Man mag sie rhetorisch nennen und
damit in beträchtlichem Maße der zwingenden Macht seines Stiles
gerecht werden, dessen Genuss Hingabe, ja Gefangennahme in sich
schließt. Das eigentlich Suggestive an dieser Lektüre ist freilich
der Eindruck, dass hier letzte Gewissheiten angeboten werden mit
der unerhörten Kraft einer Mystik, die schließlich zu den seligen
Blendungen der Selbstvergottung emporträgt, wenn nämlich dieses
Selbst, das All erfüllend, im All zerfließt. Und zwar ist es dann
eben ein geschultes und wissenschaftlich nach allen Seiten hin auf
das Tüchtigste verspanntes und verankertes Bewusstsein, was sich
auf diese Weise in den ihm beschiedenen Schauungen verströmt.

Wir unserseits müssen schließlich noch die Beweggründe
andeuten, die uns bei allem bewundernden Danke an einem BiszuEr.de-
gehen mit Klages hindern. Wie es außergesellschaftliche Menschen
gibt, so hoch man sie sonst schätzen mag, gibt es auch Philosophien

ohne Mitte. Bei Klages erscheint das Interesse an der mensch-

791



lichen Kultur stark vermindert — es fehlt nicht ganz, tritt aber
auffallend zurück über zwei gegensätzlichen Kräften und Künsten, in
deren Ausübung er abwechselt, bald auf die eine gestützt und mit
der andern spielend — oder umgekehrt: so beherrscht ihn ein
bis zur Virtuosität geschulter dialektischer Scharfsinn und treibt ihn
anderseits wieder metaphysische Schauensglut. In beiden Nietzsche
nah verwandt und denn auch, wie mir scheint, für alle Zeit sein

wichtigster Schüler! Nur eben dass Nietzsche den apollinischen
Gegensatz zum Dionysismus frei ließ. Eine große Gedankenlosigkeit,

wie Kiages dünkt, — jedoch wie uns erscheinen will, die
große Lichtung für die Möglichkeit, eine Kultur unter Menschen
aufrecht zu erhalten Bei Kiages erstarrt außerhalb des Eros alles

sogenannte Leben sofort zum „entseelten Mechanismus", zum
schauerlichen Abschnurren aufgezogener Drahtpuppen — und
indem sogar das angeblich freie Verhalten des Menschen von seiner
theoretischen Gesetzlichkeit geknechtet wird, gibt es nur Sokratis-

mus und — fügen wir bei — Pharisäismus.
Dem entgegen treten wir dafür ein, dass das Apollinische des Plato

und das Pneuma des Paulus keineswegs vernunftstarr und instinktverlassen

zu bleiben brauchen, wenn der Kultur die Frontschwenkung
gelingt und sie die Augen vom Intellektualismus und dem ganzen
Verstandeshochmut der Gehirnler weg den flutenden Gefühlen des

unschuldigen Erlebens zuwendet. Dazu hat sie die Kunst stets

gehabt, und ihr darf sie auch heute vertrauen. Kiages wies in
seinem früheren Essaybuche Mensch und Erde unwiderleglich
die Schranken des Goetheschen Menschen nach. Wie soll aber die
Kultur nicht eben von solchen Warnungen lernen dürfen? Und wie
soll es um das Christentum völlig geschehen sein, so lange es

doch eine Kultur sicher einmal war und trotz aller theologisch
theoretischen Verstockung noch den Lebensgedanken der Gnadenwahl

in dem wahrhaft metaphysischen Dogma der Prädestination
oder doch wenigstens der Vorsehung in seinem Schöße trägt. Auch
die Ideale der Ethik — Anstand, Treue, Verantwortung, Hilfsbereitschaft

— sind bis auf weiteres noch recht schöne Dinge für eine

ganze Zahl von Menschen, die dem großen, geschlechtsentbundenen
Eros kaum schon gänzlich verloren sind. Kiages lässt nur die dem

Lebensgeheimnis bedingungslos verfallene Persönlichkeit gelten —
entweder das wahre Wunder bricht über uns herein, oder es zer-

792



schmettere der Blitz des Zeus die entartete Menschheit, die es

verlernt hat, vor der Unschuld und Triebsicherheit der Tiere und
Sterne zu erröten. Nun denn Das Merkmal wahrer Kultur wird es

stets sein, ob sie einen solchen modernen Prophetismus und Kassandraruf,

so unerfüllbar er lautet, erträgt und zu Herzen nimmt. Wohl
trennt sie eine streng behütete Schwelle vom echten Eros, aber
diese Schwelle heißt: Ehrfurcht. Gewissisteineso demokratisch
eingestellte Kultur, wie sie dem Lande Pestalozzis und Rousseaus
vorschweben muss, dem Verständnis so unerbittlicher metaphysischer
Spekulationen besonders entlegen, aber vielleicht wird gerade das

den einen und andern Schweizer reizen, diesem Fremdling von
geradezu paracelsischem Zuschnitte die Ehre der inneren
Gastfreundschaft nicht zu versagen.

ARLESHEIM CARL ALBRECHT BERNOULLI.

ZU DEN BRIEFEN JEAN PAULS
Ludwig Börne hob 1825 seine Denkrede auf Jean Paul Friedrich Richter

mit der das Jahrhundert überschwingenden Begeisterung seines großen Herzens

an: „Ein Stern ist untergegangen und das Auge dieses Jahrhunderts
wird sich schließen, bevor er wieder erscheint; denn in weiten Bahnen
zieht der leuchtende Genius und erst späte Enkel heißen freudig willkommen,
von dem trauernde Väter einst weinend geschieden".

Erfahren nun die späten Enkel die Vollendung der weiten Bahnen des
Gestirns und die Erfüllung seiner Umlaufszeit? Oder hat der Horizont sich
ihnen so verschoben und die Orientierung sich so geändert, dass sie keinen
Schimmer mehr von ihm empfangen? Überaus bezeichnend für das
Verhältnis dieser Zeit zu Jean Paul ist, dass im künstlerischen Bereiche gerade
Stefan George, der sich mit seiner Kunst jenseits des Tages stellt, und Karl
Kraus, der durch sein satirisches Weltgericht dem Tage sich entgegenstellt,
jene hohe Wertschätzung des Jean Paul'schen Genius, die Börne unserer
Zeit hatte überbinden wollen, bewahrt und bekundet haben. Aber darf man
nicht aus den Anzeichen des gegenwartfernen und gegenwartfeindlichen
Geistes auf das Künftige hoffen?

Auf das schönste wird nun die Hoffnung auf eine größere Herzensund

Geistesbereitschaft für die Kunst Jean Pauls genährt durch die jüngste
Leistung der wissenschaftlichen Jean Paul-Forschung. Eduard Berend
der treueste Betreuer von Jean Pauls Wort, hat die äußerst schwierige und
opfervoile Arbeit einer vollständigen, kritischen Ausgabe von Jean Pauls
Briefen unternommen. Der ganze zerstreute Reichtum seiner persönlichen
Mitteilungen aus den Jahren 1780—1794 — von den Briefen des Jünglings
an, der nichts als immer mehr Bücher und Gelehrsamkeit zu erlangen trachtet,
bis zu denen des ruhmbeglückten Dichters des Hesperus, der nunmehr
Herzen und Menschen zu gewinnen sucht — liegt jetzt vor, in zwei schöne

793


	Der weltenschaffende Rauschzustand der Seele

