Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Metaphysische Streifziige

Autor: Spoerri, Th.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

METAPHYSISCHE STREIFZUGEY

DIE NEUZEIT

Viel Not hatten sie erlitten. In schweren Riistungen waren sie
durch diisterwaldige Gegenden geritten. Feinde hatten {tiberall
gelauert. In ihre eigne Mitte hatte der Widersacher Zwietracht
sden wollen. ...

Aber eines hatte sie immer wieder aufgemuntert, eines hatte
sie immer neu vereinigt: die Hoffnung, eines Tages die Zinnen
der Gralsburg im Abendsonnenschein leuchten zu sehen und da-
selbst fiir immer einzukehren. Auf dieses Ziel war allein ihr Sinn
gerichtet. Nichts anderes konnte sie gefangen nehmen. Mit bren-
nennder Seele suchten sie, was irgendwie ermoglichte, den Weg
zu finden.

Traten sie in eine Lichtung, und ein graues Kloster tauchte
aus dem QGriin hervor, so war ihre erste Frage: Wisst ihr Mdnche
etwas vom Weg zur Gralsburg? Und in den Pergamenten der
Klosterbiicherei forschte der lesekundige Begleiter nach Anweisungen
liber die Richtung, die sie einzuschlagen hitten.

Den kostbarsten Fiihrer, ein altes Buch, trugen sie immer bei
sich. Am Wachtfeuer des Abends riickten die Ritter die wetter-
harten Kopfe zusammen, wenn der Lesekundige ihnen daraus vorlas,
und weit in die Nacht hinein beratschlagten sie ernsten Wortes
iiber den Sinn der gelesenen Spriiche, und ob daraus ein Schimmer
auf ihren Weg fiele.

An einem hellen Friihlingstag aber waren sie plotzlich aus dem
Waldesdunkel getreten in eine sonnenstrahlende Landschait, wo
lave Liifte duftend weife Bliten auf ihre dunkeln Eisenpanzer
wehten. Fremdartig schone Menschen in leichten Gewindern waren
leutselig herablassend den schwerfalligen Rittern entgegengekommen.
Und als die Ritter die gewohnte Frage taten, meinten sie lidchelnd:
Ob es wohl so wichtig sei, diese »Gralsburg zu finden? Die
Welt sei doch iiberall schon, besonders hier. Ob sie nicht aus-
ruhen und die Riistungen ein wenig ablegen wollten. Viel schoner
als kriegerische Abenteuer sei Reigentanz und Saitenspiel. — So

Sprachen die schénen Fremden in wohlklingender Zunge. Und
——

') Siehe Wissen und Leben. XV. Jahrgang. Heft 7. (20. Jan. 1922.)

515



etwas Uberlegen-Heiteres in ihrer ganzen Art bezauberte die rauhen
Ritter.

Das unheilvolle Lager wurde beschlossen. Aufatmend hatte
man die Panzer abgelegt und leichten Schrittes war man mit den
anmutsreichen Fremden zum erstenmal durch die Gegenden ge-
wandert.

Wie ganz anders sah die Welt aus, als man sie um ihrer selbst
willen anschaute! Dem einen Ritter fiel sofort auf, wie wunderbar
rein am Horizont die Linien der Berge zusammenilossen. Als er
dem freundlichen Gefdhrten seinen Eindruck sagte, zog dieser
lichelnd aus dem Busen einen Stift und eine Rolle, und mit wenig
Strichen zeigte er das innere Gesetz der Harmonie, kralt dessen
Linien sich als Schonheit offenbaren. Der andere Ritter erkannte
staunend, wie vielfiltig die Formen und Gestalten der toten und
lebendigen Dinge waren. Fragen stiegen in ihm auf, die ein Frem-
der, der ihn sinnend sah, erriet; denn alsbald entspann sich ein
Gesprich und mit heiflem Eifer wurde der Dinge Ait, Gesetz und
Zusammenhang erwogen. Und auch die andern Ritter fanden jeder
ein Besonderes, das ihm bisher entgangen war und nun plétzlich
seine Seele ganz gefangen nahm.

Als am gleichen Abend die Gefdhrten auf ihrem Lager ruhten,
da triumten sie zum erstenmal von ganz verschiedenen Dingen.
Und am andern Morgen beschlossen sie, das Lager noch mnicht
aufzuheben, und zum ersten Male zogen sie aus nach ganz ver-
schiedenen Zielen.

Aber wunderbar waren ihre neuen Fanhrten: in welcher Rich-
tung auch ein jeder auszog, auf Schritt und Tritt erlebte er die
seltensten Uberraschungen; Dinge, deren Dasein er nie geahnt,
boten sich in Uberfiille seinen Blicken. Ein neues Leben wahr-
lich hatte nun fiir sie begonnen. Und sie nannten das Lager, von
dem sie ausgegangen waren, das Lager der Wiedergeburt.

In der ersten Zeit kamen sie noch oft zusammen, Zuweilen fragte
dann einer obenhin nach dem alten Buch. Wenn dann nach vielem
Suchen der Lesekundige es aus einem Haufen anderer Biicher her-
vorgeholt hatte, dann geschah wohl, dass sie stille safien, aber ihre
Blicke schauten nach verschiedenen Bergen und ihr Denken wandelte
auf sehr verschiedenen Pfaden. Und so verschieden wurde ihre
Art, dass sie einander gar nicht mehr verstanden, wenn sie ven

516



ihrem Tun erzidhlten; dass sie einander oft nicht kannten, wenn sie
sich unversehens trafen, und gar oft geschah es, dass sie anein-
ander stieen mit harter Rede, und bald kam es dazu, dass feind-
selige Gefiithle die Gefihrten wild entzweiten. Im Stillen nannte
dann der eine oder andere das Lager: Lager der Entzweiung.

Nach langen Jahren dieses neuen Daseins wiederholte es sich
oit, dass einer nach dem anderen, die Ritter zuriickkamen in das
Lager mit verdrossenem Sinn und schienen immer ein Verlorenes
zu suchen. Und wenn die schénen Fremden Rat und Hilfe boten,
wurden sie unwillig abgewiesen. Immer hiel es: Wir kennen wohl
all eure Kunst und Wissenschaft, bis an die Grenze habt ihr uns
gefiihrt, und weiter sind wir noch gegangen, als ihr ginget, aber
nimmer kénnen wir die Ruhe finden, immer suchen wir etwas,
das mehr ist, und, was wir suchen, ist uns selber unbekannt;
worauf die Fremden nur die Haupter schiittelten, nicht begreifend,
was den Rittern fehlte. Und wenn sie dann davongegangen waren,
und schwere Stille iiber den Einsamen lastete, fingen sie dann
eifrig an, von ihren Taten und Errungenschaiten zu erzdhlen, be-
geistert sprachen sie wohl eine lange Weile, dann aber verstummten
sie auf einmal, und jedem war, als wollte er noch etwas sagen,
und sagte es doch nicht. Und im Geheimen nannte dann fiir sich
der eine und der andere das Lager: Lager der Enttiuschung.

# #
b

Am Eingang der neuen Zeit steht eine unheimliche Gestalt,
die der grofte der deutschen Dichter zum unverginglichen Symbol
unseres Wesens gebildet hat: Faust.

Die Faustsage ist aus dem Eindruck geboren, den die Renais-
Sancemenschen auf jene machten, die auch mittelalterlich gebunden
waren, und es gehort auch mittelalterliches Fiihlen dazu, um die
Erschiitterung nachzuempfinden, die Fausts blutgeschriebener Ver-
trag in den damaligen Volksschichten verursachte:

) I(_:h Johannes Faustus, Doktor, bekenne mit meiner eigenen Hand
Uﬁfent!.lch, zu einer Bestiitigung und in Kraft dieses Briefes: Nachdem ich
mir furgenommen, alle Dinge zu ergriinden, aus den Gaben aber, so mir
von O.ben herab bescheret und gniidig mitgeteilt worden, solche Geschick-
lichkeit in meinem Kopfe nicht finde und solches von den Menschen nicht
erlernen kann, so hab ich mich gegenwiirticem gesandtem Geist, der sich

Mephostophiles nennt, einem Diener des hollischen Prinzen im Orient, unter-
geben. Denselbigen hab ich mir erwiihlet, mich solches zu lehren und zu

517



berichten und hat er auch versprochen, mir in allem untertinig und gehor-
sam zu sein. Dagegen aber ich mich hinwider ihm verspreche und verlobe,
dass, so das vierundzwanzigste Jahr vom Datum dieses Briefes an, herum
und voriiber gelaufen, er mit mir nach seiner Art und Weis, seines Gefallens
zu schalten und walten Macht haben solle, mii allem, es sei Leib, Seel,
Fleisch, Blut und Gut, und das in Ewigkeit. Hierauf absage ich allen denen,
s0 da leben, allem Himmlischen Heer und allen Menschen, und das muss
sein. Zur festen Urkund und mehrerer Bekriftigung bab ich diesen Vertrag
mit eigner Hand geschrieben, und mit meinem eigen Blut, meines Sinns,
Gedanken und Willen, versiegelt und bezeuget.

Johann Fausius,
der Elemente Kundiger und geistlicher Doktor.

(Modernisierung nach dem Volksbuch vom Jahre 1587: Deutsdhe Volks-
biicher in den ,Bichern der Rose* Langewiesche.)

Das ist die Grundurkunde der Renaissance in mittelalterlicher
Sprache geschrieben: Absage an Gott aus vermessenem Erkenntnis-
trieb und Erlebnisdrang! Hier liegt die Wurzel von all den viel-
faltigen Erscheinungen der groflen Epoche. Vorher erkannte und
erlebte man, um zu Gott zu gelangen; jetzt sagte man Gott ab,
um ungehemmt erkennen und erleben zu kénnen. Vorher hatte
man allerdings die Zielstrebigkeit {ibertrieben. Die Kirche hatte tat-
sdchlich ihre Gewalt missbraucht, um das menschliche Leben und
Denken in die engsten Schranken hinein zu zwingen. Jetzt aber
geriet man in die Ubertreibung der Ziellosigkeit. Man suchte
nicht nur mehr Freiheit, sondern man wollte {iberhaupt keine Ge-
bundenheit, kein dufleres Ziel mehr, man wollte selber Ziel sein.
Der Mensch wurde nun plétzlich sein eigener Mittelpunkt in seiner
eigenen Welt. Die Dinge lebten nicht mehr in der Beziehung auf
ein auflerweltliches Ziel, sie waren nun etwas fiir sich. Die an
Gott gebundene Kraft wurde nun frei; und anstatt durch die Dinge
hindurch zu fluten, kreiste nun die Erlebniswelle innerhalb ihrer
geschlossenen Form. So entstand das Grundgefiihl der Renaissance:
das Gefiihl von der Schonheit der diesseitigen Dinge. Der meta-
physische Trieb des Menschen ist aber zu tief eingewurzelt, der
Hunger nach Unendlichkeit ist zu maichtig, als dass er durch rein
dsthetische Erlebnisse gestillt werden konnte. Von den Tagen der
Renaissance an kam eine seltsame Unruhe iiber die Menschen.
Mit fiebernder Sehnsucht streckten sie sich nach allen moglichen
Zielen. Sie merkten nicht, dass sie iiberall nur einen Gottersatz
suchten. Sie beteten ja nicht mehr zur Madonna, aber mit kind-

518



lichem Trostverlangen schmiegten sie sich nun an die Mutter Natur;
sie kannten den alttestamentlichen Gott nicht mehr, aber vor der
unerbittlichen Strenge des Naturgeseizes schauerten sie in Ehrfurcht
Zusammen, sie gingen nicht mehr in die Kirche, aber dem Vater-
lande, der ,Partei“ gaben sie sich mit Seele und Leib hin. Alles
wurde ihnen heilig: die Kunst, die Wissenschaft, die Arbeit, die
Liebe, der animalische Trieb. Aber trotzdem sie auf allen Einzel-
gebieten die unerhortesten Fortschritte machten, blieb als triiber
Bodensatz im Grund ihrer Seelen ein tiefes Unbefriedigtsein zu-
riick. Nicht das Unbefriedigtsein desjenigen, der eine unendliche
Aufgabe vor sich sieht und bei jedem Teilerfolg schon wieder neue
Ziele ahnt, sondern das Unbefriedigtsein desjenigen, der fithlt, dass
er sich in einer falschen Richtung bewegt, dass er sich von der
Hauptlinie entfernt, die allein den Teilerfolgen ihren Sinn und Wert
gibt. Und da gerade diese einzige Richtung, in der das Ewigkeits-
fieber gestillt werden kann, von der Renaissance aus altem Hass
und Trotz gegen die Kirche gemieden wird, bleibt als unldsbares
Grundproblem dem modernen Menschen die Frage iibrig: Wie
kann die gottliche Sehnsucht ohne Gott gestillt werden? Diese
Frage steigt ihm nicht ins klare Bewusstsein, aber ihr verzweifelter
Klang dringt durch sein ganzes Wesen. Sie zeigt sich in seinem
tiefen Weltschmerz, in seinem unendlichen, aussichtslosen Streben,
in seiner hoffnungslosen und doch immer suchenden Unruhe. Das
ist eben die faustische Sehnsucht. Und Goethe, der dies alles von
innen erlebte, hat dieses Unbelriedigtsein so sehr als den tiefsten,
unverlierbarsten Grundzug von Faustens Wesen empfunden, dass
er darauf den Vertrag mit dem Teufel griindete:
Werd’ ich zum Augenblicke sagen:
Verweile doch! du bist so schin!

Dann magst du mich in Fesseln schlagen,
Dann will ich gern zugrunde gehn!

Wie verzweifelt muss nicht ein Mensch sein, der sich dem
Teufel hingeben will, unter der armseligen Bedingung, dass ein
einziger Augenblick einmal so schén sein solle, dass man sein
Yerweilen wiinschen konnte! Und wie unrettbar friedlos seine Seele
1st, das ist das immerwiederkehrende Leitmotiv der Dichtung. Ver-
geblich durchrast Faust mit seinem teuilischen Begleiter alle Bezirke
des Lebens, iiberall rennt er in der gleichen trostlosen Sackgasse

519



an. Dem ganzen Stiick konnte als Motto dienen, was Faust schon
am Anfang sagt:

Ich fuhl’s, vergebens hab’ ich alle Schiitze
Des Menschengeists auf mich herbeigerafft,
Und wenn ich mich am Ende niedersetze,
Quillt innerlich doch keine neue Kraft;
Ich bin nicht um ein Haar breit hoher,
Bin dem Unendlichen nicht niher.

Nicht weil er eine hohe philosophische Idee verkorpert, ist
Faust das grofite Gedicht der modernen Zeit, sondern weil er am
erschiitterndsten das Grunderlebnis des modernen Menschen zum
Ausdruck bringt: Gottentiremdung, Weltvergéttlichung, Enttdu-

schung . ...
* o *

Da ist zuerst die Enttduschung des Denkens. Die ganze erste
Hilfte des ersten Teils, vom Monolog Fausts bis zu Auerbachs
Keller, steht im Schatten der Hochschule. Alle denkbaren Vertreter
der Wissenschait stellen sich vor: ein Anfidnger, der unendlich viel
von der Wissenschaft erwartet; Studenten in verschiedenen Seme-
stern, deren bidde Kneiperei und tolpische Leichtglaubigkeit gar
wenig von sittlichen und geistigen Wirkungen der Wissenschaft
merken lassen; ein Gelehrter, der in gliicklicher Beschrinktheit
die Grenzen seines Denkens gar nicht spiirt; ein Professor, der in
gequilter Unersattlichkeit iiberall an den Schranken seines Intellekts
anrennt und mit verzweifelten Mitteln versucht, den Bereich der
Wissenschaft auszudehnen; ein objektiver Betrachter, der mit sata-
nischem Vergniigen konstatiert, dass die Wissenschaft mit ihrem
mechanischen Analysieren dem Leben nicht beikommt, dass ihr
greifbarster Nutzen die Macht ist, die sie dem Wissenden iiber die
andern Menschen verleiht, eine Macht, die dann eben im Dienste
sinnlicher Instinkte missbraucht werden kann.

In Fausts Seele sammeln sich wie in einem Brennpunkt alle
diese Wirkungen des Denkens. Wir sehen ihn am Anfang, ange-
ekelt von all dem angehduften Wissenskram.

Habe nun ach! Philosophie,
Juristerei und Medizin,

Und leider auch Theologie,
Durchaus studiert, mit heifem Bemihn....

»Leider auch Theologie“ zeigt den Renaissancemenschen an;

520



unwillkiirlich denkt man an Dante zuriick, dem die goéttliche Offen-
barung so brennend konkret, so heilig schon vorkam, dass er sie
nicht anders als in der Gestalt der geliebten Beatrice verkdrpern
konnte. Faust fiihlt, dass sein wissenschaftliches Streben ihn von
der Einheit und der Urspriinglichkeit des Lebens abgedridngt hat.
Und nun machte er verzweifelte Versuche vom Boden der intel-
lektuellen Erkenntnis aus, das ,Leben* zu fassen. Das fiihrt ihn
zur Zauberei, wir wiirden heute sagen: ,Geisteswissenschaft, Anthro-
posophie.“

Die Geisterwelt ist nicht verschlossen . . ..

Aber hier wie dort: entweder bleibt die Erkenntnis hoherer
Welten nur ein Schauspiel, oder man wagt es, dem kosmischen
Leben wirklich ins Sphinxgesicht zu schauen, und da bricht man
zusammen. Der Denkende kann die unmittelbare Gewalt des Lebens
nicht ertragen.

Die Beschrinktheit der Wissenschaft tritt ihm nun in Wagner
verkorpert entgegen. Was Wagner schitzt, ist einerseits leere
Rhetorik, andererseits rein stoffliche Quellenforschung, beides wie-
derum Verkorperungen der totesten ,Sinn“losigkeit. Nun ist Faust
zum Tode verzweifelt, Ostergesang hélt ihn vor dem Selbstmord
zuriick, im Osterspaziergang sieht man ihn schon wieder eingeklemmt
zwischen der diirren Gelehrtheit Wagners und der saftig aufquel-
lenden Friihlingswelt, aber er scheint beruhigt heimzukommen, und
die Beriihrung mit der urspriinglichen Natur hat offenbar seine Seele
unbewusst auf die urspriinglichste aller frischen Quellen hingelenkt:
er will das Evangelium iibersetzen. Da dreht der Teufel die Blitter,
und Faust fillt auf den Spruch: ,Am Anfang war das Wort.“ Mit
einem Schlag ist er wieder in sein qualvolles Griibeln zuriickge-
worfen worden. Er erstickte ja eben an Worten. Drei Jahrhunderte
intensiver Buchdruckerei liegen zwischen diesem Faust und dem
Mittelalter. Damals waren die Worte noch wie Urgestein, aus
dem kriftig die klare Quelle hervordrang. Die Druckerpresse war
der renaissancehaiten Freude am blofien Wort entgegengekommen,
und in der Lawine von Ger6ll und Schutt, die sie iiber den Kultur-
boden gewalzt hatte, zerrann das lebendige Wasser, erstickte die
griinende Saat. Ist nicht diese Herrschaft des Wortes die verfluch-
tej.ste aller Sackgassen? Sind wir nicht in unsrer Zeit ganz eigentlich
eingefangen, eingesargt in unsren Worten? ,Weh, steck ich in dem

521



Kerker noch!“, das ist der Schrei des lebendigen freien Geistes,
der sich plétzlich bewusst wird, wie sein Unendlichkeitsdrang durch
das blofie Denken, durch das leere Reden getiduscht wird.

E £
®

Nach der Enttduschung des Denkens, kommt die Enttduschung
des Gefiihls, nach der Verfithrung des Logos die Verfiihrung des Eros.

Wenn wir auf das seelische Geschehen in dieser zweiten Hilfte
des ersten Faust schauen: welche iiberreiche Skala von Gefiihlen,
von der animalsten Perversitat bis zur sublimsten Anbetung! Am
Tage singt man den Psalm: ,Wer darf ihn nennen...“, in der
Nacht verfiihrt man das arme liebe Maidchen, dessen grausiges
Schicksal um so mehr ans Herz greift, als es das natiirlichste und
lebendigste Geschopf der ganzen deutschen Poesie ist.

Ha! wie wir sie kennen, diese Gefiihlsvirtuosen, die im stillen
Busch, in Luit und Wasser ihre Briider kennen lernen und gleich-
zeitig eine alte Mutter vergiften lassen, den Bruder morden und
die Geliebte in den Kot stampfen. Wie gar vielsaitig sind diese
Seeleninstrumente, auf denen bald erhabene Naturhymnen, bald
schmutzige Zotenlieder ertdnen!

Die Grundmotive des stromenden Lebens — Unendlichkeit,
Einheit, Freiheit — werden zwar in wunderbare Klinge und Er-
lebnisse hineingebannt, aber wohin fiihrt diese ganze ziellose Ge-
fiihlsseligkeit? Man braucht nur auf den dufleren Rahmen zu
schauen: Der ganze Zauber, der mit der Hexenkiiche, dem echten
Symbol moderner Literaturfabriken beginnt, endet im Kerker des
wahnsinnigen Gretchens. Wie erdriickend zeigt sich in der Tra-
godie die zunehmende Macht des Fleisches, bis zur endgiiltigen,
aussichtslosen Verklemmung des Verbrechens, der Gefangenschait,
des Todes! -

* #
*

So erleben wir in Faust I den grofien Pendelschlag der modernen
Seele zwischen Denken und Fiihlen, und wenn es auch ein trauriges
Zeichen ist, dass trotz der méichtigen Bewegung die Zeiger an der
ewigen Uhr nicht vorwirts riicken, so liegt doch eine tragische
Schonheit in der Rastlosigkeit dieses Wechselspiels, das am klarsten
in Voltaire und Rousseau, am eindrucksvollsten in Aufkldrung und
Sturm und Drang, Klassik und Romantik sich auswirkte.

522



Was wir im Faust I mehr innerlich erlebten, wird jetzt im
zweiten Teil nach groflen Kulturkreisen auseinandergefaltet. Ein-
geleitet werden die Kulturerlebnisse durch das Erleben der Natur.
Das grandiose Schauspiel des Sonnenaufganges wird von Geister-
choren begriiit, aber vergeblich versucht der Mensch die Natur,
die sich in der Sonne verkorpert, anzuschauen, er kann es nicht
ertragen (Seitenstiick zur Erdgeistszene), nur im farbigen Abglanz
lasst sich das Leben betrachten. Erste Resignation!

B
#

Nun kommt das Treiben am Hof, Symbol des hoheren Gesell-
schaftslebens, Grundlage jedes kulturellen Beisammenseins. Den
breitesten Raum nimmt — wohl nicht zufillig — die Maskerade
ein. Auch die Vorfiihrung Helenas und Alexanders zeigt die Hohl-
heit und Oberflichlichkeit dieser glinzenden Gesellschaft; feiner
konnten sich diese Herren und Damen nicht charakterisieren, als
durch die Bemerkungen, die sie iiber das Schauspiel machen.

Der eigentliche Herrscher in diesem Reiche ist Plutus, der
Gott des Reichtums. Auch der stolzeste Hofmann, sogar der Konig
selbst, beugt seinen Nacken vor der goldstrotzenden Majestit. Die
verzehrende Macht des Reichtums, seine mannigfachen Tauschungen
werden in immer neuen Allegorien beim Maskenfest dargestelit.

An diesem Punkt kann der Teufel ansetzen. Wer immer im-
stande ist, die ewig leeren Kassen zu fiillen, der ist einer guten
Aufnahme sicher, mag er noch so unlautern Ursprungs sein.

,Schafft er uns nur zu Hof willkommene Gaben,
Ich wollte gern ein wenig Unrecht haben.®

Der Teufel fiihrt das Papiergeld ein, und ahnungslos lassen
sich die Menschen dem Abgrund zutreiben, in dessen schauerliche
Leere wir erst in unsern Tagen hineinblicken kénnen.

® *
*

Wieder treten wir ein in Fausts altes Studierzimmer, ins Reich
der Wissenschaft. Als iibermiitiger Baccalaureus kommt uns der
ghemalige Schiiler entgegen. Die Selbstherrlichkeit des Geistes hat
In ihm eine kostlich grobe Verkorperung gefunden.

_ Wagner hat sich auch weiter entwickelt. Er ist eben am Ziel
Seines Strebens angelangt. Es ist ihm gelungen — allerdings nicht

523



ohne Beihilfe des Teufels, der {iberall seine Hinde im Spiel hat —
einen Menschen chemisch darzustellen. Homunculus ist der voll-
kommene Bildungsmensch. Er kann allerdings nur in einer Flasche
leben, aber er ist ungeheuer gescheit und sprachgewandt. Und
mit welchem erhabenen Selbstbewusstsein schaut er vom Piedestal
seiner klassischen Bildung auf den dummen mittelalterlichen Teufel
herab. Wie Mephisto sagt, er sehe nichts von Leda und ihrem
Schwan, héhnt das Menschlein:

yDas glaub’ ich. Du aus Norden,

Im Nebelalter jung geworden,

Im Wust von Rittertum und Pfifferei,

Im Distern bist du nur zu Hause.“

Das Ende vom Lied ist aber auch hier wieder der Tod.

Homunculus zerschellt am Muschelwagen der Galatee.

#* *
%

Die Helenahandlung, die schon die bisherigen Szenen wie ein
goldener Faden durchzog, wird immer deutlicher erkennbar als das
Kunsterlebnis des modernen Menschen. Die Vereinigung der antiken
Schonheit mit nordischem Gehalt erzeugt die moderne Kunst, ver-
sinnbildlicht im Knaben Euphorion.

Alle Richtungen der neuzeitlichen Poesie werden vom iiber-
miitigen Knaben vorgetanzt.

Romantik :

Nun lasst mich hapfen,

Nun lasst mich springen!

Zu allen Liuften

Hinaufzudringen,

Ist mir Begierde

Sie fasst mich schon.
Realismus:

Schlepp’ ich her die derbe Kleine

Zu erzwungenem Genusse;

Mir zur Wonne, mir zur Lust

Driick’ ich widerspenstige Brust,

Kuss’ ich widerwiirtigen Mund,

Tue Kraft und Willen kund.
Kriegspoesie:

Triumt-ihr den Friedenstag?

Triume, wer triumen mag.

Krieg! ist das Losungswort.

Sieg! und so klingt es fort.

524



Auch hier kommt es zum gewohnten Ende. Euphorion stiirzt
zu Tode, Helena folgt dem Sohne in die Unterwelt, und Faust
behilt nichts anderes als Helenas Gewand: leere Form.

# ES

L

Die letzte Sackgasse des modernen Lebens heifit soziale Arbeit.
Mephisto kann sich nur zwei Arten solchen Wirkens vorstellen:
Buhlen um Volksgunst in dickem Stadtgewiihl, Buhlen mit schénen
Frauen in koniglichem Herrschaitspark. Wunderbarer ist wohl nie
die Atmosphidre von Versailles in Dichterworte gebannt worden.
Und wie greifbar wird die diinstige demokratische Luft einer iiber-
satten Stadt dargestellt:

Tch suchte mir so eine Hauptstadt aus,

Im Kerne Burger-Nahrungs-Graus,
Krummenge Gisschen, spitze Giebeln,
Beschriinkten Markt, Kohl, Riiben, Zwiebeln;
Fleischbiinke, wo die Schmeiflen hausen,
Die fetten Braten anzuschmausen;

Da findest du zu jeder Zeit

Gewiss Gestank und Titigkeit...

Aber Faust will nichts faulig Sattes. Dem Meer will er neuen
Boden entreifien und so Raum erdffnen fiir viele Millionen

Nicht sicher zwar, doch tiitig-frei zu wohnen. . .
Das ist der Weisheit letzter Schluss:

Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben,
Der tiéglich sie erobern muss.

Und so verbringt, umrungen von Gefahr,

Hier Kindheit, Mann und Greis sein tichtig Jahr.

Wenn wir aber von den schénen Worten wegschauen auf die
Praxis, dann erleben wir in diistern Visionen den ganzen Jammer
der jiingst vergangenen Zeit. Krieg! ist das Losungswort!

sIndes zerfiel das Reich in Anarchie,

Wo grofi und klein sich kreuz und quer befehdeten
Und Brider sich vertrieben, titeten,

Burg gegen Burg, Stadt gegen Stadt,

Zunft gegen Adel Fehde hat,

Der Bischof mit Kapitel und Gemeinde;

Was sich nur ansah, waren Feinde.

In Kirchen Mord und Totschlag, vor den Toren'
Ist jeder Kauf- und Wandersmann verloren.
Und allen wuchs die Kihnheit nicht gering;
Denn leben hieB sich wehren.*

925



Das tont noch ein wenig nach mittelalterlicher Kampflust; die
Virtuositdt des modernen Krieges zeigt sich deutlicher auf dem
Beutezug, den in Fausts Auftrag die drei gewaltigen Gesellen zu-
sammen mit dem Teufel machen:

oNur mit zwei Schiffen ging es fort,

Mit zwanzig sind wir nun im Port.

Was grofle Dinge wir getan,

Das sieht man unsrer Ladung an.

Das freie Meer befreit den Geist,

Wer weifi da, was Besinnen heifit!

Da fordert nur ein rascher Griff,

Man fingt den Fisch, man fingt ein Schiff,
Und ist man erst ein Herr zu drei,
Dann hakelt man das vierte bei;
Da geht es denn dem funften schlecht,
Man hat Gewalt, so hat man Recht.
Man fragt ums Was, und nicht ums Wie.
Ich mausste keine Schiffahrt kennen:
Krieg, Handel und Piraterie,

Dreieinig sind sie, nicht zu trennen.“

-

Umbrandet von all diesem Geschehen steht ein kleiner Hiigel
mit einer kleinen Kapelle. Zwei alte Leutlein mit sehr altmodischer
Gesinnung wohnen daselbst.

sLasst uns zur Kapelle treten,
Letzten Sonnenblick zu schaun!

Lasst uns liuten, knien, beten
Und dem alten Gott vertraun!“

Doch das imperialistische Machtgeliiste Fausts greift auch nach
diesem Uberrest idyllischerer Zeiten. Gar gerne hilft Mephisto bei
diesem schonen sozialen Werk; denn nichts ist ihm unangenehmer
als die bestdndige Mahnung des Kapellenglockleins:

,Wer leugnet ’s! Jedem edlen Ohr
Kommt das Geklingel widrig vor,

Und das verfluchte Bim-Baum-Bimmel,
Umnebelnd heitern Abendhimmel
Mischt sich in jegliches Begebnis,

Vom ersten Bad bis zum Begriibnis,

Als wiire zwischen Bim und Baum
Das Leben ein verschollner Traum.“

So wird in einer Sturmnacht noch diese letzte stille Insel samt
ihren Bewohnern zerstort. Wie grausig-vertraut sind uns alle diese
Dinge, und wie wohl kennen wir die Geister, die diese Welt be-

026



herrschen: den Teufel und die drei gewaltigen Gesellen Raufebold,
Habebald und Haltefest, samt den vier diistern Riesenweibern
Mangel, Schuld, Not und Sorge. Atembeklemmend tént in das
Zeitalter des Humanismus das schaurige Lied der Sorge hinein:

Wen ich einmal nur besitze,
Dem ist alle Welt nichts niitze;
Ewiges Distre steigt herunter,
Sonne geht nicht auf noch unter,
Bei vollkommnen #duflern Sinnen
Wobhnen Finsternisse drinnen .. ..
Er verliert sich immer tiefer,
Siehet alle Dinge schiefer,

Sich und andre listig drickend,
Atemholend und erstickend;
Nicht erstickt und ohne Leben,
Nicht verzweifelnd, nicht ergeben.
So ein unaufhaltsam Rollen,
Schmerzlich Lassen, widrig Sollen,
Bald Befreien, bald Erdriicken,
Halber Schlaf und schlecht Erquicken
Heftet ihn an seine Stelle

Und bereitet ihn zur Holle.“

* *
®

,vom Himmel durch die Welt zur Holle, war im Vorspiel
als Programm des Stiickes angekiindigt worden. Ich denke, wir
sind in der Dichtung und im Leben ganz griindlich in die Holle
gefiihrt worden, und wer sich in eitel Lobspriichen auf das herr-
liche Ende Fausts ergeht und von der fortschreitenden Lauterung
durch Erfahrung und &sthetischer Bildung spricht, der muss eine
Sonderbare Art, die Dinge anzuschauen, haben. Allerdings ist Faust
bis zum Ende seinem Wesen treu geblieben.

»Ich bin nur durch die Welt gerannt:

Ein jed’ Gelust ergriff ich bei den Haaren:
Der Erdenkreis ist mir genug bekannt.

Noch draben ist die Aussicht uns verrannt;
Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich iber Wolken seinesgleichen dichtet!

Er stehe fest und sehe hier sich um;

Dem Tichtigen ist diese Welt nicht stumm.
Was braucht er in die Ewigkeit zu schweifen!
Was er erkannt, lisst sich ergreifen ....

Im Weiterschreiten find’ er Qual und Glick,
Er, unbefriedigt jeden Augenblick.

527



Vorziiglich passt aber dazu der Kommentar Mephistos :

Was soll uns denn das ew’ge Schaffen!
Geschaffenes zu nichts hinwegzuraffen!

Da ist’s vorbei! Was ist daran zu lesen?

Es ist so gut, als wiir’ es nicht gewesen,

Und treibt sich doch im Kreis, als wenn es wiire.
Ich liebte mir dafir das Ewig-Leere.“

P
*®

So miisste auch der Faust schlieBen. Dann wiirde man klar
sehen. Aber das Werk sollte einen schénern Abschluss haben.
Und darum baute der Dichter das schon bemalte, weihraucherfiillte
Schlussgewolbe. Dass aber etwas nicht stimmt mit diesem Gewdolbe,
das wird wohl jeder Leser beim Durchlesen der Dichtung empfinden.

Wenn man den Faust und die ganze moderne Kultur ver-
gleichen kann einem Miinsterbau, bei dem der Bauplan gefehlt hat,
so dass alle Arbeiter und Kiinstler nach eignen Geliisten und Ein-
fillen bauten, die einen wahlles Klotze aufeinander schichtend, die
andern einen unmifig hohen Turm errichtend, die dritten {iber-
stark verzierte Kunstkapellen bauend, dermafilen, dass in den ein-
zelnen Teilen eine wunderbare Vollendung, im ganzen Zusammen-
hang eine gefdhrliche Unstimmigkeit entstand, so kann der Schluss
des Faust als ein Bretterdach gelten, das notdiiritig diese ganze
disparate Baumasse iiberdeckte. Von einem frithern Miinsterbau lag
wohl noch ein alter Dachstuhl da, den man vorldufig benutzte;
an und fir sich liele sich auch allerlei zugunsten dieses alten
Dachstuhls sagen, aber das ist das Schlimme, dass die Geféhrlich-
keit und die Disharmonie der ganzen Bauerei durch dieses Wort-
geriist verdeckt ist, und dass wohl mancher im Hinblick auf den
abgeschlossenen Faust sich Illusionen macht iiber seine eigne Ab-
geschlossenheit.

Ist denn nicht der ganze Faust ein Denkmal der modernen
Zusammenhanglosigkeit ? Fillt er nicht deutlich in die verschieden-
sten Bestandteile auseinander? Wir durchwandern nacheinander
den Bezirk des Denkens, des Fiihlens, des Weltlebens, der Wissen-
schait, der Kunst, des sozialen Wirkens, und keines dieser Gebiete
hdngt organisch mit den andern zusammen, iiberall tritt wieder ein
neuer Faust auf, und niemand merkt dem Faust der Gretchentragddie
den Professor und dem Faust des Kaiserhofes den verzweifelten

528



Liebhaber Gretchens an. Es sieht aus, als ob wir die Dichtung
Goethes bemingeln wollten. Im Gegenteil: das macht gerade die
groBte Gewalt und den stiarksten Zauber dieses Werkes aus, dass
es das Wesen unseres Zeitalters nicht nur in seinen Schonheiten
widerspiegelt — sondern auch in seinen Mingeln. Es bestitigt
sich auch hier, dass Faust nicht eine Idee, sondern eine Erfahrung
ist, und wenn auch Goethe von allem, was wir aus seinem Lebens-
werk herausgeheimnist haben, nichts anerkennen wollte, so wire es
doch Wahrheit; denn der beste Kommentar zum Faust ist die
Geschichte unsrer Zeit. Nicht Goethe hat den Faust gedichtet, er
hat ihn nur aufgeschrieben, und wer ihn diktiert hat, das ist der
Geist der Renaissance.
* ES
*

Und nun kehren wir zurifick zu den Rittern im Lager der Ent-
tiuschung. Wir gehoren ja selbst zu ihnen. Da sind wir nun mit
hohlen Wangen und schauen mit triiben Augen einander an. Keiner
ist da, der nicht blutete an irgendeiner Wunde, keiner, der den
Mut hitte, den Kopi frohlich zu erheben. Und doch ddmmert in
uns allen eine leise Hoffnung auf; denn gerade das Uberma8 der
Enttauschung lisst eine trostreiche Erkenntnis wach werden:

»Unser Fehler war der, dass wir ein ewiges Lager errichteten,
dass dann jeder fiir sich auszog, dass er den andern fremd wurde,
dass er das gemeinsame Ziel vergaf.

Wenn wir nun das Lager aufheben und wieder gemeinsam
wandern wie in alten Zeiten, so miissen wir den andern Fehler
vermeiden, dass wir wieder nach der alten Weise ziehen. Zu be-
Schridnkt war unser Blickfeld, zu streng war die Fiihrung der alten
Kirche. Wir wollen nichts drangeben von allem, was wir auf unsern
Ir.rfahrten fanden. Jede Wahrheit, die der Mensch entdeckte, ist
€In Meilenstein, an dem eines Tages die ganze Menschheit vorbei-
gehen muss. Weder den Ernst der Wissenschaft, noch die Macht
der Kunst diirfen wir uns rauben lassen.

Aber das ist die Erfahrung, die wir mit so viel Blut und Leid
und bitterer Not erkaufen mussten: dass der Mensch nur dann
Wl.rklich vorwirts kommt, wenn die ganze Menschheit nachfolgt.
I")le Menschheit aber kennt nur einen Weg: den Weg, der zum
Ubermenschlichen fithrt. Alles was nicht in dieser grofien Richtung

529



geschieht, ist ,sinn“los. Und es gibt ,Sinn“losigkeiten, an denen
Tausende zugrunde gehen....“ '

Aber ach! nicht Alle sind zum Lager der Erkenntnis zuriick-
gekehrt. Der grofite Teil der Menschheit geht noch den Schlai-
wandel der Renaissance. Parzival irrt noch richtungslos in der Welt
umher. Noch mehr Blut und Gift und Qual harrt unser, noch
miissen Kinder verhungern, noch siechen Miitter dahin, noch ver-
zehrt der Hass die Seelen der Minner. ..

O Parzival, Parzival! wann wirst du deinen Karfreitag finden?

GUMLIGEN TH. SPOERRI
oog

GRAF KEYSERLINGS
WEISHEITSSCHULE IN DARMSTADT?

Deutschland ist das Land der paradoxen Gegensitze, die es
immer wieder zerreifien. Hier haben sich die Kdmpfe zwischen
mittelalterlicher Stadtdemokratie und kaiserlichem Absolutismus,
zwischen objektiv-dogmatischer Katholizitdt und subjektivistisch-libe-
ralem Protestantengeist am schirfsten zugespitzt, und jetzt sehen
wir wieder, wie in dem Lande, das die materialistische Blut- und
Eisentheorie bis zur Selbstvernichtung durchgefiihrt hat, zugleich
am bewusstesten die Erkenntnis auftaucht, dass alle nicht im Spiri-
tuellen wurzelnde Macht armseliger Schein ist. Derjenige, welcher
bisher als Einziger, frei von Dogmatik, aber auch keiner Dogmatik
Feind, keiner Kirche und keiner Loge verbunden, doch jede Sym-
bolik ehrend, den notwendigen Apparat geschaffen hat, diese Er-
kenntnis zu verbreiten, meinetwegen zu lehren, ist Graf Keyserling,
und der Apparat ist die Weisheitsschule in Darmstadt.

Damit ist eigentlich alles Nétige iiber ihn gesagt, und man
mochte meinen, dass alle an der Zeit leidenden Herzen voll neuer
Hoffnung ihm zujubeln. Dem ist aber nicht so. Wer von einem
bestimmten Dogma seine Seligkeit erhofft, tadelt Keyserling, weil
er nicht sein Dogma verkiindet. Wen die vorhandenen Dogmen
nicht befriedigen, der wirft Keyserling vor, er mache es sich be-
quem, weil er kein neues Dogma gebe; es sei mangelnde Schopfer-

1) Fs sei der Leser erinnert an meinen einleitenden Artikel ,Geduld
und Vertrauen“, im vorhergehenden Heft. — Bovet.

530



	Metaphysische Streifzüge

