
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Metaphysische Streifzüge

Autor: Spoerri, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


METAPHYSISCHE STREIFZÜOE1)
DIE NEUZEIT

Viel Not hatten sie erlitten. In schweren Rüstungen waren sie
durch düsterwaldige Gegenden geritten. Feinde hatten überall
gelauert. In ihre eigne Mitte hatte der Widersacher Zwietracht
säen wollen

Aber eines hatte sie immer wieder aufgemuntert, eines hatte
sie immer neu vereinigt: die Hoffnung, eines Tages die Zinnen
der Gralsburg im Abendsonnenschein leuchten zu sehen und
daselbst für immer einzukehren. Auf dieses Ziel war allein ihr Sinn
gerichtet. Nichts anderes konnte sie gefangen nehmen. Mit bren-
nennder Seele suchten sie, was irgendwie ermöglichte, den Weg
zu finden.

Traten sie in eine Lichtung, und ein graues Kloster tauchte
aus dem Grün hervor, so war ihre erste Frage : Wisst ihr Mönche
etwas vom Weg zur Gralsburg? Und in den Pergamenten der
Klosterbücherei forschte der lesekundige Begleiter nach Anweisungen
über die Richtung, die sie einzuschlagen hätten.

Den kostbarsten Führer, ein altes Buch, trugen sie immer bei
sich. Am Wachtfeuer des Abends rückten die Ritter die wetterharten

Köpfe zusammen, wenn der Lesekundige ihnen daraus vorlas,
und weit in die Nacht hinein beratschlagten sie ernsten Wortes
über den Sinn der gelesenen Sprüche, und ob daraus ein Schimmer
auf ihren Weg fiele.

An einem hellen Frühlingstag aber waren sie plötzlich aus dem
Waldesdunkel getreten in eine sonnenstrahlende Landschaft, wo
laue Lüfte duftend weiße Blüten auf ihre dunkeln Eisenpanzer
wehten. Fremdartig schöne Menschen in leichten Gewändern waren
leutselig herablassend den schwerfälligen Rittern entgegengekommen.
Und als die Ritter die gewohnte Frage taten, meinten sie lächelnd:
Ob es wohl so wichtig sei, diese „Gralsburg" zu finden? Die
Welt sei doch überall schön, besonders hier. Ob sie nicht
ausruhen und die Rüstungen ein wenig ablegen wollten. Viel schöner
als kriegerische Abenteuer sei Reigentanz und Saitenspiel. — So
sprachen die schönen Fremden in wohlklingender Zunge. Und

]) Siehe Wissen und Leben. XV. Jahrgang. Heft 7. (20. Jan. 1922.)

515



etwas Überlegen-Heiteres in ihrer ganzen Art bezauberte die rauhen
Ritter.

Das unheilvolle Lager wurde beschlossen. Aufatmend hatte

man die Panzer abgelegt und leichten Schrittes war man mit den
anmutsreichen Fremden zum erstenmal durch die Gegenden
gewandert.

Wie ganz anders sah die Welt aus, als man sie um ihrer selbst
willen anschaute Dem einen Ritter fiel sofort auf, wie wunderbar
rein am Horizont die Linien der Berge zusammenflössen. Als er
dem freundlichen Gefährten seinen Eindruck sagte, zog dieser
lächelnd aus dem Busen einen Stift und eine Rolle, und mit wenig
Strichen zeigte er das innere Gesetz der Harmonie, kraft dessen
Linien sich als Schönheit offenbaren. Der andere Ritter erkannte
staunend, wie vielfältig die Formen und Gestalten der toten und
lebendigen Dinge waren. Fragen stiegen in ihm auf, die ein Fremder,

der ihn sinnend sah, erriet; denn alsbald entspann sich ein
Gespräch und mit heißem Eifer wurde der Dinge Alt, Gesetz und
Zusammenhang erwogen. Und auch die andern Ritter fanden jeder
ein Besonderes, das ihm bisher entgangen war und nun plötzlich
seine Seele ganz gefangen nahm.

Als am gleichen Abend die Gefährten auf ihrem Lager ruhten,
da träumten sie zum erstenmal von ganz verschiedenen Dingen.
Und am andern Morgen beschlossen sie, das Lager noch nicht
aufzuheben, und zum ersten Male zogen sie aus nach ganz
verschiedenen Zielen.

Aber wunderbar waren ihre neuen Fahrten : in welcher Richtung

auch ein jeder auszog, auf Schritt und Tritt erlebte er die
seltensten Überraschungen; Dinge, deren Dasein er nie geahnt,
boten sich in Überfülle seinen Blicken. Ein neues Leben wahrlich

hatte nun für sie begonnen. Und sie nannten das Lager, von
dem sie ausgegangen waren, das Lager der Wiedergeburt.

In der ersten Zeit kamen sie noch oft zusammen. Zuweilen fragte
dann einer obenhin nach dem alten Buch. Wenn dann nach vielem
Suchen der Lesekundige es aus einem Haufen anderer Bücher
hervorgeholt hatte, dann geschah wohl, dass sie stille saßen, aber ihre
Blicke schauten nach verschiedenen Bergen und ihr Denken wandelte
auf sehr verschiedenen Pfaden. Und so verschieden wurde ihre
Art, dass sie einander gar nicht mehr verstanden, wenn sie von

516



ihrem Tun erzählten; dass sie einander oft nicht kannten, wenn sie
sich unversehens trafen, und gar oft geschah es, dass sie aneinander

stießen mit harter Rede, und bald kam es dazu, dass
feindselige Gefühle die Gefährten wild entzweiten. Im Stillen nannte
dann der eine oder andere das Lager: Lager der Entzweiung.

Nach langen Jahren dieses neuen Daseins wiederholte es sich
oft, dass einer nach dem anderen, die Ritter zurückkamen in das

Lager mit verdrossenem Sinn und schienen immer ein Verlorenes
zu suchen. Und wenn die schönen Fremden Rat und Hilfe boten,
wurden sie unwillig abgewiesen. Immer hieß es : Wir kennen wohl
all eure Kunst und Wissenschaft, bis an die Grenze habt ihr uns
geführt, und weiter sind wir noch gegangen, als ihr ginget, aber
nimmer können wir die Ruhe finden, immer suchen wir etwas,
das mehr ist, und, was wir suchen, ist uns selber unbekannt;
worauf die Fremden nur die Häupter schüttelten, nicht begreifend,
was den Rittern fehlte. Und wenn sie dann davongegangen waren,
und schwere Stille über den Einsamen lastete, fingen sie dann
eifrig an, von ihren Taten und Errungenschaften zu erzählen,
begeistert sprachen sie wohl eine lange Weile, dann aber verstummten
sie auf einmal, und jedem war, als wollte er noch etwas sagen,
und sagte es doch nicht. Und im Geheimen nannte dann für sich
der eine und der andere das Lager: Lager der Enttäuschung.

* *
*

Am Eingang der neuen Zeit steht eine unheimliche Gestalt,
die der größte der deutschen Dichter zum unvergänglichen Symbol
unseres Wesens gebildet hat: Faust.

Die Faustsage ist aus dem Eindruck geboren, den die
Renaissancemenschen auf jene machten, die auch mittelalterlich gebunden
waren, und es gehört auch mittelalterliches Fühlen dazu, um die
Erschütterung nachzuempfinden, die Fausts blutgeschriebener Vertrag

in den damaligen Volksschichten verursachte:

Ich Johannes Faustus, Doktor, bekenne mit meiner eigenen Hand
öffentlich, zu einer Bestätigung und in Kraft dieses Briefes: Nachdem ich
mir fürgenommen, alle Dinge zu ergründen, aus den Gaben aber, so mir
von oben herab bescheret und gnädig mitgeteilt worden, solche Geschicklichkeit

in meinem Kopfe nicht finde und solches von den Menschen nicht
erlernen kann, so hab ich mich gegenwärtigem gesandtem Geist, der sich
Mephostopliiles nennt, einem Diener des höllischen Prinzen im Orient,
untergeben. Denselbigen hab ich mir erwählet, mich solches zu lehren und zu

517



berichten und hat er auch versprochen, mir in allem untertänig und gehorsam

zu sein. Dagegen aber ich mich hinwider ihm verspreche und verlobe,
dass, so das vierundzwanzigste Jahr vom Datum dieses Briefes an, herum
und vorüber gelaufen, er mit mir nach seiner Art und Weis, seines Gefallens
zu schalten und walten Macht haben solle, mit allem, es sei Leib, Seel,
Fleisch, Blut und Gut, und das in Ewigkeit. Hierauf absage ich allen denen,
so da leben, allem Himmlischen Heer und allen Menschen, und das muss
sein. Zur festen Urkund und mehrerer Bekräftigung hab ich diesen Vertrag
mit eigner Hand geschrieben, und mit meinem eigen Blut, meines Sinns,
Gedanken und Willen, versiegelt und bezeuget.

Johann Faustus,
der Elemente Kundiger und geistlicher Doktor.

(Modernisierung nach dem Volksbuch vom Jahre 1587 : Deutsche
Volksbücher in den „Büchern der Rose" Langewiesche.)

Das ist die Grundurkunde der Renaissance in mittelalterlicher
Sprache geschrieben: Absage an Gott aus vermessenem Erkenntnistrieb

und Erlebnisdrang! Hier liegt die Wurzel von all den

vielfältigen Erscheinungen der großen Epoche. Vorher erkannte und
erlebte man, um zu Gott zu gelangen; jetzt sagte man Gott ab,

um ungehemmt erkennen und erleben zu können. Vorher hatte

man allerdings die Zielstrebigkeit übertrieben. Die Kirche hatte
tatsächlich ihre Gewalt missbraucht, um das menschliche Leben und
Denken in die engsten Schranken hinein zu zwängen. Jetzt aber

geriet man in die Übertreibung der Ziellosigkeit. Man suchte
nicht nur mehr Freiheit, sondern man wollte überhaupt keine
Gebundenheit, kein äußeres Ziel mehr, man wollte selber Ziel sein.
Der Mensch wurde nun plötzlich sein eigener Mittelpunkt in seiner

eigenen Welt. Die Dinge lebten nicht mehr in der Beziehung auf
ein außerweltliches Ziel, sie waren nun etwas für sich. Die an
Gott gebundene Kraft wurde nun frei ; und anstatt durch die Dinge
hindurch zu fluten, kreiste nun die Erlebniswelle innerhalb ihrer
geschlossenen Form. So entstand das Grundgefühl der Renaissance:
das Gefühl von der Schönheit der diesseitigen Dinge. Der
metaphysische Trieb des Menschen ist aber zu tief eingewurzelt, der
Hunger nach Unendlichkeit ist zu mächtig, als dass er durch rein
ästhetische Erlebnisse gestillt werden könnte. Von den Tagen der
Renaissance an kam eine seltsame Unruhe über die Menschen.
Mit fiebernder Sehnsucht streckten sie sich nach allen möglichen
Zielen. Sie merkten nicht, dass sie überall nur einen Gottersatz
suchten. Sie beteten ja nicht mehr zur Madonna, aber mit kind-

518



lichem Trostverlangen schmiegten sie sich nun an die Mutter Natur;
sie kannten den alttestamentlichen Gott nicht mehr, aber vor der
unerbittlichen Strenge des Naturgesetzes schauerten sie in Ehrfurcht
zusammen, sie gingen nicht mehr in die Kirche, aber dem
Vaterlande, der „Partei" gaben sie sich mit Seele und Leib hin. Alles
wurde ihnen heilig: die Kunst, die Wissenschaft, die Arbeit, die
Liebe, der animalische Trieb. Aber trotzdem sie auf allen
Einzelgebieten die unerhörtesten Fortschritte machten, blieb als trüber
Bodensatz im Grund ihrer Seelen ein tiefes Unbefriedigtsein
zurück. Nicht das Unbefriedigtsein desjenigen, der eine unendliche
Aufgabe vor sich sieht und bei jedem Teilerfolg schon wieder neue
Ziele ahnt, sondern das Unbefriedigtsein desjenigen, der fühlt, dass
er sich in einer falschen Richtung bewegt, dass er sich von der

Hauptlinie entfernt, die allein den Teilerfolgen ihren Sinn und Wert
gibt. Und da gerade diese einzige Richtung, in der das Ewigkeitsfieber

gestillt werden kann, von der Renaissance aus altem Hass
und Trotz gegen die Kirche gemieden wird, bleibt als unlösbares
Grundproblem dem modernen Menschen die Frage übrig: Wie
kann die göttliche Sehnsucht ohne Gott gestillt werden? Diese
Frage steigt ihm nicht ins klare Bewusstsein, aber ihr verzweifelter
Klang dringt durch sein ganzes Wesen. Sie zeigt sich in seinem
tiefen Weltschmerz, in seinem unendlichen, aussichtslosen Streben,
in seiner hoffnungslosen und doch immer suchenden Unruhe. Das
ist eben die faustische Sehnsucht. Und Goethe, der dies alles von
innen erlebte, hat dieses Unbefriedigtsein so sehr als den tiefsten,
unverlierbarsten Grundzug von Faustens Wesen empfunden, dass
er darauf den Vertrag mit dem Teufel gründete:

Werd' ich zum Augenblicke sagen:
Verweile doch! du bist so schön!
Dann magst du mich in Fesseln schlagen,
Dann will ich gern zugrunde gehn!

Wie verzweifelt muss nicht ein Mensch sein, der sich dem
Teufel hingeben will, unter der armseligen Bedingung, dass ein
einziger Augenblick einmal so schön sein solle, dass man sein
Verweilen wünschen könnte Und wie unrettbar friedlos seine Seele
ist, das ist das immerwiederkehrende Leitmotiv der Dichtung.
Vergeblich durchrast Faust mit seinem teuflischen Begleiter alle Bezirke
des Lebens, überall rennt er in der gleichen trostlosen Sackgasse

519



an. Dem ganzen Stück könnte als Motto dienen, was Faust schon
am Anfang sagt:

Ich fühl's, vergebens hab' ich alle Schätze
Des Menschengeists auf mich herbeigerafft,
Und wenn ich mich am Ende niedersetze,
Quillt innerlich doch keine neue Kraft;
Ich bin nicht um ein Haar breit höher,
Bin dem Unendlichen nicht näher.

Nicht weil er eine hohe philosophische Idee verkörpert, ist
Faust das größte Gedicht der modernen Zeit, sondern weil er am
erschütterndsten das Grunderlebnis des modernen Menschen zum
Ausdruck bringt: Gottentfremdung, Weltvergöttlichung, Enttäuschung

* *
*

Da ist zuerst die Enttäuschung des Denkens. Die ganze erste

Hälfte des ersten Teils, vom Monolog Fausts bis zu Auerbachs

Keller, steht im Schatten der Hochschule. Alle denkbaren Vertreter
der Wissenschaft stellen sich vor: ein Anfänger, der unendlich viel
von der Wissenschaft erwartet; Studenten in verschiedenen Semestern,

deren blöde Kneiperei und tölpische Leichtgläubigkeit gar
wenig von sittlichen und geistigen Wirkungen der Wissenschaft
merken lassen; ein Gelehrter, der in glücklicher Beschränktheit
die Grenzen seines Denkens gar nicht spürt; ein Professor, der in
gequälter Unersättlichkeit überall an den Schranken seines Intellekts
anrennt und mit verzweifelten Mitteln versucht, den Bereich der
Wissenschaft auszudehnen; ein objektiver Betrachter, der mit
satanischem Vergnügen konstatiert, dass die Wissenschaft mit ihrem
mechanischen Analysieren dem Leben nicht beikommt, dass ihr
greifbarster Nutzen die Macht ist, die sie dem Wissenden über die
andern Menschen verleiht, eine Macht, die dann eben im Dienste
sinnlicher Instinkte missbraucht werden kann.

In Fausts Seele sammeln sich wie in einem Brennpunkt alle
diese Wirkungen des Denkens. Wir sehen ihn am Anfang, angeekelt

von all dem angehäuften Wissenskram.

Habe nun ach! Philosophie,
Juristerei und Medizin,
Und leider auch Theologie,
Durchaus studiert, mit heißem Bemühn

»Leider auch Theologie" zeigt den Renaissancemenschen an;

520



unwillkürlich denkt man an Dante zurück, dem die göttliche
Offenbarung so brennend konkret, so heilig schön vorkam, dass er sie
nicht anders als in der Gestalt der geliebten Beatrice verkörpern
konnte. Faust fühlt, dass sein wissenschaftliches Streben ihn von
der Einheit und der Ursprünglichkeit des Lebens abgedrängt hat.
Und nun machte er verzweifelte Versuche vom Boden der
intellektuellen Erkenntnis aus, das „Leben" zu fassen. Das führt ihn
zur Zauberei, wir würden heute sagen: „Geisteswissenschaft,
Anthroposophie."

Die Geisterwelt ist nicht verschlossen
Aber hier wie dort: entweder bleibt die Erkenntnis höherer

Welten nur ein Schauspiel, oder man wagt es, dem kosmischen
Leben wirklich ins Sphinxgesicht zu schauen, und da bricht man
zusammen. Der Denkende kann die unmittelbare Gewalt des Lebens
nicht ertragen.

Die Beschränktheit der Wissenschaft tritt ihm nun in Wagner
verkörpert entgegen. Was Wagner schätzt, ist einerseits leere

Rhetorik, andererseits rein stoffliche Quellenforschung, beides
wiederum Verkörperungen der totesten „Sinnlosigkeit. Nun ist Faust

zum Tode verzweifelt, Ostergesang hält ihn vor dem Selbstmord
zurück, im Osterspaziergang sieht man ihn schon wieder eingeklemmt
zwischen der dürren Gelehrtheit Wagners und der saftig aufquellenden

Frühlingswelt, aber er scheint beruhigt heimzukommen, und
die Berührung mit der ursprünglichen Natur hat offenbar seine Seele

unbewusst auf die ursprünglichste aller frischen Quellen hingelenkt:
er will das Evangelium übersetzen. Da dreht der Teufel die Blätter,
und Faust fällt auf den Spruch: „Am Anfang war das Wort." Mit
einem Schlag ist er wieder in sein qualvolles Grübeln zurückgeworfen

worden. Er erstickte ja eben an Worten. Drei Jahrhunderte
intensiver Buchdruckerei liegen zwischen diesem Faust und dem
Mittelalter. Damals waren die Worte noch wie Urgestein, aus
dem kräftig die klare Quelle hervordrang. Die Druckerpresse war
der renaissancehaften Freude am bloßen Wort entgegengekommen,
und in der Lawine von Geröll und Schutt, die sie über den Kulturboden

gewälzt hatte, zerrann das lebendige Wasser, erstickte die
grünende Saat. 1st nicht diese Herrschaft des Wortes die verfluchteste

aller Sackgassen? Sind wir nicht in unsrer Zeit ganz eigentlich
eingefangen, eingesargt in unsren Worten? „Weh, steck ich in dem

521



Kerker noch!", das ist der Schrei des lebendigen freien Geistes,
der sich plötzlich bewusst wird, wie sein Unendlichkeitsdrang durch
das bloße Denken, durch das leere Reden getäuscht wird.

*

Nach der Enttäuschung des Denkens, kommt die Enttäuschung
des Gefühls, nach der Verführung des Logos die Verführung des Eros.

Wenn wir auf das seelische Geschehen in dieser zweiten Hälfte
des ersten Faust schauen : welche überreiche Skala von Gefühlen,
von der animalsten Perversität bis zur sublimsten Anbetung! Am

Tage singt man den Psalm: „Wer darf ihn nennen...", in der
Nacht verführt man das arme liebe Mädchen, dessen grausiges
Schicksal um so mehr ans Herz greift, als es das natürlichste und
lebendigste Geschöpf der ganzen deutschen Poesie ist.

Ha! wie wir sie kennen, diese Gefühlsvirtuosen, die im stillen
Busch, in Luft und Wasser ihre Brüder kennen lernen und gleichzeitig

eine alte Mutter vergiften lassen, den Bruder morden und
die Geliebte in den Kot stampfen. Wie gar vielsaitig sind diese

Seeleninstrumente, auf denen bald erhabene Naturhymnen, bald
schmutzige Zotenlieder ertönen!

Die Grundmotive des strömenden Lebens — Unendlichkeit,
Einheit, Freiheit — werden zwar in wunderbare Klänge und
Erlebnisse hineingebannt, aber wohin führt diese ganze ziellose
Gefühlsseligkeit? Man braucht nur auf den äußeren Rahmen zu
schauen: Der ganze Zauber, der mit der Hexenküche, dem echten

Symbol moderner Literaturfabriken beginnt, endet im Kerker des

wahnsinnigen Gretchens. Wie erdrückend zeigt sich in der
Tragödie die zunehmende Macht des Fleisches, bis zur endgültigen,
aussichtslosen Verklemmung des Verbrechens, der Gefangenschaft,
des Todes!

*
*

So erleben wir in Faust I den großen Pendelschlag der modernen
Seele zwischen Denken und Fühlen, und wenn es auch ein trauriges
Zeichen ist, dass trotz der mächtigen Bewegung die Zeiger an der

ewigen Uhr nicht vorwärts rücken, so liegt doch eine tragische
Schönheit in der Rastlosigkeit dieses Wechselspiels, das am klarsten
in Voltaire und Rousseau, am eindrucksvollsten in Aufklärung und
Sturm und Drang, Klassik und Romantik sich auswirkte.

522



Was wir im Faust I mehr innerlich erlebten, wird jetzt im
zweiten Teil nach großen Kulturkreisen auseinandergefaltet.
Eingeleitet werden die Kulturerlebnisse durch das Erleben der Natur.
Das grandiose Schauspiel des Sonnenaufganges wird von Geisterchören

begrüßt, aber vergeblich versucht der Mensch die Natur,
die sich in der Sonne verkörpert, anzuschauen, er kann es nicht
ertragen (Seitenstück zur Erdgeistszene), nur im farbigen Abglanz
lässt sich das Leben betrachten. Erste Resignation!

* **
Nun kommt das Treiben am Hof, Symbol des höheren

Gesellschaftslebens, Grundlage jedes kulturellen Beisammenseins. Den
breitesten Raum nimmt — wohl nicht zufällig — die Maskerade
ein. Auch die Vorführung Helenas und Alexanders zeigt die Hohlheit

und Oberflächlichkeit dieser glänzenden Gesellschaft; feiner
könnten sich diese Herren und Damen nicht charakterisieren, als

durch die Bemerkungen, die sie über das Schauspiel machen.
Der eigentliche Herrscher in diesem Reiche ist Plutus, der

Gott des Reichtums. Auch der stolzeste Hofmann, sogar der König
selbst, beugt seinen Nacken vor der goldstrotzenden Majestät. Die
verzehrende Macht des Reichtums, seine mannigfachen Täuschungen
werden in immer neuen Allegorien beim Maskenfest dargestellt.

An diesem Punkt kann der Teufel ansetzen. Wer immer
imstande ist, die ewig leeren Kassen zu füllen, der ist einer guten
Aufnahme sicher, mag er noch so unlautern Ursprungs sein.

Schafft er uns nur zu Hof willkommene Gaben,
Ich wollte gern ein wenig Unrecht haben."

Der Teufel führt das Papiergeld ein, und ahnungslos lassen
sich die Menschen dem Abgrund zutreiben, in dessen schauerliche
Leere wir erst in unsern Tagen hineinblicken können.

* **
Wieder treten wir ein in Fausts altes Studierzimmer, ins Reich

der Wissenschaft. Als übermütiger Baccalaureus kommt uns der
ehemalige Schüler entgegen. Die Selbstherrlichkeit des Geistes hat
in ihm eine köstlich grobe Verkörperung gefunden.

Wagner hat sich auch weiter entwickelt. Er ist eben am Ziel
seines Strebens angelangt. Es ist ihm gelungen — allerdings nicht

523



ohne Beihilfe des Teufels, der überall seine Hände im Spiel hat —
einen Menschen chemisch darzustellen. Hoinunculus ist der
vollkommene Bildungsmensch. Er kann allerdings nur in einer Flasche
leben, aber er ist ungeheuer gescheit und sprachgewandt. Und
mit welchem erhabenen Selbstbewusstsein schaut er vom Piedestal
seiner klassischen Bildung auf den dummen mittelalterlichen Teufel
herab. Wie Mephisto sagt, er sehe nichts von Leda und ihrem
Schwan, höhnt das Menschlein:

„Das glaub' ich. Du aus Norden,
Im Nebelalter jung geworden,
Im Wust von Rittertum und Pfäfferei,
Im Düstern bist du nur zu Hause."

Das Ende vom Lied ist aber auch hier wieder der Tod.
Homunculus zerschellt am Muschelwagen der Galatee.

* **

Die Helenahandlung, die schon die bisherigen Szenen wie ein

goldener Faden durchzog, wird immer deutlicher erkennbar als das

Kunsterlebnis des modernen Menschen. Die Vereinigung der antiken
Schönheit mit nordischem Gehalt erzeugt die moderne Kunst,
versinnbildlicht im Knaben Euphorion.

Alle Richtungen der neuzeitlichen Poesie werden vom
übermütigen Knaben vorgetanzt.

Romantik:
Nun lasst mich hüpfen,
Nun lasst mich springen!
Zu allen Lüften
Hinaufzudringen,
Ist mir Begierde
Sie fasst mich schon.

Realismus :

Schlepp' ich her die derbe Kleine
Zu erzwungenem Genüsse;
Mir zur Wonne, mir zur Lust
Drück' ich widerspenstige Brust,
Küss' ich widerwärtigen Mund,
Tue Kraft und Willen kund.

Kriegspoesie :

Träumtühr den Friedenstag?
Träume, wer träumen mag.
Krieg! ist das Losungswort.
Sieg! und so klingt es fort.

524



Auch hier kommt es zum gewohnten Ende. Euphorion stürzt
zu Tode, Helena folgt dem Sohne in die Unterwelt, und Faust
behält nichts anderes als Helenas Gewand: leere Form.

* *
*

Die letzte Sackgasse des modernen Lebens heißt soziale Arbeit.
Mephisto kann sich nur zwei Arten solchen Wirkens vorstellen :

Buhlen um Volksgunst in dickem Stadtgewühl, Buhlen mit schönen
Frauen in königlichem Herrschaftspark. Wunderbarer ist wohl nie
die Atmosphäre von Versailles in Dichterworte gebannt worden.
Und wie greifbar wird die dünstige demokratische Luft einer
übersatten Stadt dargestellt:

loh suchte mir so eine Hauptstadt aus,
Im Kerne Bürger-Nahrungs-Graus,
Krummenge Gässchen, spitze Giebeln,
Beschränkten Markt, Kohl, Rüben, Zwiebeln;
Fleischbänke, wo die Schmeißen hausen,
Die fetten Braten anzuschtnausen;
Da findest du zu jeder Zeit
Gewiss Gestank und Tätigkeit...

Aber Faust will nichts faulig Sattes. Dem Meer will er neuen
Boden entreißen und so Raum eröffnen für viele Millionen

Nicht sicher zwar, doch tätig-frei zu wohnen..
Das ist der Weisheit letzter Schluss:
Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben,
Der täglich sie erobern muss.
Und so verbringt, umrungen von Gefahr,
Hier Kindheit, Mann und Greis sein tüchtig Jahr.

Wenn wir aber von den schönen Worten wegschauen auf die
Praxis, dann erleben wir in düstern Visionen den ganzen Jammer
der jüngst vergangenen Zeit. Krieg! ist das Losungswort!

„Indes zerfiel das Reich in Anarchie,
Wo groß und klein sich kreuz und quer befehdeten
Und Brüder sich vertrieben, töteten,
Burg gegen Burg, Stadt gegen Stadt,
Zunft gegen Adel Fehde hat,
Der Bischof mit Kapitel und Gemeinde;
Was sich nur ansah, waren Feinde.
In Kirchen Mord und Totschlag, vor den Toren!
Ist jeder Kauf- und Wandersmann verloren.
Und allen wuchs die Kühnheit nicht gering;
Denn leben hieß sich wehren."

525



Das tönt noch ein wenig nach mittelalterlicher Kampflust; die
Virtuosität des modernen Krieges zeigt sich deutlicher auf dem

Beutezug, den in Fausts Auftrag die drei gewaltigen Gesellen zu-
sammen mit dem Teufel machen:

„Nur mit zwei Schiffen ging es fort,
Mit zwanzig sind wir nun im Port.
Was große Dinge wir getan,
Das sieht man unsrer Ladung an.
Das freie Meer befreit den Geist,
Wer weiß da, was Besinnen heißt!
Da fördert nur ein rascher Griff,
Man fängt den Fisch, man fängt ein Schiff,
Und ist man erst ein Herr zu drei,
Dann häkelt man das vierte bei;
Da geht es denn dem fünften schlecht,
Man hat Gewalt, so hat man Recht.
Man fragt ums Was, und nicht ums Wie.
Ich müsste keine Schiffahrt kennen :

Krieg, Handel und Piraterie,
Dreieinig sind sie, nicht zu trennen."

Umbrandet von all diesem Geschehen steht ein kleiner Hügel
mit einer kleinen Kapelle. Zwei alte Leutlein mit sehr altmodischer
Gesinnung wohnen daselbst.

„Lasst uns zur Kapelle treten,
Letzten Sonnenblick zu schaun!
Lasst uns läuten, knien, beten
Und dem alten Gott vertraun !"

Doch das imperialistische Machtgelüste Fausts greift auch nach
diesem Überrest idyllischerer Zeiten. Gar gerne hilft Mephisto bei
diesem schönen sozialen Werk; denn nichts ist ihm unangenehmer
als die beständige Mahnung des Kapellenglöckleins :

„Wer leugnet 's! Jedem edlen Ohr
Kommt das Geklingel widrig vor.
Und das verfluchte Bim-Baum-Bimmel,
Umnebelnd heitern Abendhimmel
Mischt sich in jegliches Begebnis,
Vom ersten Bad bis zum Begräbnis,
Als wäre zwischen Bim und Baum
Das Leben ein verscholiner Traum."

So wird in einer Sturmnacht noch diese letzte stille Insel samt
ihren Bewohnern zerstört. Wie grausig-vertraut sind uns alle diese

Dinge, und wie wohl kennen wir die Geister, die diese Welt be-

526



herrschen: den Teufel und die drei gewaltigen Gesellen Raufebold,
Habebald und Haltefest, samt den vier dtistern Riesenweibern
Mangel, Schuld, Not und Sorge. Atembeklemmend tönt in das
Zeitalter des Humanismus das schaurige Lied der Sorge hinein:

Wen ich einmal nur besitze,
Dem ist alle Welt nichts nütze;
Ewiges Düstre steigt herunter,
Sonne geht nicht auf noch unter,
Bei vollkommnen äußern Sinnen
Wohnen Finsternisse drinnen
Er verliert sich immer tiefer,
Siehet alle Dinge schiefer,
Sich und andre lästig drückend,
Atemholend und erstickend;
Nicht erstickt und ohne Leben,
Nicht verzweifelnd, nicht ergeben.
So ein unaufhaltsam Rollen,
Schmerzlich LasseD, widrig Sollen,
Bald Befreien, bald Erdrücken,
Halber Schlaf und schlecht Erquicken
Heftet ihn an seine Stelle
Und bereitet ihn zur Hölle."

* *
*

„Vom Himmel durch die Welt zur Hölle'', war im Vorspiel
als Programm des Stückes angekündigt worden. Ich denke, wir
sind in der Dichtung und im Leben ganz gründlich in die Hölle
geführt worden, und wer sich in eitel Lobsprüchen auf das
herrliche Ende Fausts ergeht und von der fortschreitenden Läuterung
durch Erfahrung und ästhetischer Bildung spricht, der muss eine
sonderbare Art, die Dinge anzuschauen, haben. Allerdings ist Faust
bis zum Ende seinem Wesen treu geblieben.

„Ich bin nur durch die Welt gerannt:
Ein jed' Gelüst ergriff ich bei den Haaren:
Der Erdenkreis ist mir genug bekannt.
Noch drüben ist die Aussicht uns verrannt;
Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich über Wolken seinesgleichen dichtet!
Er stehe fest und sehe hier sich um;
Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm.
Was braucht er in die Ewigkeit zu schweifen!
Was er erkannt, lässt sich ergreifen
Im Weiterschreiten find' er Qual und Glück,
Er, unbefriedigt jeden Augenblick.

527



Vorzüglich passt aber dazu der Kommentar Mephistos :

Was soll uns denn das ew'ge Schaffen
Geschaffenes zu nichts hinwegzuraffen!
Da ist's vorbei! Was ist daran zu lesen?
Es ist so gut, als war' es nicht gewesen,
Und treibt sich doch im Kreis, als wenn es wäre.
Ich liebte mir dafür das Ewig-Leere."

* #
*

So müsste auch der Faust schließen. Dann würde man klar
sehen. Aber das Werk sollte einen schönern Abschluss haben.
Und darum baute der Dichter das schön bemalte, weihraucherfüllte
Schlussgewölbe. Dass aber etwas nicht stimmt mit diesem Gewölbe,
das wird wohl jeder Leser beim Durchlesen der Dichtung empfinden.

Wenn man den Faust und die ganze moderne Kultur
vergleichen kann einem Münsterbau, bei dem der Bauplan gefehlt hat,
so dass alle Arbeiter und Künstler nach eignen Gelüsten und
Einfällen bauten, die einen wahllos Klötze aufeinander schichtend, die
andern einen unmäßig hohen Turm errichtend, die dritten überstark

verzierte Kunstkapellen bauend, dermaßen, dass in den
einzelnen Teilen eine wunderbare Vollendung, im ganzen Zusammenhang

eine gefährliche Unstimmigkeit entstand, so kann der Schluss
des Faast als ein Bretterdach gelten, das notdürftig diese ganze
disparate Baumasse überdeckte. Von einem frühern Münsterbau lag
wohl noch ein alter Dachstuhl da, den man vorläufig benutzte;
an und für sich ließe sich auch allerlei zugunsten dieses alten
Dachstuhls sagen, aber das ist das Schlimme, dass die Gefährlichkeit

und die Disharmonie der ganzen Bauerei durch dieses
Wortgerüst verdeckt ist, und dass wohl mancher im Hinblick auf den

abgeschlossenen Faust sich Illusionen macht über seine eigne
Abgeschlossenheit.

Ist denn nicht der ganze Faust ein Denkmal der modernen
Zusammenhanglosigkeit? Fällt er nicht deutlich in die verschiedensten

Bestandteile auseinander? Wir durchwandern nacheinander
den Bezirk des Denkens, des Fühlens, des Weltlebens, der Wissenschaft,

der Kunst, des sozialen Wirkens, und keines dieser Gebiete

hängt organisch mit den andern zusammen, überall tritt wieder ein
neuer Faust auf, und niemand merkt dem Faust der Gretchentragödie
den Professor und dem Faust des Kaiserhofes den verzweifelten

528



Liebhaber Gretchens an. Es sieht aus, als ob wir die Dichtung
Goethes bemängeln wollten. Im Gegenteil: das macht gerade die

größte Gewalt und den stärksten Zauber dieses Werkes aus, dass

es das Wesen unseres Zeitalters nicht nur in seinen Schönheiten
widerspiegelt — sondern auch in seinen Mängeln. Es bestätigt
sich auch hier, dass Faust nicht eine Idee, sondern eine Erfahrung
ist, und wenn auch Goethe von allem, was wir aus seinem Lebenswerk

herausgeheimnist haben, nichts anerkennen wollte, so wäre es
doch Wahrheit; denn der beste Kommentar zum Faust ist die
Geschichte unsrer Zeit. Nicht Goethe hat den Faust gedichtet, er
hat ihn nur aufgeschrieben, und wer ihn diktiert hat, das ist der
Geist der Renaissance.

* **

Und nun kehren wir zurück zu den Rittern im Lager der
Enttäuschung. Wir gehören ja selbst zu ihnen. Da sind wir nun mit
hohlen Wangen und schauen mit trüben Augen einander an. Keiner
ist da, der nicht blutete an irgendeiner Wunde, keiner, der den
Mut häfte, den Kopf fröhlich zu erheben. Und doch dämmert in
uns allen eine leise Hoffnung auf; denn gerade das Übermaß der
Enttäuschung lässt eine trostreiche Erkenntnis wach werden:

„Unser Fehler war der, dass wir ein ewiges Lager errichteten,
dass dann jeder für sich auszog, dass er den andern fremd wurde,
dass er das gemeinsame Ziel vergaß.

Wenn wir nun das Lager aufheben und wieder gemeinsam
wandern wie in alten Zeiten, so müssen wir den andern Fehler
vermeiden, dass wir wieder nach der alten Weise ziehen. Zu
beschränkt war unser Blickfeld, zu streng war die Führung der alten
Kirche. Wir wollen nichts drangeben von allem, was wir auf unsern
Irrfahrten fanden. Jede Wahrheit, die der Mensch entdeckte, ist
ein Meilenstein, an dem eines Tages die ganze Menschheit vorbeigehen

muss. Weder den Ernst der Wissenschaft, noch die Macht
der Kunst dürfen wir uns rauben lassen.

Aber das ist die Erfahrung, die wir mit so viel Blut und Leid
und bitterer Not erkaufen mussten: dass der Mensch nur dann
wirklich vorwärts kommt, wenn die ganze Menschheit nachfolgt.
Die Menschheit aber kennt nur einen Weg: den Weg, der zum
Übermenschlichen führt. Alles was nicht in dieser großen Richtung

529



geschieht, ist „sinn"los. Und es gibt „Sinnlosigkeiten, an denen
Tausende zugrunde gehen ...."

Aber ach! nicht Alle sind zum Lager der Erkenntnis
zurückgekehrt. Der größte Teil der Menschheit geht noch den Schlaf-
wandel der Renaissance. Parzival irrt noch richtungslos in der Welt
umher. Noch mehr Blut und Gift und Qual harrt unser, noch
müssen Kinder verhungern, noch siechen Mütter dahin, noch
verzehrt der Hass die Seelen der Männer...

O Parzival, Parzival wann wirst du deinen Karfreitag finden
GÜMLIGEN TH. SPOERRI

GRAF KEYSERLINGS
WEISHEITSSCHULE IN DARMSTADT1)

Deutschland ist das Land der paradoxen Gegensätze, die es

immer wieder zerreißen. Hier haben sich die Kämpfe zwischen
mittelalterlicher Stadtdemokratie und kaiserlichem Absolutismus,
zwischen objektiv-dogmatischer Katholizität und subjektivistisch-libe-
ralem Protestantengeist am schärfsten zugespitzt, und jetzt sehen
wir wieder, wie in dem Lande, das die materialistische Blut- und
Eisentheorie bis zur Selbstvernichtung durchgeführt hat, zugleich
am bewusstesten die Erkenntnis auftaucht, dass alle nicht im
Spirituellen wurzelnde Macht armseliger Schein ist. Derjenige, welcher
bisher als Einziger, frei von Dogmatik, aber auch keiner Dogmatik
Feind, keiner Kirche und keiner Loge verbunden, doch jede Symbolik

ehrend, den notwendigen Apparat geschaffen hat, diese
Erkenntnis zu verbreiten, meinetwegen zu lehren, ist Graf Keyserling,
und der Apparat ist die Weisheitsschule in Darmstadt.

Damit ist eigenllich alles Nötige über ihn gesagt, und man
möchte meinen, dass alle an der Zeit leidenden Herzen voll neuer
Hoffnung ihm zujubeln. Dem ist aber nicht so. Wer von einem
bestimmten Dogma seine Seligkeit erhofft, tadelt Keyserling, weil
er nicht sein Dogma verkündet. Wen die vorhandenen Dogmen
nicht befriedigen, der wirft Keyserling vor, er mache es sich

bequem, weil er kein neues Dogma gebe; es sei mangelnde Schöpfer-

Es sei der Leser erinnert an meinen einleitenden Artikel „Geduld
und Vertrauen", im vorhergehenden Heft. — Bovet.

530


	Metaphysische Streifzüge

