
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Der indische Weise

Autor: Kuepfer, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER INDISCHE WEISE
Nachdem er von den Ufern des Ganges Abschied genommen

und die Musik der Wälder des Himalaya noch einmal das Herz
ihres Lieblings mit ihrem Zauber erfüllt hatte, trat er die große
Reise über das Meer nach Europa an.

Rabindranath Tagore ist zu uns gekommen, ein Bote aus dem
fernen Osten, um all denjenigen unter uns etwas zu verkünden,
welche müde, zermürbt und aufgerieben von den Merkmalen unserer
abendländischen Scheinkultur, und die gewillt sind, der Stimme
des großen Weisen und Dichters zu lauschen.

Es war in Darmstadt, wo Tagore einer Einladung der „Schule
der Weisheit" Folge leistend, eine Woche lang verweilte und
während dieser Zeit eine Reihe von öffentlichen Vorträgen,
Ansprachen und Lesungen hielt, welche den Teilnehmern derselben
die seltene Gelegenheit boten, näher in die tiefe Ideen-,
Gedanken und Gefühlswelt dieses morgenländischen Meisters
einzudringen.

Eine hohe, schlanke Gestalt, von einem hellgrauen Talar
umwallt, sitzt der Dichter unter dem Dach einer dämmrigen Laube
in den früheren großherzoglichen Gärten, wo ihn verschiedene
Gelehrte und Künstler begrüssen. Die großen, braunen Augen mit
ihrem lebendig beredtem Ausdruck blicken den Nahenden milde
und gütig an ; ein feines, kindlich frommes Lächeln spielt während
des Gespräches über seinem Munde. Zart und leise, doch unendlich

wohltuend ist der Tonfall seiner Stimme. Alles Laute, Unebenmäßige

scheint von dieser Persönlichkeit gewichen zu sein.
Am folgenden Tage las Rabindranath Tagore aus eigenen

Dichtungen vor. Das Podium des „Saalbau" ist in einen Hain grüner
Blattpflanzen und leuchtender Rosen verwandelt. Wundervoll ranken
sich hieraus, von des Dichters melodischer Stimme geweckt, einige
Gebilde seiner Lyrik empor: reine, lichte Sterne am Himmel der
Poesie. Die englische Übertragung, in der sie zuerst gelesen,
vielmehr in feierlich psalmodierender Weise gesungen werden, gibt
zwar nur einen schwachen Begriff von dem bengalischen Original
wieder, welches Tagore derselben meist in unmittelbarer Weise

folgen lässt. Hier nimmt denn auch die Sprache vollends den
Ausdruck des rein Musikalischen an. Von einer seltenen Rhythmik

461



durchdrungen, fliesst sie, wie in kristallenen Wellen dahin, reich

an Vokalen, von Innigkeit beseelt.
Anschließend daran bringt der Dichter noch ein paar uralte

Gesänge aus den Veden, dem Heiligen Buche der Inder, zum Vortrag.
Atemlose Stille herrscht im Saal. Weite, dämmerhafte Fernen werden

vor dem innern Auge lebendig. Über endlosen Steppen und
Reisfeldern glüht die Sonne des Ostens. Palmen breiten ihre kühlenden

Fächer aus. Die Türme und bronzenen Kuppeln der weißen
Städte zittern in der unbeweglichen Luft. In den Tempeln duftet
das Öl der Lampen, und drinnen, im menschlichen Herzen, der
dunkeln Kammer, hält der König, Gott seinen Einzug
Ergriffen dankten die zahlreichen Hörer dem großen Dichter mit einem
Hoch auf seine indische Heimat.

Tags darauf fanden sich wieder wohl über tausend Menschen
im „Saalbau" ein, um dem morgenländischen Weisen zu lauschen.
Diesmal sprach Tagore über das Thema von „Ost und West".
Graf Keyserling hatte, wie auch bei allen übrigen Ansprachen des

Dichters, die Aufgabe übernommen, den Sinn des jeweiligen
Vortrages abschnittweise ins Deutsche zu übertragen, was ihm denn
auch in anerkennenswertester Weise gelungen ist. Er äußerte sich

ungefähr folgendermaßen : Vor vielen Jahren erhielt ich einmal, als

ich arbeitend in meinem Landhaus am Ganges saß, den Besuch
einer wandernden Nonne. Während sie sprach, kam der Gärtner
herein, um die welkenden Blumen auf dem Tische durch frische

zu ersetzen. Da fragte die Nonne, die der Handlung zugesehen
hatte: „Warum tun Sie das? — Diese Blumen sind nicht tot; sie

bergen noch Leben in sich. Geben Sie mir diese Blumen." Und
sie nahm die welkenden Blumen und drückte sie an ihr Herz. Die
Nonne hatte ein unmittelbares Verhältnis zu dem Wesen der Dinge
und sie vermochte dieses Wesen auch in den welkenden Blumen
zu sehen. Erst durch diese Nonne lernte ich vollends das Wesen
der Blumen erkennen. Genau so geht es den meisten der Menschen
mit ihren Mitmenschen. Wenn sie sie nur nach den äußeren

Motiven beurteilen, dann ist das menschliche Bild gefälscht. Wenn
nicht das seelische Auge geöffnet ist, erkennt man nicht die Seele

des Andern, kennt nicht den Kontakt, der unabhängig von Außen
ist. Im höchsten Grade ist damit der Fehler in den Beziehungen
der Menschen des Westens und des Ostens gedeutet. Der Westen

462



ist nur zu äußerlichen Zwecken nach dem Osten gekommen, indem
er nach dessen äußeren Schätzen suchte und fahndete. Die menschliche

Seele zu erkennen oder zu ergründen, lag ihm fern. So

konnte ein innerer Kontakt niemals entstehen. Wie der Mensch
nicht um den Menschen zu achten nach dem Osten ging, sind
auch die guten Gaben nicht zum Guten geraten. So ist der Kontakt
ein rein äußerlicher geblieben und konnte er kein Glück, vielmehr
nur Schaden bringen. Es ist ein tiefes Gesetz, dass wer Andere
demütigt, vor allem sich selbst demütigt, wer Anderen Leid antut,
vor allem sich selbst Leid bringt. So konnte es nicht anders

kommen, als dass das Ausbeutungssystem, das der Westen bisher
getrieben, zu einer furchtbaren Strafe für ihn selbst geworden ist.
Das bleibt niemals aus. Darum muss jeder von uns sich der tiefen,
problematischen Idee bewusst sein, dass alles, was ein Mensch
seinem Mitmenschen gegenüber Übles antut, vor allem ihm, früher
oder später selbst Übles bringt. Wir müssen bestrebt sein, Besseres

zu tun.
Jedes Zeitalter hat eine besondere Spannung und jeder kann

nur die Aufgabe erfüllen, zu der ihn seine Zeit berufen hat. So

rufe ich besonders die junge Generation an, sich klar zu sein

darüber, auf was es in dieser Zeit ankommt. Blättern wir im Buche
der Geschichte. Völkern, aus denen große Dichtkunst und umfangreiche

Literatur hervorgegangen, die nach der tiefen Wahrheit
geforscht haben und von dem rein Sozialen sich lösten, sind
unsterblich geblieben. Andere, die von dieser Wahrheit nichts
verstanden, die nur nach den äußeren Zielen strebten, von
Unterdrückung und Räuberei lebten, die den geistigen Menschen nicht
achteten, sind zu Grunde gegangen. So musste es sein. Die
Staaten und Völker, die durch die werdende Kraft ihrer Geltung
zu großer Machtstellung gelangt sind, bildeten langsam mächtige,
herrschende Staatswesen heraus. Aber es wuchs daraus der
Aberglaube der Nationen, dass die äußere Maschine das Ganze
zusammenhält und das Recht wahrt. Das ist ein Aberglaube!
Dadurch, dass sich der Nationalismus wie eine feste Kruste um
ein einzelnes Volk schloss, wurde es ihm auf die Dauer immer
unklarer und unbewusster, worin eigentlich allein die Kraft, der
Glaube besteht. Je weiter dieser Prozess fortschritt, je fester die
Kruste sich schloss, desto ohnmächtiger wurde die Seele!

463



Die Verhältnisse haben sich geändert. Wir sind heute in ein

neues Zeitalter eingetreten. Während früher die einzelnen Individuen
sich bekämpften, um dann aber schließlich zusammenzutreten und
Gemeinschaften gegen andere gemeinsame Feinde bildeten, ist
diese Entwicklung unter den großen Nationen nicht fortgeschritten.
Das große Problem der Zeit ist übernational. Die meisten glauben,
dass dieses Problem irgendwie äußerlich gelöst werden müsste,
durch Machtentfaltung, durch Imperialismus. Dies kann aber nur
neue Entfremdung, neuen Zwist hervorrufen. Ich glaube, dass das

große Ziel nur erreicht werden kann, wenn wir auf die Betonung
äußeren Herrscherwillens verzichten, wenn wir menschlich uns
verstehen lernen. Jeder soll sein eigenes Leben kennen. Die wahre

Freiheit besteht nicht darin, dass man Anderen weh tut oder auf

Anderer Kosten lebt. Die eigene Freiheit, das eigene Streben muss

so verwendet werden, dass man mit sich selbst alle Anderen
vorwärts bringt. Diese Willensfreiheit des persönlichen Ausdruckes ist

es, die allein ein harmonisches Zusammenleben ermöglicht. Wenn

man andere Zwecke verfolgt, kann man niemals innerlich frei sein.

Darum sind alle bisherigen Versuche, die Menschheit durch äußere

Mittel voran zu bringen, völlig verfehlt. Nur wenn das von innen
heraus geschieht, kann es auch äußerlich vollkommen sein. Das

Schlimmste war, dass der Missbrauch der eigenen Kraft einen

bezwingenden Reiz auf die Opfer ausübte, dass sie es auf ihre Art
den Völkern des Westens nachtaten und auch unter sich die bisher

geltende Gemeinschaft missachten lernten. So erleben wir, dass

die Menschen sich untereinander bekämpfen und zerfleischen, als

ob Sauerstoff und Wasserstoff einander bekämpfen müssen, anstatt

zusammen ein harmonisches Molekül zu bilden. Das notwendige
Ergebnis ist die Anarchie, die heute im ganzen Westen tobt, eine

Katastrophe, die noch lange nicht ihr Ende erreicht, die noch
unendlich viel größer für alle Völker des Westens werden wird.

Die tiefste Wahrheit wird in Europa von den Wenig-den
erkannt. Wie kaum aus einem andern Erdteile sind die Völker des

Westens einander durch Rasse und Geistesanlage gleich und
verwandt. Fast nirgends besteht ein Unterschied, der für den Menschen
wesentlich ins Gewicht fällt. Darauf, auf dieser ureigentlichen
Einheit, beruht ja im wesentlichen die Macht, die Europa über alle
Völker der Erde erlangt hat, eine Macht, die eine ungeheure Kraft

464



darstellt. Wie kann es nur kommen, dass diese Völker, einander
so gleich, sich gegenseitig so bekämpfen, dass sie die tiefste
Wahrheit nicht erkennen? Die Antwort ist ganz einfach : Das ganze
Prinzip Europas ist organisierter Eigennutz. Wenn man mit solchem
Prinzip in die Welt hinein tritt, wird man blind. Dann kann es

kommen, dass zwei Brüder, die sich im Dunkeln begegnen,
einander erschlagen. Wenn die Augen sich öffneten, würden sie

erkennen, dass sie Brüder sind, dass es ein Missverständnis war,
aus dem sie sich erschlugen.

Nach dem Besitz, nach der Erkenntnis der Wahrheit, der
inneren tiefsten Wahrheit müssen wir forschen. Das falsche Prinzip
muss verworfen werden, es kann nur immer neues Übel erzeugen.
Jetzt suchen alle nach Frieden. Um den Frieden zu finden, dürfen
wir keine neue Macht organisieren. Man verstand sich nicht mehr,
man hatte jeden Glauben an die Menschheit verloren, daher die

Katastrophe, die noch lange nicht zu Ende ist, die nach einem
furchtbaren Zusammenbruch einen ebenso furchtbaren Seelenkonflikt
bringen wird.

Jetzt handelt es sich um die andere Aufgabe, Osten und
Westen in Zusammenhang zu bringen, von der Seele her. Dieses
Ziel zu erreichen, sind wir alle nicht mehr im Stande. Das ist die
große Aufgabe der jungen Generation. Ihr gilt es, eine neue Welt
aufzubauen.

Mit einem indischen Gebet schloss der Dichter, den sein Thema
allmählich in Feuer und Ekstase gebracht, die bis anhin an ihm nicht
beobachtet wurden. Rauschender Beifall lohnten seine, von
sichtlicher Begeisterung getragenen Worte.

Draussen, am Herrgottsberg, wo der junge Goethe einst in
seinem Darmstädtei Freundeskreise so manche köstliche Stunde
erlebt hatte, war es Tagore zum erstenmal beschieden, dem
deutschen Volkslied im deutschen Walde zu lauschen. Die
Schuljugend huldigte dem Dichter des „Wachsenden Mondes" durch
ihren Gesang. Wie anmutsvoll klingen die alten Weisen vom
„Knaben mit dem Röslein", dem „Mühlrad im kühlen Grund",
vom „Lindenbaum", von der „Jungfrau Loreley". Ergriffen bittet
der morgenländische Dichter wiederholt um einen neuen Gesang.
Er liebt diese Lieder, welche von Bäumen und Blumen, Wassern
und Strömen, Sonne und Sternen erzählen, die von Seele zu Seele

465



künden und denen die Musik zarter Sehnsucht und leiser Schwermut

Born und Quell ihres Wesens ist. Gleich dem umbrischen
Sänger und Spielmann Franziskus scheint er einen unmittelbaren
Zugang zu der Musik der Dinge zu haben, legt doch seine Lyrik
selbst hinlänglich beredtes Zeugnis genug dafür ab. Seinem
bewegten Danke schließt Tagore noch folgende, den empfangenen
persönlichen Eindruck wiederspiegelnde Worte an: „Wie sich das

Leben aus der Erde nach Freiheit sehnt und in Pflanzen, Blumen
und Bäumen wachsend erblüht, so sehnt sich das Herz der
Menschen nach Freiheit, strömt im Liede sich aus, wird zu Musik,
die zum Himmel, zu Gott sich schwingt"

Die Abendsonne funkelt durch die Zweige und Kronen
belaubter Platanen. Auf der schlossartigen Terrasse, vor seiner
Behausung erscheint Tagore, verschiedene an ihn gerichtete Fragen
in kleinerem Kreise zur Beantwortung zu bringen. Er spricht u. a.

von den Gebräuchen und Sitten seiner Heimat, von der Art und
Weise, wie sich in Indien ein Kunstwerk lebendig erhält, schildert,
wie Barden und Sänger durch die Lande ziehen, um ihre Epen zu
erzählen und wie Tausende von Menschen sich um die Erzähler
scharen, um ihnen, oft tagelang, mit innerem Entzücken zu lauschen.
So bleibt der Wert eines Kultur- und Kunstwerkes im Gedächtnis,
in der Seele des Volkes, frisch und lebendig erhalten.

Und dann redet der Dichter von der Jugend, ihrer Schulung,
ihrer Erziehung. In Indien muss jeder geben, was er besitzt, in
erster Linie der Wissende. Der Lehrer nimmt kostenlos jeden
Schüler auf, der sich bei ihm meldet. Die Frau des Lehrers wird
dem Schüler eine Mutter und gibt ihm Nahrung, Kleidung und
Bücher. Liebevoll wacht sie über dem ihr anempfohlenen Schützling.
Die Mittel zu diesem kostenlosen Studium aber fliessen alljährlich
von den Wohlhabenden und Begüterten des Landes zusammen.

Schöne, tiefe Worte findet Tagore über das Wesen der Frau.
Er sieht sie in ihrer Bedrückung, in ihrer Not und Sorge, weiß

um den Opfersinn, der im Schrein ihres Herzens sich birgt, kennt
die Sehnsucht ihrer Seele, die, wie die Lotosblume in dem Schweigen
umdunkelter Nächte, nach Licht und Sonne sich sehnt. Auch in
ihrer Seele lebt ein ganz individueller Wesenskern, ein jeweilen
nur Einmaliges, Göttliches. Diesen höheren Menschen im Laufe
des Seins immer mehr zur Entfaltung, zur Entwicklung bringen zu

466



können, ist ihrer Natur notwendiges Bedürfnis, ja ist im Grunde
die Aufgabe der Frau

Von der Seele und ihrer Verinnerlichung, von ihren verschlungenen

Pfaden aus dem Unvollkommenen zur Vollendung, von ihrer
Loslösung aus den Fesseln der Knechtschaft der Sinne und
endlichen Erlangung der Freiheit in Gott, hebt der Sänger der Gi-

tanjali stets von neuem seine Stimme zu erzählen an. Und wir
hören ihm zu, wie die Hirten seiner Heimat am Herdfeuer den

Gesängen der UpanishacLen oder einer Strophe aus der Gita,
dem Liede des Erhabenen lauschen. Immer wieder sind es ja die
uralten Fragen nach Gott und der Seele, nach dem Sinne des

Lebens in seinem woher — wozu — wohin, die den denkenden
Menschen aller Zeiten und Völker bewegt und beschäftigt haben.
Plato suchte ihnen in seinem Phaidon eine Antwort zu geben,
die christlichen Mystiker und Tiefenschauer des Mittelalters erlebten
die individuelle Lösung der Probleme im Innern ihres Herzens,
der moderne, ernste Forscher sucht sie aus dem Geiste der
Naturwissenschaften herzuleiten.

Der geheimnisvolle Weg führt von außen nach innen, von der
Peripherie zum Zentrum. „Wisse, dass alles, was in der Welt ist,
in Gott eingeschlossen ist", lehren die Upanishaden. Um Brahma
aber finden zu können, bedarf es nicht nur des Suchens nach Gott,
sondern ebenso sehr der völligen Hingabe, des restlosen Sichversenkens

in ihn. „Und deshalb verliert seine Liebe sich in der Liebe
des Liebenden, so wirst du geschaut in vollkommener Vereinigung
von Zwein" (Gitanjali). Das ist die eigentliche unio mystica. Sie
wird aber nicht auf einmal gewonnen durch die bloße Konzentration

des Geistes; sie muss je länger, desto mehr zum Ziele des

menschlichen Lebens überhaupt werden. In all ihrem Tun und
Denken soll sich die Seele des Unendlichen bewusst sein. In
diesem Bewusstsein aber ruht der Quell ihrer Kraft, fließt der Strom
ihrer Freude. Das eigentliche Glück des Menschen besteht somit
in der Hingabe an etwas, das größer ist als er selbst, an Ideen,
die über sein persönliches Leben hinaus führen. Die höchste dieser
Ideen aber ist die Gottesidee. Das haben schon Buddha und Jesus
erkannt. Auf dem Pfade intellektueller Erkenntnis können wir den
Unendlichen niemals erfassen. Dazu gelangen wir nur durch die
Tore von Liebe und Weisheit.

467



Über ihre Schwellen führen denn auch die Wege Rabin-
dranath Tagores. Der Grundzug seines Wesens, wie sein vornehmstes
künstlerisches Schaffen sind erfüllt davon. In Sädhanä, dem Pfad

zur Vollendung spiegeln sie sich im Ausdruck seines philosophischen

Denkens wieder. Gemeinsam mit allen großen Dichtungen
und Lehren des Morgenlandes bringt auch das Lebenswerk unseres
indischen Meisters seine köstlichsten Früchte aus der Quellflut
opfernder Liebe und strebender Weisheit hervor. Mit lichtem Segel
gleiten sie auf deren zeitlosen Wassern dahin, und lösen, fernab
dem Ufer, in des Schiffers spähendem Blicke ein ahnendes: „Ex
Oriente lux"..

ZÜRICH HERMANN KUEPFER
ana

VORLADUNG
NACH „LE RENDEZ-VOUS" VON SULLY PRUDHOMME

ÜBERTRAGEN VON WERNER SUTERMEISTER

Nacht ist's. Der Astronom auf hoher Warte
Lässt in des Himmels unbegrenzte Weiten
Nach goldnen Inseln seine Blicke gleiten —

Tief unter ihm die Welt, die schlaferstarrte.

Doch oben glänzt und strahlt's von allen Seiten —
Und sieh: dort winkt der Stern, auf den er harrte.
Und jetzt — als ob er den Beschauer narrte —
Versinkt er jäh in tiefe Dunkelheiten.

In tausend Jahren wirst du wiederkommen.
So spricht der Forscher. Ja, so wird's geschehen:
Wider die Wahrheit wird kein Weigern frommen.

Und sollt' auch einst die ganze Menschheit gehen
Ins Grab, bevor dein Nah'n sie wahrgenommen:
Die Wahrheit wird hier oben wachend stehen.

a a a

468


	Der indische Weise

