Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Der indische Weise

Autor: Kuepfer, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748970

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER INDISCHE WEISE

Nachdem er von den Ufern des Ganges Abschied genommen
und die Musik der Wilder des Himalaya noch einmal das Herz
ihres Lieblings mit ihrem Zauber erfiillt hatte, trat er die grofie
Reise iiber das Meer nach Europa an.

Rabindranath Tagore ist zu uns gekommen, ein Bote aus dem
fernen Osten, um all denjenigen unter uns etwas zu verkiinden,
welche miide, zermiirbt und auigerieben von den Merkmalen unserer
abendlindischen Scheinkultur, und die gewillt sind, der Stimme
des groflen Weisen und Dichters zu lauschen.

Es war in Darmstadt, wo Tagore einer Einladung der ,Schule
der Weisheit* Folge leistend, eine Woche lang verweilte und
wihrend dieser Zeit eine Reihe von offentlichen Vortrigen, An-
sprachen und Lesungen hielt, welche den Teilnehmern derselben
die seltene Gelegenheit boten, ndher in die tiefe Ideen-, Ge-
danken und Gefiihlswelt dieses morgenldndischen Meisters einzu-
dringen.

Eine hohe, schlanke Gestalt, von einem hellgrauen Talar um-
wallt, sitzt der Dichter unter dem Dach einer diammrigen Laube
in den friitheren grofiherzoglichen Girten, wo ihn verschiedene
Gelehrte und Kiinstler begriissen. Die grofien, braunen Augen mit
ihrem lebendig beredtem Ausdruck blicken den Nahenden milde
und giitig an; ein feines, kindlich frommes Lacheln spielt wihrend
des Gespraches iiber seinem Munde. Zart und leise, doch unend-
lich wohltuend ist der Tonfall seiner Stimme. Alles Laute, Uneben-
madflige scheint von dieser Personlichkeit gewichen zu sein.

Am folgenden Tage las Rabindranath Tagore aus eigenen Dich-
tungen vor. Das Podium des ,Saalbau“ ist in einen Hain griiner
Blattpflanzen und leuchtender Rosen verwandelt. Wundervoll ranken
sich hieraus, von des Dichters melodischer Stimme geweckt, einige
Gebilde seiner Lyrik empor: reine, lichte Sterne am Himmel der
Poesie. Die englische Ubertragung, in der sie zuerst gelesen, viel-
mehr in feierlich psalmodierender Weise gesungen werden, gibt
zwar nur einen schwachen Begriff von dem bengalischen Original
wieder, welches Tagore derselben meist in unmittelbarer Weise
folgen ldsst. Hier nimmt denn auch die Sprache vollends den
Ausdruck des rein Musikalischen an. Von einer seltenen Rhythmik

461



durchdrungen, iliesst sie, wie in kristallenen Wellen dahin, reich
an Vokalen, von Innigkeit beseelt.

AnschlieBend daran bringt der Dichter noch ein paar uralte Ge-
sange aus den Veden, dem Heiligen Buche der Inder, zum Vortrag.
Atemlose Stille herrscht im Saal. Weite, dimmerhafte Fernen werden
vor dem innern Auge lebendig. Uber endlosen Steppen und Reis-
feldern gliiht die Sonne des Ostens. Palmen breiten ihre kiihlen-
den Fécher aus. Die Tiirme und bronzenen Kuppeln der weilen
Stadte zittern in der unbeweglichen Luft. In den Tempeln duiftet
das Ol der Lampen, und drinnen, im menschlichen Herzen, der
dunkeln Kammer, hadlt der Konig, Gott seinen Einzug .... Er-
grifien dankten die zahlreichen Hoérer dem groien Dichter mit einem
Hoch auf seine indische Heimat.

Tags darauf fanden sich wieder wohl {iber tausend Menschen
im ,Saalbau“ ein, um dem morgenldndischen Weisen zu lauschen.
Diesmal sprach Tagore iiber das Thema von ,Ost und West“.
Graf Keyserling hatte, wie auch bei allen tibrigen Ansprachen des
Dichters, die Aufgabe i{ibernommen, den Sinn des jeweiligen Vor-
trages abschnittweise ins Deutsche zu iibertragen, was ihm denn
auch in anerkennenswertester Weise gelungen ist. Er duflerte sich
ungefiahr folgendermafBien: Vor vielen Jahren erhielt ich einmal, als
ich arbeitend in meinem Landhaus am Ganges saff, den Besuch
einer wandernden Nonne. Wihrend sie sprach, kam der Gértner
herein, um die welkenden Blumen auf dem Tische durch frische
zu ersetzen. Da fragte die Nonne, die der Handlung zugesehen
hatte: ,Warum tun Sie das? — Diese Blumen sind nicht tot; sie
bergen noch Leben in sich. Geben Sie mir diese Blumen.“ Und
sie nahm die welkenden Blumen und driickte sie an ihr Herz. Die
Nonne hatte ein unmittelbares Verhaltnis zu dem Wesen der Dinge
und sie vermochte dieses Wesen auch in den welkenden Blumen
zu sehen. Erst durch diese Nonne lernte ich vollends das Wesen
der Blumen erkennen. Genau so geht es den meisten der Menschen
mit ihren Mitmenschen. Wenn sie sie nur nach den 4ufleren
Motiven beurteilen, dann ist das menschliche Bild gefdlscht. Wenn
nicht das seelische Auge geoéfinet ist, erkennt man nicht die Seele
des Andern, kennt nicht den Kontakt, der unabhingig von Auflen
ist. Im hochsten Grade ist damit der Fehler in den Beziehungen
der Menschen des Westens und des Ostens gedeutet. Der Westen

462



ist nur zu duBerlichen Zwecken nach dem Osten gekommen, indem
er nach dessen dufleren Schitzen suchte und fahndete. Die mensch-
liche Seele zu erkennen oder zu ergriinden, lag ihm fern. So
konnte ein innerer Kontakt niemals entstehen. Wie der Mensch
nicht um den Menschen zu achten nach dem Osten ging, sind
auch die guten Gaben nicht zum Guten geraten. So ist der Kontakt
ein rein duflerlicher geblieben und konnte er kein Gliick, vielmehr
nur Schaden bringen. Es ist ein tiefes Gesetz, dass wer Andere
demiitigt, vor allem sich selbst demiitigt, wer Anderen Leid antut,
vor allem sich selbst Leid bringt. So konnte es nicht anders
kommen, als dass das Ausbeutungssystem, das der Westen bisher
getrieben, zu einer furchtbaren Strafe fiir ihn selbst geworden ist.
Das bleibt niemals aus. Darum muss jeder von uns sich der tiefen,
problematischen Idee bewusst sein, dass alles, was ein Mensch
seinem Mitmenschen gegeniiber Ubles antut, vor allem ihm, friiher
oder spiter selbst Ubles bringt. Wir miissen bestrebt sein, Besseres
zu tun.

Jedes Zeitalter hat eine besondere Spannung und jeder kann
nur die Aufgabe erfiillen, zu der ihn seine Zeit berufen hat. So
rufe ich besonders die junge Generation an, sich klar zu sein
dariiber, auf was es in dieser Zeit ankommt. Blittern wir im Buche
der Geschichte. Volkern, aus denen grofie Dichtkunst und umfang-
reiche Literatur hervorgegangen, die nach der tiefen Wahrheit
geforscht haben und von dem rein Sozialen sich losten, sind
unsterblich geblieben. Andere, die von dieser Wahrheit nichts
verstanden, die nur nach den dufleren Zielen strebten, von Unter-
driickung und Rauberei lebten, die den geistigen Menschen nicht
achteten, sind zu Grunde gegangen. So musste es sein. Die
Staaten und Volker, die durch die werdende Kraft ihrer Geltung
zu grofier Machtstellung gelangt sind, bildeten langsam michtige,
herrschende Staatswesen heraus. Aber es wuchs daraus der Aber-
glaube der Nationen, dass die &duflere Maschine das Ganze zu-
sammenhdlt und das Recht wahrt. Das ist ein Aberglaube!
Dadurch, dass sich der Nationalismus wie eine feste Kruste um
ein einzelnes Volk schloss, wurde es ihm auf die Dauer immer
unklarer und unbewusster, worin eigentlich allein die Kraft, der
Glaube besteht. Je weiter dieser Prozess fortschritt, je fester die
Kruste sich schloss, desto ohnmaichtiger wurde die Seele!

463



Die Verhiltnisse haben sich geidndert. Wir sind heute in ein
neues Zeitalter eingetreten. Wahrend frither die einzelnen Individuen
sich bekdmpften, um dann aber schliefilich zusammenzutreten und
Gemeinschaften gegen andere gemeinsame Feinde bildeten, ist
diese Entwicklung unter den grofien Nationen nicht fortgeschritten.
Das grofle Problem der Zeit ist iibernational. Die meisten glauben,
dass dieses Problem irgendwie &ufierlich gelost werden miisste,
durch Machtentfaltung, durch Imperialismus. Dies kann aber nur
neue Entfremdung, neuen Zwist hervorrufen. Ich glaube, dass das
grofle Ziel nur erreicht werden kann, wenn wir auf die Betonung
dufleren Herrscherwillens verzichten, wenn wir menschlich uns
verstehen lernen. Jeder soll sein eigenes Leben kennen. Die wahre
Freiheit besteht nicht darin, dass man Anderen weh tut oder auf
Anderer Kosten lebt. Die eigene Freiheit, das eigene Streben muss
so verwendet werden, dass man mit sich selbst alle Anderen vor-
wirts bringt. Diese Willensfreiheit des persdnlichen Ausdruckes ist
es, die allein ein harmonisches Zusammenleben erméglicht. Wenn
man andere Zwecke verfolgt, kann man niemals innerlich frei sein.
Darum sind alle bisherigen Versuche, die Menschheit durch dufiere
Mittel voran zu bringen, véllig verfehlt. Nur wenn das von innen
heraus geschieht, kann es auch &duflerlich vollkommen sein. Das
Schlimmste war, dass der Missbrauch der eigenen Kraft einen be-
zwingenden Reiz auf die Opfer ausiibte, dass sie es auf ihre Art
den Vélkern des Westens nachtaten und auch unter sich die bisher
geltende Gemeinschaft missachten lernten. So erleben wir, dass
die Menschen sich untereinander bekdmpfen und zerfleischen, als
ob Sauerstoff und Wasserstoff einander bekdmpien miissen, anstatt
zusammen ein harmonisches Molekil zu bilden. Das notwendige
Ergebnis ist die Anarchie, die heute im ganzen Westen tobt, eine
Katastrophe, die noch lange nicht ihr Ende erreicht, die noch un-
endlich viel grofler fiir alle Volker des Westens werden wird.

Die tiefste Wahrheit wird in Europa von den Wenigsten er-
kannt. Wie kaum aus einem andern Erdteile sind die Volker des
Westens einander durch Rasse und Geistesanlage gleich und ver-
wandt. Fast nirgends besteht ein Unterschied, der fiir den Menschen
wesentlich ins Gewicht fallt. Darauf, auf dieser ureigentlichen Ein-
heit, beruht ja im wesentlichen die Macht, die Europa iiber alle
Vélker der Erde erlangt hat, eine Macht, die eine ungeheure Kraft

464



darstellt. Wie kann es nur kommen, dass diese Volker, einander
so gleich, sich gegenseitig so bekdmpfen, dass sie die tiefste
Wahrheit nicht erkennen? Die Antwort ist ganz einfach: Das ganze
Prinzip Europas ist organisierter Eigennutz. Wenn man mit solchem
Prinzip in die Welt hinein tritt, wird man blind. Dann kann es
kommen, dass zwei Briider, die sich im Dunkeln begegnen, ein-
ander erschlagen. Wenn die Augen sich o6fineten, wiirden sie
erkennen, dass sie Briider sind, dass es ein Missverstindnis war,
aus dem sie sich erschlugen.

Nach dem Besitz, nach der Erkenntnis der Wahrheit, der
inneren tiefsten Wahrheit miissen wir forschen. Das falsche Prinzip
muss verworfen werden, es kann nur immer neues Ubel erzeugen.
Jetzt- suchen alle nach Frieden. Um den Frieden zu finden, diirfen
wir keine neue Macht organisieren. Man verstand sich nicht mebhr,
man hatte jeden Glauben an die Menschheit verloren, daher die
Katastrophe, die noch lange nicht zu Ende ist, die nach einem
furchtbaren Zusammenbruch einen ebenso furchtbaren Seelenkonflikt
bringen wird.

Jetzt handelt es sich um die andere Aufgabe, Osten und
Westen in Zusammenhang zu bringen, von der Seele her. Dieses
Ziel zu erreichen, sind wir alle nicht mehr im Stande. Das ist die
grofie Aufgabe der jungen Generation. Ihr gilt es, eine neue Welt
aufzubauen. ...

Mit einem indischen Gebet schloss der Dichter, den sein Thema
allmédhlich in Feuer und Ekstase gebracht, die bis anhin an ihm nicht
beobachtet wurden. Rauschender Beifall lohnten seine, von sicht-
licher Begeisterung getragenen Worte.

Draussen, am Herrgottsberg, wo der junge Goethe einst in
seinem Darmstddter Freundeskreise so manche kostliche Stunde
erlebt hatte, war es Tagore zum erstenmal beschieden, dem
deutschen Volkslied im deutschen Walde zu lauschen. Die Schul-
jugend huldigte dem Dichter des ,Wachsenden Mondes“ durch
ihren Gesang. Wie anmutsvoll klingen die alten Weisen vom
,Knaben mit dem Roslein“, dem ,Miihlrad im kiihlen Grund¥,
vom ,Lindenbaum“, von der ,Jungfrau Loreley“. Ergriffen bittet
der morgenldndische Dichter wiederholt um einen neuen Gesang.
Er liebt diese Lieder, welche von Bidumen und Blumen, Wassern
und Stromen, Sonne und Sternen erzihlen, die von Seele zu Seele

465



kiinden und denen die Musik zarter Sehnsucht und leiser Schwer-
mut Born und Quell ihres Wesens ist. Gleich dem umbrischen
Sidnger und Spielmann Franziskus scheint er einen unmittelbaren
Zugang zu der Musik der Dinge zu haben, legt doch seine Lyrik
selbst hinldnglich beredtes Zeugnis genug dafiir ab. Seinem be-
wegten Danke schliefit Tagore noch folgende, den empfangenen
personlichen Eindruck wiederspiegelnde Worte an: ,Wie sich das
Leben aus der Erde nach Freiheit sehnt und in Pflanzen, Blumen
und Bidumen wachsend erbliiht, so sehnt sich das Herz der Men-
schen nach Freiheit, stromt im Liede sich aus, wird zu Musik,
die zum Himmel, zu Gott sich schwingt“ ...

Die Abendsonne funkelt durch die Zweige und Kronen be-
laubter Platanen. Auf der schlossartigen Terrasse, vor seiner Be-
hausung erscheint Tagore, verschiedene an ihn gerichtete Fragen
in kleinerem Kreise zur Beantwortung zu bringen. Er spricht u. a.
von den Gebrauchen und Sitten seiner Heimat, von der Art und
Weise, wie sich in Indien ein Kunstwerk lebendig erhilt, schildert,
wie Barden und Sanger durch die Lande ziehen, um ihre Epen zu
erzdhlen und wie Tausende von Menschen sich um die Erzdhler
scharen, um ihnen, oft tagelang, mit innerem Entziicken zu lauschen.
So bleibt der Wert eines Kultur- und Kunstwerkes im Gedéchtnis,
in der Seele des Volkes, frisch und lebendig erhalten.

Und dann redet der Dichter von der Jugend, ihrer Schulung,
ihrer Erziehung. In Indien muss jeder geben, was er besitzt, in
erster Linie der Wissende. Der Lehrer nimmt kostenlos jeden
Schiiler auf, der sich bei ihm meldet. Die Frau des Lehrers wird
dem Schiiler eine Mutter und gibt ihm Nahrung, Kleidung und
Biicher. Liebevoll wacht sie {iber dem ihr anempfohlenen Schiitzling.
Die Mittel zu diesem kostenlosen Studium aber fliessen alljdhrlich
von den Wohlhabenden und Begiiterten des Landes zusammen.

Schone, tiefe Worte findet Tagore tiber das Wesen der Frau.
Er sieht sie in ihrer Bedrtickung, in ihrer Not und Sorge, weif}
um den Opfersinn, der im Schrein ihres Herzens sich birgt, kennt
die Sehnsucht ihrer Seele, die, wie die Lotosblume in dem Schweigen
umdunkelter Nidchte, nach Licht und Sonne sich sehnt. Auch in
ihrer Seele lebt ein ganz individueller Wesenskern, ein jeweilen
nur Einmaliges, Gottliches. Diesen hdheren Menschen im Laufe
des Seins immer mehr zur Entfaltung, zur Entwicklung bringen zu

466



konnen, ist ihrer Natur notwendiges Bediirinis, ja ist im Grunde
die Aufgabe der Frau....

Von der Seele und ihrer Verinnerlichung, von ihren verschlun-
genen Pfaden aus dem Unvollkommenen zur Vollendung, von ihrer
Loslosung aus den Fesseln der Knechtschaft der Sinne und end-
lichen Erlangung der Freiheit in Gott, hebt der Sidnger der Gi-
tanjali stets von neuem seine Stimme zu erzdhlen an. Und wir
horen ihm zu, wie die Hirten seiner Heimat am Herdfeuer den
Gesingen der Upanishaden oder einer Strophe aus der Gita,
dem Liede des Erhabenen lauschen. Immer wieder sind es ja die
uralten Fragen nach Gott und der Seele, nach dem Sinne des
Lebens in seinem woher — wozu — wohin, die den denkenden
Menschen aller Zeiten und Vélker bewegt und beschaftigt haben.
Plato suchte ihnen in seinem Phaidon eine Antwort zu geben,
die christlichen Mystiker und Tiefenschauer des Mittelalters erlebten
die individuelle Ldsung der Probleme im Innern ihres Herzens,
der moderne, ernste Forscher sucht sie aus dem Geiste der Natur-
wissenschaften herzuleiten.

Der geheimnisvolle Weg fithrt von aufilen nach innen, von der
Peripherie zum Zentrum. ,Wisse, dass alles, was in der Welt ist,
in Gott eingeschlossen ist“, lehren die Upanishaden. Um Brahma
aber finden zu konnen, bedarf es nicht nur des Suchens nach Gott,
sondern ebenso sehr der volligen Hingabe, des restlosen Sichver-
senkens in ihn. ,Und deshalb verliert seine Liebe sich in der Liebe
des Liebenden, so wirst du geschaut in vollkommener Vereinigung
von Zwein“ (Gitanjali). Das ist die eigentliche unio mystica. Sie
wird aber nicht auf einmal gewonnen durch die blofle Konzentra-
tion des Geistes; sie muss je linger, desto mehr zum Ziele des
menschlichen Lebens iiberhaupt werden. In all ihrem Tun und
Denken soll sich die Seele des Unendlichen bewusst sein. In
diesem Bewusstsein aber ruht der Quell ihrer Kraft, flieit der Strom
ihrer Freude. Das eigentliche Gliick des Menschen besteht somit
in der Hingabe an etwas, das grofiler ist als er selbst, an Ideen,
die iiber sein personliches Leben hinaus fiihren. Die hochste dieser
Ideen aber ist die Gottesidee. Das haben schon Buddha und Jesus
erkannt. Auf dem Pfade intellektueller Erkenntnis k6nnen wir den
Unendlichen niemals erfassen. Dazu gelangen wir nur durch die
Tore von Liebe und Weisheit.

467



Uber ihre Schwellen fiihren denn auch die Wege Rabin-
dranath Tagores. Der Grundzug seines Wesens, wie sein vornehmstes
kiinstlerisches Schaffen sind erfiillt davon. In Sadhand, dem Pfad
zur Vollendung spiegeln sie sich im Ausdruck seines philosophi-
schen Denkens wieder. Gemeinsam mit allen groflen Dichtungen
und Lehbren des Morgenlandes bringt auch das Lebenswerk unseres
indischen Meisters seine kdostlichsiein Friichte aus der Quellflut
opfernder Liebe und strebender Weisheit hervor. Mit lichtem Segel
gleiten sie auf deren zeitlosen Wassern dahin, und l6sen, fernab
dem Ufer, in des Schiffers spihendem Blicke ein ahnendes: ,Ex
oriente lux“...

ZURICH HERMANN KUEPFER
ooao

VORLADUNG

NACH ,LE RENDEZ-VOUS“ VON SULLY PRUDHOMME
UBERTRAGEN VON WERNER SUTERMEISTER

Nacht ist’s. Der Astronom auf hoher Warte
Lasst in des Himmels unbegrenzte Weiten

Nach goldnen Inseln seine Blicke gleiten —
Tief unter ihm die Welt, die schlaferstarrte.

Doch oben glidnzt und strahit’s von allen Seiten —
Und sieh: dort winkt der Stern, auf den er harrte.
Und jetzt — als ob er den Beschauer narrte —
Versinkt er jah in tiefe Dunkelheiten.

In tausend Jahren wirst du wiederkommen.
So spricht der Forscher. Ja, so wird’s geschehen:
Wider die Wahrheit wird kein Weigern frommen.

Und sollt’ auch einst die ganze Menschheit gehen
Ins Grab, bevor dein Nah'n sie wahrgenommen:
Die Wahrheit wird hier oben wachend stehen.

Oooao

468



	Der indische Weise

