Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Der Sinn unserer Zeit

Autor: Ewald, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748968

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

P o L L LOVe Y Lt
o il /G 5%ar.

.. ., . s.e
v ._..'

. . il
Ry . P -
-.-'.-‘.'.'0"-'...‘

Ot

DER SINN UNSERER ZEIT

Wer sich heute bewusst in den Prozess seines eignen Lebens
begibt, der wird allmihlich erkennen, dass der Sinn und das Wesen
der Gegenwart gerade in einem neuen Werden liegen: Die Mensch-
heit will, als Ganzes wie in den einzelnen Individuen, aus dem Zu-
stand der Gebundenheit heraustreten, in dem sie bisher verharrt
hat, und ihren Prozess mit zielstrebigem, klarem Bewusstsein in
Angriff nehmen.

Es wird zu zeigen sein, dass alle wirklich aufbauenden Ten-
denzen unsrer Zeit, so vielfiltig ihre Erscheinungsiormen auch seien,
in diesem Einen zusammenkommen. Beginnen wir mit dem uns
heute Nichsten und Wichtigsten: mit dem Problem des Volker-
bundes und Pazifismus.

Der Krieg hat bewiesen, dass ungeheure Energien im Menschen-
geschlecht vorhanden sind, dass sie aber — wenn nicht in der
rechten Weise beherrscht und gelenkt — sich gegen einander
wenden und zur Zerstorung anstatt zum Auibau fiihren. Wir kénnen
diese Energien also nicht einfach ihrem eignen Spiele i{iberlassen,
wie es bis jetzt zum Unheil der Welt der Fall gewesen ist. Viel-
mehr miissen wir ihnen eine Richtung geben, die der Menschheit
zum Heile gereicht. Dies setzt freilich weit mehr voraus, als ge-
meiniglich angenommen wird. Es ist nicht genug, dass Volker
und Staaten in ein regeres Verhiltnis des Giiteraustausches, des
materiellen, seelischen und geistigen Verkehres treten. Wie viel-
faltig waren die Faden ihrer Beziehungen vor dem Weltkriege
gewoben, wie innig schien sich eines zum anderen zu fiigen!
Und dennoch riss das Netz mit einem Male, als die stidrkeren Gegen-
krafte des Imperialismus und Nationalismus einsetzten. Und warum?

Wissen und Leben. XV. Jahrg. Heft 10 (15. Mirz 1922) 449



Weil die tiefere Einheit des Geistes mangelte, der allein die wahre
Harmonie der Interessen entwichst. Es kommt nicht darauf an,
die Unterschiede zwischen den Individuen und den Nationen, die
doch lediglich Individuen héherer Ordnung sind, zu verwischen,
wie den Pazifisten immer wieder zum Vorwurf gemacht wird. Wir
gehen nicht hinter die Nation zuriick, sondern iiber sie hinaus. Wie
es iiber dem Einzelnen etwas gibt, wodurch seine persdnliche
Existenz erst gerechtfertigt wird, so iiber den Nationen: nimlich
die Menschheit. Und wir haben den Glauben daran, dass Mensch-
heit mehr ist als ein Abstraktum, dass sie eine lebendige Realitit
ist oder richtiger, dass sie es wird, wenn wir sie realisieren. Und
sie will, dass wir sie realisieren. Sie will es, wie das Kind zur Welt
kommen will, wenn es seine organische Reife erreicht hat; auch
die gewaltigen Erschiitterungen des Krieges sind als die Geburts-
wehen der alten Zeit zu verstehen, der sich die neue entringt.

Was bisher Menschheit genannt wurde, war freilich schon
mehr als ein Idol. Aber es war ein durchaus unfertiges, ja auch
ein unorganisches Gebilde, in dem Geist, Seele und Materie nicht
in das richtige, gegenseitige Verhiltnis gesetzt wurden. Es gab
eine Internationale des Geldes, der Wirtschaft, des Handels und
Verkehrs, der Presse und Literatur, und es gab auch, zumal in
Europa und dariiber hinaus, das Heraufkommen einer Weltkultur,
einer Gemeinschaft des religios- metaphysischen, ethischen und
asthetischen Geistes; aber die Ordnung und Zusammensetzung
dieser Elemente war nicht die, die sie sein musste; die materiellen
Interessen waren stirker als die seelischen, die seelischen stirker
als die geistigen; wihrend das umgekehrte Verhiltnis und vor
allem die Richtung won innen nach aufen erfordert ist. Wie der
wahre Mensch derjenige ist, der aus dem geistigen Zentrum lebt
und mit demselben auf seine seelischen und kérperlichen Organe
wirkt, so steht die echte Kultur unter demselben Prinzipe. Sonst
sind die AuBerungen des einen wie des andern willkiirlich, unbe-
herrscht und drohen, chaotisch zu werden. Voélkerbund, Schieds-
gericht, Weltiriede hangen in der Luft, solange sie nicht von einem
einheitlichen Willen und Geiste getragen werden. Das heisst aber,
dass die Menschheit sich ihrer selbst als einer absoluten Existenz
und Wesenheit bewusst wird und ihren eigenen Prozess mit Be-
wusstsein lenkt und gestaltet.

450



Es ist mit Recht betont worden, dass die Probleme der Inter-
nationale und des Pazifismus nicht aus dem Gesamtzusammenhang
der anderen Zeitprobleme isoliert werden diirfen. Insbesondere ist
die Beziehung zum sozialen Problem eine sehr innige. Ohne seiner
Losung vorzugreifen, kann man doch einrdumen, dass der Imperia-
lismus zwar durch den Kapitalismus nicht restlos erklart wird, aber
ihn jedenfalls zur Voraussetzung hat; dass also jener ohne diesen
nicht iiberwunden werden kann. Das innere, gesellschaftliche und
wirtschaftliche Gefiige eines Staates entscheidet dariiber, wie sich
dieser auflenpolitisch auswirkt. So wird insbesondere Gewalt
im Innern mit Gewalt nach auflen verbunden sein. Wir finden
aber auch im Einzelnen eine durchgreifende Wechselbeziehung
zwischen beiden Problemen. Was ist der Sinn des Sozialismus,
wenn wir diesen Begriff hier nicht parteipolitisch, sondern in der
allgemeinsten Bedeutung fassen? Der Klassenkampi? Keineswegs.
Denn dieser ist als solcher etwas Negatives und wird darum auch
durch das Ziel der Klassenverséhnung zu rechtfertigen versucht.
Aber reicht Vers6hnung als blofle Vertraglichkeit fiir das Zusammen-
leben kleinerer oder grofierer Gruppen aus? Nein. Es muss wirk-
liche Arbeitsgemeinschaft herrschen. Und in der Tat ist es von
Anbeginn die Leitidee der sozialen Erneuerung gewesen, die mensch-
liche Arbeit und nicht bloB Giiterverteilung oder Verbrauch zu
organisieren: an Stelle des anarchischen Produktionsprozesses von
gestern und heute eine planvoll beherrschte und gemeisterte Pro-
dukiion zu setzen. Also wiederum: die bewusste, zielstrebige Inan-
grifinahme der wirtschaftlichen und im allgemeinen der gesell-
schaftlichen Vorgiange durch einen geistigen Willen, der die Uber-
schau umspannt und leitet. Das ist der einheitliche Kern des
dlteren und des neueren Sozialismus und aller verwandten Rich-
tungen, so gross die einzelnen Unterschiede auch sein mogen.
Diese Bewusstwerdung und Aktivierung des sozialen Prozesses ist
keineswegs als ein kalter Intellektualismus oder als blofie Willens-
leistung aufzufassen, sondern es sind darin alle Herzkrifte lebendig,
es pulsiert darin der warme Blutstrom der Menschheit wie in jedem
Werke der Kunst, der Weltanschauung, der Kultur. Solidaritit,
tatiges Mitleid, Gerechtigkeit und Menschenliebe sind unerlédsslich
zum Aufbau von Gemeinschaft und Gesellschait; ein blofler Aus-
gleich der Egoismen oder der ,wohlverstandene“ Gesamtnutzen ist

451



dafiir vollstdndig unzureichend. Allein, damit sich Wirkliches und
Dauerndes verkorpere, ist eine klare Idee desselben in unserem
Geiste erforderlich, es muss in ihm gleichsam plastische Gestalt
geworden sein.

Gehen wir noch einen Schritt weiter: von der Gesellschait zum
[ndividuum. Wie man das internationale Problem nicht behandeln
kann ohne das soziale, so das letztere nicht, ohne die individuellen
menschlichen Moglichkeiten und Notwendigkeiten zu durchmessen.
Es ist der grofie Irrwahn des Marxistischen Dogmatismus, dass er
an eine absolute Bestimmung der Subjekte durch die materiellen
Verhiltnisse, der Person durch die Sache glaubt. Es ist wahr, dass
durch tiefgreifende Verdnderungen in der dinglichen Welt, also auch
im Wirtschaftlichen, wichtige Impulse in der Menschenseele aus-
gel6st werden koénnen; aber diese Impulse im rechten Sinne zur
Entfaltung und Auswirkung zu bringen, aus ihnen etwas zu ge-
stalten, dazu sind ethische und geistige Krifte der Innerlichkeit
vonnoten, die dem Reiche der Freiheit und der Schépfung ange-
héren. Wer sich dariiber bisher hinwegtduschen konnte, der miisste,
wenn er fiir Erfahrungen empfinglich ist, durch unsere Zeit belehrt
worden sein. Hat doch der Diktator der russischen Revolution,
Lenin, freimiitig bekannt, dass sie ihr Ziel nicht erreichte, weil es
ihr an den Menschen fehlte. Man muss einer ziigellosen Ideologie
verfallen sein, um nicht einzusehen, dass Gesetze und Verordnungen
nicht geniigen, um uns dem Heile niher zu bringen, wenn sie
nicht in den Seelen tiefere Wurzel gefasst haben. Erziehung der Ein-
zelnen und der Gesamtheit ist die Voraussetzung jeder Wendung
und Wandlung zum Besseren. Zur Erziehung freilich sind Lehr-
meister erfordert, und so endigt die kulturelle Betrachtung eben
dort, wo sie ihren Ausgang und Anfang nehmen miisste: bei der
sittlichen Selbstbestimmung und Selbstgestaltung.

Betrachten wir nun aber die ethischen Grundstrémungen unserer
Zeit, so entdecken wir hier wiederum eine merkwiirdige Uberein-
stimmung. Mehr und mehr leuchtet die Erkenntnis durch, dass
mit Ausbildung einzelner Seelenkrafte und Fahigkeiten gar nichts
getan ist. Die intellektuelle und asthetische Verbildung unseres
Geschlechtes hat die Unzuldnglichkeit einer Bildung dargetan, die
sich vorwiegend an den Verstand, die Phantasie, das Gefiihl wendet.
Aber auch einseitige Willenszucht bringt den Menschen nicht zur

452



Vollkommenheit. Wir héren nicht selten von einer harmonischen Ent-
wicklung aller Anlagen und Vermdégen sprechen. Das klingt recht
schon, ldsst aber die Frage ofien, auf die es hier gerade ankommt:
woher wir denn das Mafl solch einer harmonischen Verteilung und
Ordnung uns verschaffen sollen. Aus dem Verstande? Aus dem
Gefiithl? Aus dem Willen? Aber damit gerieten wir wiederum
jener Einseitigkeit anheim, die wir doch gerade iiberwinden wollten.
Harmonisch kdénnen wir bloff aus dem Zentrum unseres Wesens
werden. Wir miissen erst wesentliche Menschen geworden sein,
bevor wir das [deal der Harmonie zu erfiillen fihig sind.

Der Sinn fiir unser eigenes Wesen wie fiir das der Welt, muss
also in uns von neuem geweckt werden. Das bedeutet das religiose
Wollen unserer Zeit. Ich spreche von einem Wollen, weil es sich
um mehr als um Wunsch und Sehnsucht handeln muss. Unsere
Religion muss eine solche der Tat und der Gestaltung sein. Sie
muss in den Stoff der Wirklichkeit hineinwirken, vor allem in den
unseres eigenen Ich. Wir haben heute nicht allein den Materialis-
mus, sondern auch den Psychismus zu iiberwinden. Unterwirit uns
jener den materiellen Dunkelméchten, so liefert uns dieser aller
Zufdlligkeit und Willkiirlichkeit des Seelischen aus. Wir sind
Psychisten, wenn wir meinen, es komme blofl darauf an, die uns
von Natur eingepilanzten Talente und Neigungen zu pilegen und
auszubilden; wir sind Psychisten, wenn wir die Entwicklung des
Gedichtnisses oder der Phantasie oder des Verstandes oder des
Willens fiir das Wichtigste halten; wenn wir also Intellektualisten
oder Astheten oder Phantasten sind, und schlieflich wenn wir
Talent und Genie vergdtzen. Wir gelangen erst iiber den Psychis-
mus hinaus, wenn wir uns in den Wurzelpunkt unserer Selbstheit
einsenken und von ihm den Ausgang nehmen. Dann ndmlich
sehen wir, dass es unsere Aufgabe ist, die seelischen Energien und
Prozesse zu ergreifen und zielsicher zu lenken.

Denn wir erfiihlen ganz deutlich zweierlei: einmal, dass wir
auf die Vielfdltigkeit unserer Natur nicht mehr Verzicht leisten, dass
wir uns nicht kiinstlich vereinfachen kénnen; zum zweiten, dass
wir uns aber vereinheitlichen miissen, das heifit, dass wir unsere
Vielfaltigkeit beherrschen und innerlich durchdringen. Betrachten
wir die verschiedenen Weltalter, so sehen wir ganz klar, wie der
Prozess fortschreitet. Die antike, heidnische Menschheit lebte natur-

453



haft, in der Richtung ihrer Triebe und Neigungen. Der tiefste Sinn
der Bibel, schon des alten Testamentes, ist die Uberwindung des
Naturalismus durch planméifligen Aufbau des Individuums und der
Gesellschaft nach dem géttlichen Vorbilde. Der christliche Mensch
bindet seine Triebe und Neigungen, ja er gelangt dahin, das See-
lische nach Maoglichkeit einzuschrdnken, sofern es Entfaltung der
Natur ist. Sein Denken, sein Fiihlen und Vorstellen muss wie sein
Wollen sich ganz in der engen, strengen Bahn bewegen, die ihm
durch Offenbarung und Kirche vorgezeichnet ist. Es gibt keine
Kunst, die nicht religiose, kirchliche Kunst wire; keine Philosophie,
die nicht religiose, "kirchliche Philosophie ware; auch Staat und
Gesellschaft werden bis ins Kleinste hinein diesem gestaltenden
Prinzip unterworfen. Allein auf die Dauer ist solch eine Knechtung
des inneren wie des dufleren Wesens unmdoglich.

Entwicklungen lassen sich nicht schlechtweg riickgdngig machen.
Es kommt die Renaissance und sprengt die Fesseln des Mittel-
alters. Die seelische Entfaltung wird eine freie und allseitige. Dies
driickt sich, wie in der vergangenen Epoche, subjektiv und ob-
jektiv aus. Subjektiv darin, dass ein neuer Typus Mensch entsteht,
der gleichsam dreidimensional den Raum ausfiillt und durchdringt.
Objektiv in dem Aufbau und in der Gestaltung der modernen
Kultur. Kunst, Philosophie, Wissenschaft, Technik, Staat, Wirtschaft
und Gesellschaft verselbstindigen sich, sie treten aus dem Zustande
der Gebundenbeit hervor, in der sie sich bisher befanden, sie ge-
horchen ihren eigenen, in ihnen wohnenden Bildungsgesetzen.

Sie konnen sich erst jetzt der Vollendung anndhern, weil Voll-
endung mit Freiheit untrennbar verbunden ist. Allein die weitere
Folge ist, dass sie sich mehr und mehr absondern und nicht blof
in ihrem Ausdruck und ihrer Entwicklung unabhingig und autonom
werden wollen, sondern auch die Gemeinsamkeit ihres Ursprunges
zu verleugnen anfangen. Es bildet sich das Ideal einer reinen
Kunst, einer reinen Philosophie, einer reinen Theorie, eines reinen
Staates, die lediglich durch sich selbst und um ihrer selbst willen
da sind. Es ist gar kein Zweifel daran, dass die moderne Kultur
durch diesen Prozess der Verselbstindigung erst ihre Hohe erreichen
konnte; aber derselbe Prozess droht sie schlielich zu Fall zu
bringen. Denn im tiefsten Sinne des Wortes ist es doch das reli-
giose Welterlebnis, das allem Schaffen zugrunde liegi. Wenn seine

454



Quellen zu versiegen beginnen, so wird der Boden der Mensch-
heit diirr und unfruchtbar, ob er auch noch eine Weile aus den
alten, von -friither in ihm aufgespeicherten Kriften mancherlei Ge-
wichs treibe. Jede Isolierung einer Seelenzone vom gemeinsamen
Zentrum und Ursprung ist solch eine Verfallserscheinung, die man
am besten als Psydhismus bezeichnet. Dahin geh6ren zumal Intel-
lektualismus und Asthetizismus, die fiir unser Zeitalter so charak-
teristisch sind. Man denkt, nicht um etwas herauszubringen, son-
dern um zu denken; man fithlt, man imaginiert und schaut, nicht
um das Leben zu steigern und zu férdern, sondern um in Gefiihlen,
Imaginationen, Bildern zu schwelgen; man verwechselt Mittel und
Zweck, Werkzeug und Gegenstand. So aber musste das Mensch-
liche im Menschen entarten, indem es sich ganz an die Peripherie
verlor, #duflerlich, verantwortungslos, religios wurde. Das ist die
Tragodie der modernen Generation geworden, die schlieilich zur
Selbstzerstorung trieb.’) Der vielberufene Oswald Spengler meint
schliefilich dasselbe, wenn er vom Untergang des Abendlandes
spricht. Untergang bedeutet auch ihm Veraulerlichung, Veriliichtigung
des Lebens. Wir sind freilich optimistischer. Wir glauben an eine
Wiedergeburt der gesamten Menschheit, also auch der abend-
landischen. Und wir glauben, dass der religiose Drang unserer
Zeit eben das erwachende Bewusstsein von der Notwendigkeit
ist, aus dem Wesensmittelpunkte und in der Richtung auf ihn
zu leben.

Der grofie Volkslehrer Amos Comenius spricht vom ,Labyrinth
der Welt“ und dem ,Paradies der Seele“. Dem modernen Menschen
ist aber umgekehrt die Seele ein Labyrinth geworden, in dem er
sich nicht mehr zurechtfinden kann. Dieser Zustand ist zurzeit ein
geradezu krisenhafter geworden. Wir haben die Orientierung und
darum die Lenkkraft nicht allein {iber unsere materiellen, sondern
auch {iber unsere seelischen Mittel eingebiifit. Unablassig drohen
zerstorende Méachte aus der Nacht des Unbewussten einzudringen,
und im Weltkrieg ist bloB offenbar geworden, was ldngst in der
menschlichen Natur vorbereitet war. Es ist auch kein Zufall, dass
es heute in der Kulturwelt so viel Neurotiker und Hysteriker, so

1) Ich verweise hier auf meine Schriften: Die Wiedergeburt des Geistes
und meine demniichst erscheinende: Die Erwedtung. Beide im Verlag Ernst
Hofmann, Berlin.

455



viele duflerlich und innerlich gescheiterte Existenzen gibt. Ein noch
argeres Verhdngnis ist es, dass an ihnen in einer Weise herum-
gepfuscht wird, die hochstens die Symptome zuriickdrangt, die
Ursachen aber unverdndert ldsst oder gar noch in der negativen
Richtung verstiarkt. Das Chaos ist durch die Schopfung iiberwunden
worden: so kann man einen chaotisch gewordenen Menschen, ein
chaotisch gewordenes Geschlecht blofl heilen, indem man sie vor
grofie Aufgaben stellt, vor solche, deren Erfiillung den Einsatz der
ganzen, ungeteilten Innerlichkeit beansprucht. Welcher Art diese
Aufgaben sind, ist von mir bereits dargelegt worden. Es sind vor
allem die groBilen ethischen und kulturellen Aufgaben des Wieder-
aufbaues oder richtiger der Erneuerung, die vom Einzelnen wie
von den Gesamtheiten in Angriff genommen werden miissen und
die im weitesten Umfange bloB zu l6sen sind, wenn man im
engsten Kreise an ihre Losung schreitet. Es sind die Auigaben
der Erziehung, deren Zweck es heule sein muss, das Prinzip der
Fiille mit dem der Richtung zu verséhnen, das heifit im Individuum
alle Anlagen herauszubilden, keine verkiimmern zu lassen und doch
zugleich das richtige Gleichgewicht zwischen ihnen herzustellen,
also ein einheitliches, seiner selbst im Ganzen wie in den Teilen
bewusstes Wesen hervorzubringen.

Es sind die Aufgaben der sozialen Gemeinschaft, die den-
selben Zweck vom Individuum auf die Gesellschaft iibertragen.
Wihrend im gegenwirtigen System die Krifte einander hemmen
und binden, sollen sie befreit werden, aber nicht anarchisch aus-
schweifen, sondern in organische Verbindung treten, zur wirklichen
Gemeinschaft des Werkes erhoben werden. Was von den einzelnen
Gesellschaften, Staaten, Nationen gilt, das gilt auch von der ganzen
Menschheit, deren einzelne Glieder jene sind. Dies ist wahrer
Pazifismus, Friede als Tat, wie ihn Jesus von uns gefordert hat,
und nicht als passive Zustidndlichkeit. Wir sehen hier abermals,
wie eines in das andere greift, eines durch das andere bedingt
wird, internationale, soziale und individuelle Gestaltung, und man
begreift nunmehr wohl den Sinn der Formel, dass die Menschheit
ihren eigenen Prozess bewusst in Angriff nehmen will.

Es ist mir des ofteren entgegengehalten worden, dass sie dann
ihre Unmittelbarkeit und Urspriinglichkeit einbfissen muss. Gegen
diese Verwechslung von Intellektualismus und Bewusstsein habe

456



ich mich indessen bereits frilher gewendet. Bewusst leben, heifit
ganz und gar nicht, vorwiegend mit dem Verstande oder gar aus
ihm heraus leben. Im Gegenteil, es ist ein gewaltiger Abstand
zwischen beiden Lebensweisen. Ich behaupte sogar, dass es heute
eben darauf ankommt, den Intellektualismus durch Bewusstsein zu
iiberwinden. Der Intellekt ist das Vermogen des Vergleichens und
Beziehens, des Sonderns und Verkniipfens in uns. Er bezieht
Neues auf Altes, er stellt fest, in welche Gruppe andrer, uns bereits
bekannter Erscheinungen irgendeine Erscheinung gehort, er ist
also ein Vermogen der Ordnung und Orientierung, nicht aber eines
der Schopfung. Niemals ist Erstes und noch nicht Gewesenes
durch ihn hervorgebracht worden; ein intellektualistisches Zeit-
alter, wie das der Aufkldrur.g oder auch das unsrige, ist deshalb
nicht im hochsten Sinne produktiv zu nennen. Was hier Bewusst-
sein genannt wird, ist dagegen die aktive und vom Mittelpunkte
beherrschte Zusammenfassung aller Seelenkriite, des Verstandes
wie der Imagination, des Gefiihls und des Willens. Es ist im Wesent-
lichen dasjenige, was die grofien Lehrmeister, was Buddha und Christus
mit der Forderung der Wachsamkeit gemeint haben. Bewusstsein
in diesem Sinne ist Klarheit iiber Wollen und Sein, Klarheit der
Selbstgestaltung und Gestaltung der Welt, also eine durchaus
schopferische Kraft. Es ist eins mit jener reinsten Erkenntnis, die
von der heiligen Schrift, von Platon, Bruno, Spinoza mit der Liebe
ineinsgesetzt wird. Der Mensch wird gottlich, indem er die Ele-
mente des Unbewussten ins Bewusstsein erhebt, indem er solcher
Art die Ddmonen der Finsternis durch die Krait des Lichtes
erlost. |

Blicken wir ndher, so finden wir, dass die mannigfachen, zum
Teil sogar einander entgegengesetzten Bewegungen unserer Zeit
in diesem einen Punkte fibereinstimmen. Er ist darum wie ein
magisches Zentrum, von dem aus die Zusammenhidnge in der Tiefe
sichtbar werden. Fiir Pazifismus und Sozialismus habe ich den
Nachweis bereits gebracht. Aber ich sage, dass selbst ein so grofier
Gegensatz, wie er zwischen den Monisten einerseits, den Theo- und
Anthroposophen andrerseits besteht, diese Gruppen nicht daran
verhindert, hier wenigstens in paralleler Richtung vorzugehen. Denn
was will der Monist, wenn wir ihn kurz und biindig um die Praxis
seines Programmes befragen? Die Beseitigung dunkler Jenseitig-

457



keiten, die einen autoritiren Zwang auf den Menschen ausiiben,
und den freien Aufbau der Kultur durch ihn selber.

Die Entwicklung soll aufhéren, eine blofie Naturtatsache zu
sein, sie soll ein klares Ziel des seiner Mittel und Méglichkeiten
bewusst gewordenen Willens werden. Auch die anthroposophisch
oder iiberhaupt religios und metaphysisch Orientierten unserer Zeit
wollen, sofern sie nicht nach riickwérts gerichtet sind, nicht in eine
transzendente Welt fliichten, auch sie bleiben der Erde treu und
verlangen schopferische Selbstgestaltung des Menschen. Aber sie
haben eine andere Vorstellung von den Dimensionen der Seele
und von den Methoden ihrer Entfaltung. Das aber einigt sie mit
ihren Gegnern, dass auch sie die Stunde fiir gekommen erachten,
in der wir, anstatt uns blind einer hdheren Macht zu unterwerfen,
in unser eigenes Sein und Werden hineingreifen. Sogar den aufler-
ordentlichen Einfluss, den die Psydioanalyse derzeit gewinnt,
erkldre ich mir aus der gleichen Voraussetzung. Ist doch auch sie
bestrebt, den Menschen von der Tyrannei des Unbewusstseins zu
befreien und ihm die Uberlegenheit iiber seine Triebe, Affekte und
Instinkte zu sichern. Freilich meine ich, dass wir nicht durch Ana-
lyse, sondern durch Synthese zum Heile gelangen. Allein ich will
hier nicht Kritik iiben, wo es sich im Gegenteil darum handelt,
tiefe Gemeinsamkeiten des Zeitempfindens und Zeitwollens aufzu-
weisen. Aus ihnen miissen wir unsere Zuversicht schopfen; die
Zuversicht vor allem, dass wir nicht vor dem Untergange, sondern
vor der Erneuerung stehen, vorausgesetzt, dass wir aus tiefstem
Innern auf sie gerichtet sind. Wir diirfen nicht verzweifeln, solange
es fiir uns etwas zu tun gibt; es gibt aber — die vorangegangenen
Betrachtungen sollten einen Begriff davon vermitteln — mehr zu
tun, als in irgendeiner fritheren Epoche des Weltgeschehens. Und
was die Menschheit am Leben erhilt, ist nicht der Besitz, sondern
die Arbeit; es ist nicht die Beifriedigung i{iber den schon er-
reichten Erfolg, sondern das Bewusstsein der Aufgabe, die ihr ge-
stellt ist.

WIEN OSKAR EWALD

oono

458



	Der Sinn unserer Zeit

