
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Der Sinn unserer Zeit

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER SINN UNSERER ZEIT
Wer sich heute bewusst in den Prozess seines eignen Lebens

begibt, der wird allmählich erkennen, dass der Sinn und das Wesen

der Gegenwart gerade in einem neuen Werden liegen : Die Menschheit

will, als Ganzes wie in den einzelnen Individuen, aus dem
Zustand der Gebundenheit heraustreten, in dem sie bisher verharrt
hat, und ihren Prozess mit zielstrebigem, klarem Bewusstsein in
Angriff nehmen.

' Es wird zu zeigen sein, dass alle wirklich aufbauenden
Tendenzen unsrer Zeit, so vielfältig ihre Erscheinungsformen auch seien,
in diesem Einen zusammenkommen. Beginnen wir mit dem uns
heute Nächsten und Wichtigsten: mit dem Problem des Völkerbundes

und Pazifismus.
Der Krieg hat bewiesen, dass ungeheure Energien im Menschengeschlecht

vorhanden sind, dass sie aber — wenn nicht in der

rechten Weise beherrscht und gelenkt - sich gegen einander
wenden und zur Zerstörung anstatt zum Aufbau führen. Wir können
diese Energien also nicht einfach ihrem eignen Spiele überlassen,
wie es bis jetzt zum Unheil der Welt der Fall gewesen ist.
Vielmehr müssen wir ihnen eine Richtung geben, die der Menschheit
zum Heile gereicht. Dies setzt freilich weit mehr voraus, als

gemeiniglich angenommen wird. Es ist nicht genug, dass Völker
und Staaten in ein regeres Verhältnis des Güteraustausches, des

materiellen, seelischen und geistigen Verkehres treten. Wie
vielfältig waren die Fäden ihrer Beziehungen vor dem Weltkriege
gewoben, wie innig schien sich eines zum anderen zu fügen
Und dennoch riss das Netz mit einem Male, als die stärkeren Gegenkräfte

des Imperialismus und Nationalismus einsetzten. Und warum?

Wissen und Leben. XY. Jahrg. Heft 10 (15. März 1922) 449



Weil die tiefere Einheit des Geistes mangelte, der allein die wahre
Harmonie der Interessen entwächst. Es kommt nicht darauf an,
die Unterschiede zwischen den Individuen und den Nationen, die
doch lediglich Individuen höherer Ordnung sind, zu verwischen,
wie den Pazifisten immer wieder zum Vorwurf gemacht wird. Wir
gehen nicht hinter die Nation zurück, sondern über sie hinaus. Wie
es über dem Einzelnen etwas gibt, wodurch seine persönliche
Existenz erst gerechtfertigt wird, so über den Nationen: nämlich
die Menschheit. Und wir haben den Glauben daran, dass Menschheit

mehr ist als ein Abstraktum, dass sie eine lebendige Realität
ist oder richtiger, dass sie es wird, wenn wir sie realisieren. Und
sie will, dass wir sie realisieren. Sie will es, wie das Kind zur Welt
kommen will, wenn es seine organische Reife erreicht hat; auch
die gewaltigen Erschütterungen des Krieges sind als die Geburtswehen

der alten Zeit zu verstehen, der sich die neue entringt.
Was bisher Menschheit genannt wurde, war freilich schon

mehr als ein Idol. Aber es war ein durchaus unfertiges, ja auch

ein unorganisches Gebilde, in dem Geist, Seele und Materie nicht
in das richtige, gegenseitige Verhältnis gesetzt wurden. Es gab
eine Internationale des Geldes, der Wirtschaft, des Handels und
Verkehrs, der Presse und Literatur, und es gab auch, zumal in
Europa und darüber hinaus, das Heraufkommen einer Weltkultur,
einer Gemeinschaft des religiös-metaphysischen, ethischen und
ästhetischen Geistes; aber die Ordnung und Zusammensetzung
dieser Elemente war nicht die, die sie sein musste ; die materiellen
Interessen waren stärker als die seelischen, die seelischen stärker
als die geistigen; während das umgekehrte Verhältnis und vor
allem die Richtung von innen nach außen erfordert ist. Wie der
wahre Mensch derjenige ist, der aus dem geistigen Zentrum lebt
und mit demselben auf seine seelischen und körperlichen Organe
wirkt, so steht die echte Kultur unter demselben Prinzipe. Sonst
sind die Äußerungen des einen wie des andern willkürlich,
unbeherrscht und drohen, chaotisch zu werden. Völkerbund, Schiedsgericht,

Weltfriede hängen in der Luft, solange sie nicht von einem
einheitlichen Willen und Geiste getragen werden. Das heisst aber,
dass die Menschheit sich ihrer selbst als einer absoluten Existenz
und Wesenheit bewusst wird und ihren eigenen Prozess mit Be-
wusstsein lenkt und gestaltet.

450



Es ist mit Recht betont worden, dass die Probleme der
Internationale und des Pazifismus nicht aus dem Gesamtzusammenhang
der anderen Zeitprobleme isoliert werden dürfen. Insbesondere ist
die Beziehung zum sozialen Problem eine sehr innige. Ohne seiner

Lösung vorzugreifen, kann man doch einräumen, dass der Imperialismus

zwar durch den Kapitalismus nicht restlos erklärt wird, aber

ihn jedenfalls zur Voraussetzung hat; dass also jener ohne diesen

nicht überwunden werden kann. Das innere, gesellschaftliche und
wirtschaftliche Gefüge eines Staates entscheidet darüber, wie sich

dieser außenpolitisch auswirkt. So wird insbesondere Gewalt
im Innern mit Gewalt nach außen verbunden sein. Wir finden
aber auch im Einzelnen eine durchgreifende Wechselbeziehung
zwischen beiden Problemen. Was ist der Sinn des Sozialismus,
wenn wir diesen Begriff hier nicht parteipolitisch, sondern in der

allgemeinsten Bedeutung fassen? Der Klassenkampf? Keineswegs.
Denn dieser ist als solcher etwas Negatives und wird darum auch

durch das Ziel der Klassenversöhnung zu rechtfertigen versucht.
Aber reicht Versöhnung als bloße Verträglichkeit für das Zusammenleben

kleinerer oder größerer Gruppen aus? Nein. Es muss wirkliche

Arbeitsgemeinschaft herrschen. Und in der Tat ist es von
Anbeginn die Leitidee der sozialen Erneuerung gewesen, die menschliche

Arbeit und nicht bloß Güterverteilung oder Verbrauch zu

organisieren : an Stelle des anarchischen Produktionsprozesses von
gestern und heute eine planvoll beherrschte und gemeisterte
Produktion zu setzen. Also wiederum : die bewusste, zielstrebige
Inangriffnahme der wirtschaftlichen und im allgemeinen der
gesellschaftlichen Vorgänge durch einen geistigen Willen, der die Überschau

umspannt und leitet. Das ist der einheitliche Kern des

älteren und des neueren Sozialismus und aller verwandten
Richtungen, so gross die einzelnen Unterschiede auch sein mögen.
Diese Bewusstwerdung und Aktivierung des sozialen Prozesses ist

keineswegs als ein kalter Intellektualismus oder als bloße Willensleistung

aufzufassen, sondern es sind darin alle Herzkräfte lebendig,
es pulsiert darin der warme Blutstrom der Menschheit wie in jedem
Werke der Kunst, der Weltanschauung, der Kultur. Solidarität,
tätiges Mitleid, Gerechtigkeit und Menschenliebe sind unerlässlich
zum Aufbau von Gemeinschaft und Gesellschaft; ein bloßer
Ausgleich der Egoismen oder der „wohlverstandene" Gesamtnutzen ist

451



dafür vollständig unzureichend. Allein, damit sich Wirkliches und
Dauerndes verkörpere, ist eine klare Idee desselben in unserem
Geiste erforderlich, es muss in ihm gleichsam plastische Gestalt

geworden sein.

Gehen wir noch einen Schritt weiter: von der Gesellschaft zum
Individuum. Wie man das internationale Problem nicht behandeln
kann ohne das soziale, so das letztere nicht, ohne die individuellen
menschlichen Möglichkeiten und Notwendigkeiten zu durchmessen.
Es ist der große Irrwahn des Marxistischen Dogmatismus, dass er

an eine absolute Bestimmung der Subjekte durch die materiellen
Verhältnisse, der Person durch die Sache glaubt. Es ist wahr, dass

durch tiefgreifende Veränderungen in der dinglichen Welt, also auch

im Wirtschaftlichen, wichtige Impulse in der Menschenseele
ausgelöst werden können ; aber diese Impulse im rechten Sinne zur
Entfaltung und Auswirkung zu bringen, aus ihnen etwas zu

gestalten, dazu sind ethische und geistige Kräfte der Innerlichkeit
vonnöten, die dem Reiche der Freiheit und der Schöpfung
angehören. Wer sich darüber bisher hinwegtäuschen konnte, der müsste,
wenn er für Erfahrungen empfänglich ist, durch unsere Zeit belehrt
worden sein. Hat doch der Diktator der russischen Revolution,
Lenin, freimütig bekannt, dass sie ihr Ziel nicht erreichte, weil es

ihr an den Menschen fehlte. Man muss einer zügellosen Ideologie
verfallen sein, um nicht einzusehen, dass Gesetze und Verordnungen
nicht genügen, um uns dem Heile näher zu bringen, wenn sie

nicht in den Seelen tiefere Wurzel gefasst haben. Erziehung der
Einzelnen und der Gesamtheit ist die Voraussetzung jeder Wendung
und Wandlung zum Besseren. Zur Erziehung freilich sind
Lehrmeister erfordert, und so endigt die kulturelle Betrachtung eben

dort, wo sie ihren Ausgang und Anfang nehmen müsste : bei der
sittlichen Selbstbestimmung und Selbstgestaltung.

Betrachten wir nun aber die ethischen Grundströmungen unserer
Zeit, so entdecken wir hier wiederum eine merkwürdige
Übereinstimmung. Mehr und mehr leuchtet die Erkenntnis durch, dass

mit Ausbildung einzelner Seelenkräfte und Fähigkeiten gar nichts

getan ist. Die intellektuelle und ästhetische Verbildung unseres
Geschlechtes hat die Unzulänglichkeit einer Bildung dargetan, die
sich vorwiegend an den Verstand, die Phantasie, das Gefühl wendet.
Aber auch einseitige Willenszucht bringt den Menschen nicht zur

452



Vollkommenheit. Wir hören nicht selten von einer harmonischen
Entwicklung aller Anlagen und Vermögen sprechen. Das klingt recht
schön, lässt aber die Frage offen, auf die es hier gerade ankommt:
woher wir denn das Maß solch einer harmonischen Verteilung und
Ordnung uns verschaffen sollen. Aus dem Verstände? Aus dem
Gefühl? Aus dem Willen? Aber damit gerieten wir wiederum
jener Einseitigkeit anheim, die wir doch gerade überwinden wollten.
Harmonisch können wir bloß aus dem Zentrum unseres Wesens
werden. Wir müssen erst wesentliche Menschen geworden sein,
bevor wir das Ideal der Harmonie zu erfüllen fähig sind.

Der Sinn für unser eigenes Wesen wie für das der Welt, muss
also in uns von neuem geweckt werden. Das bedeutet das religiöse
Wollen unserer Zeit. Ich spreche von einem Wollen, weil es sich

um mehr als um Wunsch und Sehnsucht handeln muss. Unsere

Religion muss eine solche der Tat und der Gestaltung sein. Sie

muss in den Stoff der Wirklichkeit hineinwirken, vor allem in den

unseres eigenen Ich. Wir haben heute nicht allein den Materialismus,

sondern auch den Psychismus zu überwinden. Unterwirft uns

jener den materiellen Dunkelmächten, so liefert uns dieser aller
Zufälligkeit und Willkürlichkeit des Seelischen aus. Wir sind

Psychisten, wenn wir meinen, es komme bloß darauf an, die uns
von Natur eingepflanzten Talente und Neigungen zu pflegen und
auszubilden ; wir sind Psychisten, wenn wir die Entwicklung des

Gedächtnisses oder der Phantasie oder des Verstandes oder des

Willens für das Wichtigste halten; wenn wir also Intellektualisten
oder Ästheten oder Phantasten sind, und schließlich wenn wir
Talent und Genie vergötzen. Wir gelangen erst über den Psychismus

hinaus, wenn wir uns in den Wurzelpunkt unserer Selbstheit
einsenken und von ihm den Ausgang nehmen. Dann nämlich
sehen wir, dass es unsere Aufgabe ist, die seelischen Energien und
Prozesse zu ergreifen und zielsicher zu lenken.

Denn wir erfühlen ganz deutlich zweierlei: einmal, dass wir
auf die Vielfältigkeit unserer Natur nicht mehr Verzicht leisten, dass

wir uns nicht künstlich vereinfachen können ; zum zweiten, dass

wir uns aber vereinheitlichen müssen, das heißt, dass wir unsere
Vielfältigkeit beherrschen und innerlich durchdringen. Betrachten
wir die verschiedenen Weltalter, so sehen wir ganz klar, wie der
Prozess fortschreitet. Die antike, heidnische Menschheit lebte natur-

453



haft, in der Richtung ihrer Triebe und Neigungen. Der tiefste Sinn
der Bibel, schon des alten Testamentes, ist die Überwindung des
Naturalismus durch planmäßigen Aufbau des Individuums und der
Gesellschaft nach dem göttlichen Vorbilde. Der christliche Mensch
bindet seine Triebe und Neigungen, ja er gelangt dahin, das
Seelische nach Möglichkeit einzuschränken, sofern es Entfaltung der
Natur ist. Sein Denken, sein Fühlen und Vorstellen muss wie sein
Wollen sich ganz in der engen, strengen Bahn bewegen, die ihm
durch Offenbarung und Kirche vorgezeichnet ist. Es gibt keine
Kunst, die nicht religiöse, kirchliche Kunst wäre; keine Philosophie,
die nicht religiöse, kirchliche Philosophie wäre; auch Staat und
Gesellschaft werden bis ins Kleinste hinein diesem gestaltenden
Prinzip unterworfen. Allein auf die Dauer ist solch eine Knechtung
des inneren wie des äußeren Wesens unmöglich.

Entwicklungen lassen sich nicht schlechtweg rückgängig machen.
Es kommt die Renaissance und sprengt die Fesseln des Mittelalters.

Die seelische Entfaltung wird eine freie und allseitige. Dies
drückt sich, wie in der vergangenen Epoche, subjektiv und
objektiv aus. Subjektiv darin, dass ein neuer Typus Mensch entsteht,
der gleichsam dreidimensional den Raum ausfüllt und durchdringt.
Objektiv in dem Aufbau und in der Gestaltung der modernen
Kultur. Kunst, Philosophie, Wissenschaft, Technik, Staat, Wirtschaft
und Gesellschaft verselbständigen sich, sie treten aus dem Zustande
der Gebundenheit hervor, in der sie sich bisher befanden, sie
gehorchen ihren eigenen, in ihnen wohnenden Bildungsgesetzen.

Sie können sich erst jetzt der Vollendung annähern, weil
Vollendung mit Freiheit untrennbar verbunden ist. Allein die weitere

Folge ist, dass sie sich mehr und mehr absondern und nicht bloß
in ihrem Ausdruck und ihrer Entwicklung unabhängig und autonom
werden wollen, sondern auch die Gemeinsamkeit ihres Ursprunges
zu verleugnen anfangen. Es bildet sich das Ideal einer reinen
Kunst, einer reinen Philosophie, einer reinen Theorie, eines reinen
Staates, die lediglich durch sich selbst und um ihrer selbst willen
da sind. Es ist gar kein Zweifel daran, dass die moderne Kultur
durch diesen Prozess der Verselbständigung erst ihre Höhe erreichen

konnte; aber derselbe Prozess droht sie schließlich zu Fall zu

bringen. Denn im tiefsten Sinne des Wortes ist es doch das

religiöse Welterlebnis, das allem Schaffen zugrunde liegt. Wenn seine

454



Quellen zu versiegen beginnen, so wird der Boden der Menschheit

dürr und unfruchtbar, ob er auch noch eine Weile aus den
alten, von früher in ihm aufgespeicherten Kräften mancherlei
Gewächs treibe. Jede Isolierung einer Seelenzone vom gemeinsamen
Zentrum und Ursprung ist solch eine Verfallserscheinung, die man
am besten als Psychismus bezeichnet. Dahin gehören zumal
Intellektualismus und Ästhetizismus, die für unser Zeitalter so
charakteristisch sind. Man denkt, nicht um etwas herauszubringen,
sondern um zu denken; man fühlt, man imaginiert und schaut, nicht
um das Leben zu steigern und zu fördern, sondern um in Gefühlen,
Imaginationen, Bildern zu schwelgen; man verwechselt Mittel und
Zweck, Werkzeug und Gegenstand. So aber musste das Menschliche

im Menschen entarten, indem es sich ganz an die Peripherie
verlor, äußerlich, verantwortungslos, religiös wurde. Das ist die

Tragödie der modernen Generation geworden, die schließlich zur
Selbstzerstörung trieb.1) Der vielberufene Oswald Spengler meint
schließlich dasselbe, wenn er vom Untergang des Abendlandes

spricht. Untergang bedeutet auch ihm Veräußerlichung, Verflüchtigung
des Lebens. Wir sind freilich optimistischer. Wir glauben an eine

Wiedergeburt der gesamten Menschheit, also auch der
abendländischen. Und wir glauben, dass der religiöse Drang unserer
Zeit eben das erwachende Bewusstsein von der Notwendigkeit
ist, aus dem Wesensmittelpunkte und in der Richtung auf ihn
zu leben.

Der große Volkslehrer Arnos Comenius spricht vom „Labyrinth
der Welt" und dem „Paradies der Seele". Dem modernen Menschen
ist aber umgekehrt die Seele ein Labyrinth geworden, in dem er
sich nicht mehr zurechtfinden kann. Dieser Zustand ist zurzeit ein

geradezu krisenhafter geworden. Wir haben die Orientierung und
darum die Lenkkraft nicht allein über unsere materiellen, sondern
auch über unsere seelischen Mittel eingebüßt. Unablässig drohen
zerstörende Mächte aus der Nacht des Unbewussten einzudringen,
und im Weltkrieg ist bloß offenbar geworden, was längst in der
menschlichen Natur vorbereitet war. Es ist auch kein Zufall, dass

es heute in der Kulturwelt so viel Neurotiker und Hysteriker, so

1) Ich verweise hier auf meine Schriften : Die Wiedergeburt des Geistes
und meine demnächst erscheinende: Die Erweckung. Beide im Verlag Ernst
Hofmann, Berlin.

455



viele äußerlich und innerlich gescheiterte Existenzen gibt. Ein noch

ärgeres Verhängnis ist es, dass an ihnen in einer Weise
herumgepfuscht wird, die höchstens die Symptome zurückdrängt, die
Ursachen aber unverändert lässt oder gar noch in der negativen
Richtung verstärkt. Das Chaos ist durch die Schöpfung überwunden
worden: so kann man einen chaotisch gewordenen Menschen, ein
chaotisch gewordenes Geschlecht bloß heilen, indem man sie vor
große Aufgaben stellt, vor solche, deren Erfüllung den Einsatz der

ganzen, ungeteilten Innerlichkeit beansprucht. Welcher Art diese

Aufgaben sind, ist von mir bereits dargelegt worden. Es sind vor
allem die großen ethischen und kulturellen Aufgaben des
Wiederaufbaues oder richtiger der Erneuerung, die vom Einzelnen wie
von den Gesamtheiten in Angriff genommen werden müssen und
die im weitesten Umfange bloß zu lösen sind, wenn man im

engsten Kreise an ihre Lösung schreitet. Es sind die Aufgaben
der Erziehung, deren Zweck es heute sein muss, das Prinzip der
Fülle mit dem der Richtung zu versöhnen, das heißt im Individuum
alle Anlagen herauszubilden, keine verkümmern zu lassen und doch

zugleich das richtige Gleichgewicht zwischen ihnen herzustellen,
also ein einheitliches, seiner selbst im Ganzen wie in den Teilen
bewusstes Wesen hervorzubringen.

Es sind die Aufgaben der sozialen Gemeinschaft, die
denselben Zweck vom Individuum auf die Gesellschaft übertragen.
Während im gegenwärtigen System die Kräfte einander hemmen
und binden, sollen sie befreit werden, aber nicht anarchisch
ausschweifen, sondern in organische Verbindung treten, zur wirklichen
Gemeinschaft des Werkes erhoben werden. Was von den einzelnen
Gesellschaften, Staaten, Nationen gilt, das gilt auch von der ganzen
Menschheit, deren einzelne Glieder jene sind. Dies ist wahrer
Pazifismus, Friede als Tat, wie ihn Jesus von uns gefordert hat,
und nicht als passive Zuständlichkeit. Wir sehen hier abermals,
wie eines in das andere greift, eines durch das andere bedingt
wird, internationale, soziale und individuelle Gestaltung, und man

begreift nunmehr wohl den Sinn der Formel, dass die Menschheit
ihren eigenen Prozess bewusst in Angriff nehmen will.

Es ist mir des öfteren entgegengehalten worden, dass sie dann
ihre Unmittelbarkeit und Ursprünglichkeit einbüssen muss. Gegen
diese Verwechslung von Intellektualismus und Bewusstsein habe

456



ich mich indessen bereits früher gewendet. Bewusst leben, heißt

ganz und gar nicht, vorwiegend mit dem Verstände oder gar aus
ihm heraus leben. Im Gegenteil, es ist ein gewaltiger Abstand
zwischen beiden Lebensweisen. Ich behaupte sogar, dass es heute
eben darauf ankommt, den Intellektualismus durch Bewusstsein zu
überwinden. Der Intellekt ist das Vermögen des Vergleichens und
Beziehens, des Sonderns und Verknüpfens in uns. Er bezieht
Neues auf Altes, er stellt fest, in welche Gruppe andrer, uns bereits
bekannter Erscheinungen irgendeine Erscheinung gehört, er ist
also ein Vermögen der Ordnung und Orientierung, nicht aber eines
der Schöpfung. Niemals ist Erstes und noch nicht Gewesenes
durch ihn hervorgebracht worden; ein intellektualistisches
Zeitalter, wie das der Aufklärung oder auch das unsrige, ist deshalb
nicht im höchsten Sinne produktiv zu nennen. Was bier Bewusstsein

genannt wird, ist dagegen die aktive und vom Mittelpunkte
beherrschte Zusammenfassung aller Seelenkräfte, des Verstandes
wie der Imagination, des Gefühls und des Willens. Es ist im Wesentlichen

dasjenige, was die großen Lehrmeister, was Buddha und Christus
mit der Forderung der Wachsamkeit gemeint haben. Bewusstsein
in diesem Sinne ist Klarheit über Wollen und Sein, Klarheit der

Selbstgestaltung und Gestaltung der Welt, also eine durchaus

schöpferische Kraft. Es ist eins mit jener reinsten Erkenntnis, die

von der heiligen Schrift, von Piaton, Bruno, Spinoza mit der Liebe
ineinsgesetzt wird. Der Mensch wird göttlich, indem er die
Elemente des Unbewussten ins Bewusstsein erhebt, indem er solcher
Art die Dämonen der Finsternis durch die Kraft des Lichtes
erlöst.

Blicken wir näher, so finden wir, dass die mannigfachen, zum
Teil sogar einander entgegengesetzten Bewegungen unserer Zeit
in diesem einen Punkte übereinstimmen. Er ist darum wie ein

magisches Zentrum, von dem aus die Zusammenhänge in der Tiefe
sichtbar werden. Für Pazifismus und Sozialismus habe ich den
Nachweis bereits gebracht. Aber ich sage, dass selbst ein so großer
Gegensatz, wie er zwischen den Monisten einerseits, den Theo- und
Anthroposophen andrerseits besteht, diese Gruppen nicht daran

verhindert, hier wenigstens in paralleler Richtung vorzugehen. Denn
was will der Monist, wenn wir ihn kurz und bündig um die Praxis
seines Programmes befragen? Die Beseitigung dunkler Jenseitig-

457



keiten, die einen autoritären Zwang auf den Menschen ausüben,
und den freien Aufbau der Kultur durch ihn selber.

Die Entwicklung soll aufhören, eine bloße Naturtatsache zu
sein, sie soll ein klares Ziel des seiner Mittel und Möglichkeiten
bewusst gewordenen Willens werden. Auch die anthroposophisch
oder überhaupt religiös und metaphysisch Orientierten unserer Zeit
wollen, sofern sie nicht nach rückwärts gerichtet sind, nicht in eine
transzendente Welt flüchten, auch sie bleiben der Erde treu und
verlangen schöpferische Selbstgestaltung des Menschen. Aber sie
haben eine andere Vorstellung von den Dimensionen der Seele
und von den Methoden ihrer Entfaltung. Das aber einigt sie mit
ihren Gegnern, dass auch sie die Stunde für gekommen erachten,
in der wir, anstatt uns blind einer höheren Macht zu unterwerfen,
in unser eigenes Sein und Werden hineingreifen. Sogar den
außerordentlichen Einfluss, den die Psychoanalyse derzeit gewinnt,
erkläre ich mir aus der gleichen Voraussetzung. Ist doch auch sie

bestrebt, den Menschen von der Tyrannei des Unbewusstseins zu
befreien und ihm die Überlegenheit über seine Triebe, Affekte und
Instinkte zu sichern. Freilich meine ich, dass wir nicht durch Analyse,

sondern durch Synthese zum Heile gelangen. Allein ich will
hier nicht Kritik üben, wo es sich im Gegenteil darum handelt,
tiefe Gemeinsamkeiten des Zeitempfindens und Zeitwollens
aufzuweisen. Aus ihnen müssen wir unsere Zuversicht schöpfen ; die
Zuversicht vor allem, dass wir nicht vor dem Untergange, sondern

vor der Erneuerung stehen, vorausgesetzt, dass wir aus tiefstem
Innern auf sie gerichtet sind. Wir dürfen nicht verzweifeln, solange
es für uns etwas zu tun gibt ; es gibt aber — die vorangegangenen
Betrachtungen sollten einen Begriff davon vermitteln — mehr zu
tun, als in irgendeiner früheren Epoche des Weltgeschehens. Und
was die Menschheit am Leben erhält, ist nicht der Besitz, sondern
die Arbeit; es ist nicht die Befriedigung über den schon
erreichten Erfolg, sondern das Bewusstsein der Aufgabe, die ihr
gestellt ist.

WIEN OSKAR EWALD

458


	Der Sinn unserer Zeit

