
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Die Pflicht

Autor: Feilbogen, Franza

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PFLICHT
Auch Worte stehen unter dem Gesetz der Zeit. Und dies

Wort „Pflicht" war bestimmt, nach einem königlichen Aufstieg und
kurzer Herrschaft zu Ohnmacht und Geringschätzung herabzusinken.

Ein Sturz, der übrigens nicht ohne Beispiel ist. Man denke

nur an das Nasenrümpfen, mit welchem heute die „Tugend,,
oder die „Treue" aufgenommen wird. Woher dieser unbegreifliche
Sturz? Denn gewiss kann keine große, kann keine kleine
Gemeinschaft dauern, wenn in ihr das fehlt, was wir mit diesem

Begriffe „Pflicht" bezeichnen. Oder gilt die Entwertung vielleicht
nur dem Wort als dem Kleid und nicht seinem Inhalt, seiner
Wesenheit?

Die Pflicht ist stets ein äußerlich Gegebenes: die Verbindlichkeit

zu einem gewissen Verhalten, das Befolgen anerkannter Gesetze

der Religion oder Moral, des Berufes oder der Sitte. Was in einer

vergangenen Zeit Menschen, die aus der Tiefe lebten, für richtig
erkannt und geübt haben, wird künftigen Generationen als Pflicht
übertragen. Dieser im allgemeinen wohltätige Prozess, der dem

Einzelnen seinen Weg vorschreibt und die Lebensaufgabe erleichtert,
muss aber einer Jugend, welche die Vergangenheit so stürmisch
verneint, schon allein zum Stein des Anstoßes werden. Von dem,
was frühere Zeiten als gut und notwendig erkannt haben, fühlt sie

sich nicht mehr gebunden. Als ihre Grundregel stellt sie die Pfdcht
gegen sich selbst auf, wobei dem Wort schon ein neuer Sinn unterlegt

wird. In freier Verantwortlichkeit handeln, aus eigener Wahl
das Rechte tun, das ist ihr Wille. Sie will alle Fesseln lösen, durch
die man sie von der Wahrheit und der Erkenntnis trennt. Mit
Askese, mit dem Rigorismus eines Kant will sie nichts mehr zu
tun haben, nicht vor sich selber fliehen, nicht die Triebe töten,
nicht den Leib kasteien, nicht die Welt als Jammertal empfinden.
Den Körper, das Leben, die Freude bejahen, Stufe sein zu einer

glücklicheren, gesunden, starken Menschheit. Um dies zu können,
muss ein neues Geschlecht von Propheten und Führern erstehen,
die, ganz in ihre Zeit verstrickt, aus ihrem tiefsten Erleben heraus

neue Werte schaffen, durch welche sich die neue Jugend gebunden
fühlt. Persönlichen Verschiedenheiten muss breitester Raum gegeben
werden und jede Eigenart sich in den ihr gemäßen Formen aus-

342



leben dürfen. Dies allein schließt schon die Aufstellung eines
Pllichtencodex aus.

Dazu kommt noch ein anderes. Aus einem Mittel ist die Pflicht
zu einem Zweck geworden, wie dies ja auch sonst im Leben
allzuoft geschieht. Man denke nur an den Bürokratismus, in welchen
das Beamtentum allenthalben so gerne ausartet. Als Symbol des
Bürokraten könnte man „den Akt" bezeichnen, ein Stück Papier,
das ihm den Menschen vertritt. Nicht der Sinn einer Verordnung
oder eines Gesetzes bleibt das Maßgebende. Nur mehr der Buchstabe,

die geistlose Routine. „Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage."
Aber nicht nur hier. Die Überlastung des Unterrichtes mit
Unmengen unverdaulichen Stoffes, die Verwandlung des militärischen
Geistes in pedantischen Drill, das Geldanhäufen der Reichen, das

Virtuosentum des Künstlers, die Ordnungs- und Reinigungswut
der Hausfrauen, — ebensoviele Mittel, die zu Zwecken erhoben
wurden. Überall vergisst der Mensch vor den kleinen Pflichten
des Alltags das große Leben, das Wichtige und Wesentliche. Man
erzählt, dass zur Zeit der österreichischen Kaiserin Maria Theresia
ein Flügel des Schlosses Schönbrunn frisch getüncht werden musste,
und dass man eine Schildwache aufstellte, um vor dem Anstrich
zu warnen. Hundert Jahre danach, als der neue Anstrich schon
wieder längst brüchig geworden war, nahm immer noch die Wache
an demselben Platze Stellung; bis eines Tages ein respektloser
Neuerer nach dem Grunde fragte, der erst nach langen Forschungen
ermittelt werden konnte, worauf die sinnlose Übung aufgegeben
wurde. Solch vergessene Schildwachen in Form veralteter
Pflichtvorstellungen begleiten uns alle, und es könnte nützlich sein,
dann und wann einmal Mu terung und Selbstprüfung dagegen
vorzukehren.

Dass die Pflicht ein Kaltes, aus dem Verstände Geborenes
ist, darüber kann wohl kein Zweifel herrschen. Schon Schiller
machte sich in einem oft zitierten Vers über Kants Pflichtbegriff
lustig :

„Gerne dien'ich den Freunden, doch tu' ich es leider mit Neigung,
Und so wurmt es mich oft, dass ich nicht tugendhaft bin.
Da ist kein anderer Rat, du musst suchen, sie zu verachten,
Und mit Abscheu alsdann tun, was die Pflicht dir gebeut."
Ich erinnere mich an die Definition eines kleinen Mädchens,

die sagte, Pflicht sei alles, was unangenehm ist. Sie hatte gar

343



nicht so Unrecht. Denn, was Jemand aus Liebe tut, das empfindet
er nicht als Pflicht und wird es kaum so bezeichnen. Hilde Wangel,
die „Jugend" des Baumeister Solness, meint, dass sich dies „bässliche,

eklige Wort so kalt und spitz und stechend" anhöre,
und dass man lieber eine Freundlichkeit damit begründen sollte,
dass man Jemanden „furchtbar gern" hätte, also aus dem Gefühl
heraus handle. Und wirklich überzieht das Bewusstsein tadelloser

Pflichterfüllung die Menschen mit einem klebrigen Lack von
Selbstgerechtigkeit und harter Unduldsamkeit. Der tiefe Seelenkenner

Maupassant stellt in einer seiner meisterhaften Skizzen mit ein paar
Strichen zwei Frauentypen dar: die liebenswürdige, stets heitere,
entzückende — aber untreue Frau und die herrisch unfreundliche,
strenge — aber exemplarisch tugendhafte Frau

Über das Verhältnis zwischen Pflicht und Liebe findet sich
bei Goethe ein interessanter Widerspruch. Aus seiner Jugend stimmt
der etwas pedantisch anmutende Vers:

„Die Liebe kann wohl viel, allein die Pflicht kann mehr."
Und im Jahre 1810 als weltkundiger, gereifter Weiser schließt

er das „Tagebuch" mit einer Moral:

„Wir stolpern wohl auf unsrer Lebensreise,
Und doch vermögen in der Welt, der tollen,
Zwei Hebel viel aufs irdische Getriebe:
Sehr viel die Pflicht, unendlich mehr die Liebe."

Unsere Zeit entscheidet jedenfalls für das Gefühl, vielleicht
gerade weil sie vorwiegend intellektuell ist. Auch die sittliche Forderung

soll erlebt sein. Natürlich wäre es schlimm, wenn der
Einzelne es einfach ablehnen wollte, sich der Allgemeinheit verpflichtet
zu fühlen. Dies scheint mir aber ganz und gar nicht der Fall zu
sein. Nur die Richtung ist eine andere. Empfing der frühere
Mensch von der Vergangenheit sein Gesetz und den Gegenstand
seiner Ehrfurcht, so sucht es der moderne unter- dem Schleier der
Zukunft zu ertasten. Verantwortlichkeiten dem Nachwuchs gegenüber,

die Frage, habe ich das Recht, Kinder in die Welt zu setzen,
kann ich sie ernähren, werden sie gesund sein, wie muss ich sie

erziehen, damit sie tüchtiger und lebensfähiger werden, belagern
ihn; ein starkes Wahrheitsstreben, das alle Formen in Leben und
Kurtst sprengen möchte, um ihres Körnchens unwahren Gehaltes

willen, das die überkommenen religiösen Vorstellungen als geistige

344



Vergewaltigung empfindet, das sich überall den eigenen Weg suchen
muss.

Dieser Individualismus,»der nicht ohne Gefahren sein könnte,
wird durch ein starkes soziales Gefühl in Schranken gehalten, wie
es keine frühere Zeit gekannt hat. Willen zu ehrlicher Kameradschaft,

zum Zusammenschluss aus der Isolierung des Einzelnen
heraus, ein waches Gefühl für das Unrecht, das man selbst an dem
Andern tut, und nicht nur für das, was einem geschieht, die Forderung

nach allgemeiner Arbeit, nach friedlicher Verständigung
zwischen den Völkern, nach Reformen des sexuellen Lebens, der

Stellung der Frau, der Ernährung und physischen Kultur, des
Alkoholismus — all diese Probleme pochen an das Gewissen der
Jugend und belasten sie mit Verantwortlichkeiten.

So würde es sich denn erweisen, dass die moderne Ablehnung
der „Pflicht" einer in die Tiefe führenden Ursache entspricht. Das
Wort musste als Opfer fallen, weil ihm durch Kant schärfste Prägung
gegeben wurde und ein Inhalt, den die junge Generation bewusst
Und energisch ablehnt. Vielleicht wird es sich später einmal
erweisen, dass die modernen Forderungen im Lichte der Geschichte
gar nicht so sehr von der wesentlich formalen Ethik Kants
abweichen. Aber in der Hitze des lebendigen Kampfes, des guten,
geistigen Kampfes, kann man auch nicht immer objektiv bleiben.
Gewiss ist: Wir stehen heute vor der Nötigung zu einer geistigen
Erneuerung, die der wirtschaftlichen an Umfang und Stärke kaum
etwas nachgibt. Und da ist es tröstlich, zu sehen, wie die Jugend
urit voller Kraft und mit Feuereifer an ihre schwierige Aufgabe
geht, deren Tragweite ihr gewiss nur selten bewusst ist. Irrtümer
können natürlich auch nicht ausbleiben. Und doch fühlt man sich
versucht, der üblichen, gedankenlosen Verhimmelung der „guten
alten Zeit" eine warme Wertung für die „gute junge Zeit" ent-
gegenzusetzen und ihren vorwärts stürmenden Mut zu achten und
211 ehren.

ZÜRICH FRANZA FEILBOGEN

345


	Die Pflicht

