
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Shaws Bibel

Autor: Lang, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748947

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SHAWS BIBEL
Die neueste Veröffentlichung Bernard Shaws, das von ihm

selbst als „metabiologischer Pentateuch" bezeichnete Stück Zurück
zu Methusalem, erregt und erschüttert in ungewöhnlichem Maße.
Das Buch, in des Autors fünfundsechzigstem Jahre in die Welt
gesandt, klingt wie ein Vermächtnis. Man denkt daran, dass der
Schriftsteller, der solange überjugendlich gewirkt hatte, durch den
Krieg weiße Haare bekommen hat; wird nachdenklich und
besinnlich.

Eine Krönung seiner Werke, wenigstens nach einer Richtung
hin, bildet das neue Stück, das schon gar keines mehr ist, sondern
nach allen Seiten über die Grenzen dieser Form hinausstrebt. Die
fünf Teile: „Im Anfang", „Das Evangelium der Gebrüder Barnabas",
»Es geschieht", „Die Tragödie eines- ältlichen Herrn" und „Soweit
der Gedanke reicht", die überdies — was ja zu erwarten war —
von einer riesigen Vorrede eingeleitet werden, würden für eine
Aufführung gut acht Stunden Zeit benötigen. In zwei festspielartigen

Darbietungen wäre es immerhin möglich. Es ist zu hoffen,
dass der Wagemutige, der das Experiment unternimmt, sich eines
Tages finden wird.

Wagemut braucht es. Denn dieses Stück ist nicht erdacht,
eine amüsierlustige Menge zu befriedigen. Ein höheres Ziel schwebte
dem Dichter vor: Er wollte eine „Legende der schöpferischen
Entwicklung" schaffen, „denn", sagt er, „der Glaube an die schöpferische

Entwicklung ist nun bereits eine Religion, ja ist unmissver-
ständlich die Religion des zwanzigsten Jahrhunderts, die in letzter
Zeit sich erhoben hat aus der Asche des Pseudo-Christentums, der
bloßen Skepsis, der seelenlosen Behauptungen und blinden
Verneinungen der Mechanisten und Neo-Darwinisten. Aber er kann
keine volkstümliche Religion werden, ehe er nicht seine Legenden,
seine Parabeln, seine Wunder besitzt."

Darum dies erstaunliche Bilderbuch, in dem der Meister des
szenischen Dialoges eine Fülle von Gesichten ausbreitet, beginnend
lrn Garten Eden mit Adam und Eva und endigend im Jahre
31,920 A. D. — Lilith, die Urmutter, die hier Adam und Eva
zeugte, beschließt das Spiel, wie sie es begonnen hat. Das großartig
einfache Wort Of life only there is no end fasst zusammen so

313



die Moral des Stückes als in lapidarster Form die Lehre, die es

versinnbildlicht.
Soll der Teppich der Geschehnisse hier ausgebreitet werden?

Ich versuche es, mir stets bewusst, nur einen unendlich dürftigen
Abklatsch der funkelnden Gestaltung geben zu können. Ohne eine
solche Analyse bliebe aber jeder folgende Kommentar unverständlich.

* *

I. Teil : Im Anfang.
Im Garten des Paradieses. Adam und Eva erkennen, das heißt,

sie werden von der Schlange gelehrt, was Tod, Liebe, Eifersucht,
Furcht, Ehe und andere derartige Urtriebe und Einrichtungen sind.
Um die unbekannte Ewigkeit zu binden, entschließen sie sich, ihr
Leben auf tausend Jahre anzusetzen. Der Lebenswille, der hinter
ihnen steckt und sie antreibt, beunruhigt sie nämlich in ihrer
bislang dauerlosen Existenz. („Adam: Ich möchte anders sein, besser,
wieder und wieder anfangen können, wie eine Schlange ihre Haut
abstreift, so mich von mir werfen können. Ich bin meiner selbst

überdrüssig. Und doch muss ich mich aushalten, nicht einen Tag
nur oder viele Tage, sondern ewig. Das ist ein fürchterlicher
Gedanke.")

Dadurch, dass sie zeugen lernen, erfinden sie zugleich für sich
selbst den Tod, aber für ihr Leben den Sinn.

Im zweiten Akt, der einige Jahrhunderte später spielt, tritt Kain
auf. Er hat Abel bereits getötet. Preist das Kriegerleben und schmäht
den Ackerbaustand seiner Eltern. Er hat den Mord erfunden und
die Wollust des fechtenden Lebens erfasst. („Ich habe mit einem
Eber und einem Löwen gefochten, zu erfahren, wer den andern
töten könnte. Ich habe mit einem Mann gefochten: Speer gegen
Speer und Schild an Schild. Es ist schrecklich, aber keine größere
Wollust gibt es. Ich nenn' das : Kampf. Wer nie gekämpft hat, hat
nie gelebt.")

Den überzeugenden Worten seiner Mutter, die das Elend
schildert, das seinesgleichen über die Familie bringen, kann er
entgegenhalten: „Ohne Gefahr bin ich nicht groß. So zahl' ich für
Abels Blut. Gefahr und Furcht folgen meinen Schritten allerwegen.
Ohne sie hätte Mut keinen Sinn. Und Mut ist's, Mut, Mut, der
das Lebensblut zu scharlachrotem Glanz aufpeitscht." Und später:

314



«Ich weiß nicht, was ich will, außer, daß ich etwas Höheres und
Edleres werden will, als dieser alte, stumpfsinnige Schaufler, den
Lilith hieß, Dir zu helfen, mich in die Welt zu bringen, und den
Du verachtest, nun er seine Arbeit getan hat."

Auch durch Kain spricht der Lebenswille, der neuen Formen
zustrebt, dunkel, aber drängend.

II. Teil: Das Evangelium der Gebrüder Barnabas.
Im Jahr 1924. Die zwei Brüder Barnabas, ein Theologe und ein

Biologe, geben den beiden Politikern Joyce-Burge (Lloyd George)
und Lubin (Asquith) ihre Entdeckung preis: Dass die Zivilisation
nur gerettet werden könne, wenn die Menschen sich entschließen
würden, ihr Leben auf dreihundert Jahre auszudehnen. Unbedingter
Wille würde das Experiment ermöglichen. Die Notwendigkeit hiezu
geht aus folgenden Worten eines der Brüder hervor: „Euer Friedensvertrag

war ein Fetzen Papier, bevor die Tinte darauf eingetrocknet
war. Die Staatsmänner Europas waren unfähig, Europa zu regieren.
Was ihnen fehlte, war ein Jahrhundert Schulung und Erfahrung:
was sie in Wirklichkeit gehabt hatten, waren ein paar Jahre Praxis
in einem Advokaturbureau, einem Geschäft, auf Hübnermooren
oder Golfplätzen. Und jetzt warten wir, während Riesenkanonen
auf jede Stadt und jeden Seehafen eingestellt werden und große
Flugzeuge bereitstehen, in die Luft zu fliegen und Bomben
abzuwerfen, von denen jede eine ganze Straße zerstören wird, und
Giftgas bereit ist, auf einen Schlag Tausende zu töten, bis einer
von Ihnen, meine Herren, in seiner Hilflosigkeit aufstehen wird,
um uns, die wir so hilflos sind wie er selbst, zu erzählen, dass
wir uns wieder im Krieg befinden" „Die Kraft, die hinter
der Entwicklung steckt, nennt sie wie Ihr wollt, ist entschlossen,
das Problem der Zivilisation zu lösen. Wenn sie es nicht durch
uns tun kann, wird sie sich ein besseres Werkzeug erschaffen. Der
Mensch ist nicht Gottes letztes Wort. Gott hat immer noch Kraft,
zu schaffen. Wenn wir sein Werk nicht ausführen können, wird Er
Gn Geschöpf bilden, das dazu imstande sein wird."

Ein junger, skeptischer Geistlicher, ein hypermodernes Mädchen,
Gn Stubenmädchen sind außer den Ersterwähnten Zeugen des
tiefbohrenden, doch höchst amüsanten Gespräches. Dem Evangelium
der beiden gelehrten Brüder stehen sie wie die beiden Politiker
sehr skeptisch gegenüber.

315



III. Teil: Es geschieht.
Sommer des Jahres 2170. Der Präsident Großbritanniens ist

zwar ein Brite, aber der Sanitätsminister eine üppige Negerin und
der Staatssekretär ein Chinese. Durch Zufall macht der Ministerrat
die erstaunliche Entdeckung, dass ein bestimmter Erzbischof 283
Jahre alt ist. Dies kommt aus, weil man alle Filmaufnahmen von
bekannten Männern, die in den letzten Jahrhunderten ertrunken
sind, vorführt, um eine amerikanische Erfindung gegen das Ertrinken
zu erproben. Der Erzbischof hat das gleiche Gesicht wie ein
Vorgänger im Amte, ein berühmter Präsident und ein bekannter
General. Es stellt sich heraus, dass auch die Ministerin für Inneres
dasselbe respektable Alter besitzt. Von weitern solchen Menschen
wird gemunkelt.

Auf Erden ist die neue Rasse entstanden. Das Gesicht der

Welt beginnt sich zu ändern.
IV. Teil: Die Tragödie eines ältlichen Herrn.
Wir befinden uns im Jahr 3000. Hauptstadt des britischen

Reiches ist nun Bagdad und England wird vom Geschlecht der

Langlebigen bewohnt, zu denen hin und wieder kurzlebige Briten
aus Mesopotamien wallfahrten kommen, um ein hier existierendes
Orakel zu erfragen. Sie müssen aber dann von den Jüngsten der

Langlebigen bemuttert werden, denn sie würden die magnetische
Ausströmung der Zwei- und Dreihundertjährigen nicht aushalten.

Allerlei Missverständnisse ergeben sich in der Unterhaltung
eines ältlichen britischen Vergnügungsreisenden mit seinen
Bewachern. Die Worte haben neuen Sinn bekommen für die neuen
Menschen. Deren ganze psychische Einstellung zur Welt ist eine
andere, da sie wissen, dass sie dreihundert Jahre zu leben haben.
Sehr viel vorsichtiger und weitrechnender sind sie darum.

Das Orakel wird von einer Delegation der Regierung von
Bagdad befragt. Der Premier des britischen Reiches erkundigt sich
bei der zu jeder Auskunft bereiten Pythia — ob Neuwahlen besser
im August oder im nächsten Frühjahr ausgeschrieben werden sollten.
Das Orakel sendet ihn heim als einen dummen Narren. Natürlich
wird er das zuhause nicht mitteilen, sondern seinen Parteifreunden

von einem dunklen Spruch erzählen.
Der ältliche Herr erliegt dem Einfluss der Atmosphäre der

Langlebigen, die er nicht aushält. Von Ekel und Weltmüdigkeit

316



ergriffen, wird er gnädig durch einen Händedruck der Pythia
ausgelöscht.

Man spürt: Es wird Zeit, dass die Kurzlebigen mit ihren
beschränkten Gedanken und Trieben, die schon als Anachronismus
zu wirken beginnen, von der Erde verschwinden.

V. Teil. Soweit der Gedanke reicht.
Im Jahr 31,920. Aus einem großen Ei wird ein junges Mädchen

geboren. Sobald es ihm entschlüpft, fängt es an, als
lebenshungriger Backfisch zu flirten. In einem solchen Ei wachsen die
jungen Menschen nun innerhalb zweier Jahre zu dem Zustand an,
der dem eines Zwanzigjährigen von heute entspräche. Die geistige
Entwicklung, die Menschen unserer Tage normalerweise etwa siebzig
Jahre kostet, verläuft nun innerhalb von vier Jahren. Mit zwei Jahren
deginnt demgemäß das Interesse an erotischen Dingen zu schwinden
und das Geistig-Individuelle zu überwiegen. Nachher geht es ins
Endlose so weiter. Eine obere Grenze besteht nicht mehr. Jeder
'ebt so lange — bis der Unglücksfall eintrifft. Die Konstitution
dieses Geschlechtes ist eben so delikat geworden, dass schon die
kleinste Verletzung genügt, den Tod herbeizuführen. Dies hilft zu
einer graduellen Eliminierung. Anderseits finden auch nicht viele
Geburten statt und jedes dem Ei entsprungene Geschöpf wird überdies

von einem Priester eingehend auf seine Lebenstauglichkeit hin
geprüft. Besteht es das Examen nicht, so wird ohne weiteres zur
schmerzlosen Wiederentfernung geschritten.

Den Zustand dieser Epoche schildern lange Gespräche zwischen
verschieden alten Wesen, in denen klar zum Ausdruck kommt, wie
auch hier überall Entwicklung und Übergang stattfindet und in
ledem Jahr ein anderer Horizont vorwaltet. Achthundertjährige
haben natürlich große Mühe, sich mit Vierjährigen (auf der Stufe
unserer Siebzigjährigen) zu unterhalten, an deren Interessen sie
keinerlei Anteil mehr nehmen. Anderseits ist denen das Denken
der Ältesten ein Buch mit sieben Siegeln. Doch wir erfahren da-
v°n, denn zwei Uralte bekennen ihre Sorgen, gestehen, wie sie
darunter leiden, nicht ganz Geist sein können, immer noch an das
Körperliche gebunden zu sein : „Es ist dies Zeug, dies Fleisch und

lut und diese Knochen und all der Rest, was unerträglich ist".
Nach den Gesprächen des Tages, die dieser Teil schildert, tritt

ünkelheit ein. In magischem Schimmer erscheinen die Schlange,
{

317



Adam und Eva, zuletzt Lilith. In erschütternden Worten zieht sie
das Fazit dieses Mysteriums.

Dies sind die Worte, mit denen sie das Stück beschließt: die
Quintessenz des Shaw'schen Credos:

„Sie (die Menschen) haben die Bürde des ewigen Lebens
auf sich genommen. Sie haben der Geburt den Stachel des Todes
entrissen. Das Leben bleibt ihnen, selbst in der Stunde ihrer
Zerstörung. Ihre Brüste sind ohne Milch, ihre Eingeweide sind
verschwunden, ihre Formen selbst sind nur Ornamente, die ihre
Kinder bewundern und liebkosen ohne Verständnis. Ist es genug,
oder soll ich wiederum mich bemühen? Soll ich ein Neues
erschaffen, das sie wegraffen und ein Ende mit ihnen machen
wird, wie sie ihrerseits die Tiere des Gartens vernichtet haben
und mit dem, was da kreucht am Boden und was da fleucht in
der Luft, aufgeräumt haben und mit allem, was nicht gewillt
war, das ewige Leben zu bejahen? Ich hatte Geduld mit ihnen,
lange, lange Zeit. Sie stellten mich auf eine harte Probe. Schreckliche

Dinge taten sie. Sie warfen sich dem Tod in die Arme
und schmähten das ewige Leben als eine Fabel. Ich war
übernommen von der Bösartigkeit und der Zerstörungswut der
Geschöpfe meiner Hände: Mars wurde rot, als er die Schande seines

Schwester-Planeten gewahrte: Grausamkeit und Scheinheiligkeit
wuchsen sich so abscheulich aus, dass das Gesicht der Erde mit
den Gräbern kleiner Kinder besät war gleich Narben, zwischen
denen lebendige Skelette auf der Suche nach schauderhafter Nahrung

herumkrabbelten. Die Schmerzen einer neuen Geburt wühlten
bereits in mir, als ein Mensch bereute und dreihundert Jahre lang
lebte. Ich wartete, um zu sehen, was daraus entstehen möchte.
Und so viel erwuchs daraus, dass die Greuel jener Zeit nun wie
ein böser Traum erscheinen. Sie haben sich von ihrer Gemeinheit

losgekauft und haben ihre Sünden weggeworfen. Ja, größte
Freude, sie sind immer noch nicht zufrieden: der Antrieb, den ich
ihnen gab an dem Tage, da ich mich in zweie brach und Mann
und Weib in die Weit brachte, peitscht immer noch in ihnen.
Nachdem sie Tausende von Zielen erreicht haben, streben sie dem

der Erlösung vom Fleische zu, dem Wirbel, der von der Materie
befreit ist, dem Wirbel aus reinem Geist, der, als die Welt begann,
ein Wirbel aus reiner Kraft war. Und ob auch alles, was sie getan

318



haben, nur die erste Stunde des unendlichen Werkes der Schöpfung
darstellt, so will ich sie doch nicht untergehen heißen, ehe sie nicht
diese letzte Schranke überwunden haben, die zwischen Fleisch und
Geist liegt, und ihr Leben von der Materie befreit haben, durch
die es immer zum Narren gehalten wurde. Ich kann warten : warten
und geduldig harren bedeutet nichts dem Ewig-Seienden. Ich gab
dem Weibe die größte Gabe: Neugier. Durch sie ist ihr Same
vor meinem Zorn gerettet worden. Denn ich auch bin neugierig
und habe immer geharrt, um zu sehen, was sie morgen tun werden.
Dass sie diesem meinem Hunger gute Nahrung geben mögen!
Dass sie vor allen Dingen, sag ich, sich vor Erstarrung behüien!
Denn an dem Tage, da ich, Lilith, Hoffnung und Glauben in sie

verliere, sind sie verdammt. In Hoffnung und Glauben habe ich
sie eine Weile leben lassen, in Hoffnung und Glauben sie manche
Male verschont. Doch mächtigere Geschöpfe als sie haben
Hoffnung und Glauben in mir getötet und sind von der Erde
verschwunden. Und ich werde sie vielleicht nicht immer verschonen.
Ich bin Lilith. Ich brachte Leben in den Wirbel aus Kraft und

zwang meinen Feind, die Materie, einer lebendigen Seele zu
gehorchen. Doch, indem ich den Feind des Lebens versklavte,
uiachte ich ihn zum Meister des Lebens; dahin führt alle Sklaverei.
Nun aber werde ich den Sklaven frei sehen und den Feind
versöhnt, den Wirbel ganz Leben und keine Materie mehr. Und weil
diese Kinder, die sich selbst Alte heißen, dem zustreben, will ich
weiter mit ihnen Geduld haben, wennschon ich wohl weiß, dass,
Wenn sie es erreichen, sie eins mit mir werden und über mich
hinwegschreiten werden, und Lilith nurmehr eine Sage und ein Sang
sein wird, deren Sinn entschwunden ist. Des Lebens einzig ist
kein Ende, und wennschon viele seiner Millionen Sternenbehausungen

leer sind und viele noch ungebaut und wennschon sein
weites Reich noch unerträglich öde und leer ist, so soll doch mein
Same es eines Tages erfüllen und seine Materie bis zu den fernsten

Grenzen beherrschen. Was aber jenseits sein mag, dafür ist
das Gesicht Lilith' zu beschränkt. Es ist genug, dass ein Jenseits
besteht."

* **
Dieser metabiologische Pentateuch erstaunt, erschrickt? Wie

soll er gewertet werden? Mit welchen Maßstäben gemessen? Vor

319



allem mag bemerkt werden, dass die Inhaltsangabe nur auf das

Werk hinweisen, nicht irgendwie Anspruch auf erschöpfende
Ausdeutung machen will, nur einen höchst fragmentarischen Begriff
von ihm übermitteln konnte.

Um zunächst vom Technischen zu reden: Der Dialog ist so

witzig wie immer und die Rede so funkelnd wie jederzeit bei diesem

geschliffensten Dialektiker des letzten Jahrhunderts. Bei aller
gedanklichen Zuspitzung: höchst selten steigert sich der Stil über
den Konversationsstil hinaus, mit der einzigen Ausnahme vielleicht
jenes abschließenden Epilogs Lilith', in dem und in der sich Anfang
und Ende des Werkes die Hände reichen. Manches wird allerdings
der gedanklichen Schulung des Lesers zugemutet. Die Bibel des

Neovitalismus wird nur Dem restlos verständlich sein, der sich in
dessen Gedankengängen schon wie ein Fisch im Wasser bewegt.
Ein Anderer, der von ferne davon läuten gehört hat, mag dem
kühnen Fluge der Phantasie folgen im sichern Besitze der Anfangsbasis,

ein Dritter, dem solche Lehre bislang gänzlich fernstand, mag
doch durch die plastische Darstellung erhoben und erregt,
vielleicht zum Teil gewonnen, sicher aufgerüttelt werden, seine
Anschauung über das Wesen und den Gang der Welt zu überprüfen.

Denn dies sei festgehalten : ermüdend wirken kann selbst für
den, der ohne Vorbereitung an das Stück herantritt, höchstens der

letzte, vielleicht ein wenig noch der vorletzte Teil. In allen andern
ist die Verlebendigung des Gedanklichen so stark, die Einkleidung
so reich, dass die Gefahr nicht auftritt, ja, an einzelnen Stellen

überwiegt das Episodische, für die große Linie Unbeträchtliche,
aber den Durchschnittsschauspielbesucher, besonders wenn er
Engländer ist, Amüsierende, in bedeutendem Maße. Das brillante
Geplänkel im zweiten Teil zwischen Joyce Bürge-Lloyd George und

Lubin-Asquith, in dem zwei Haupttypen unserer gegenwärtigen
Politikerzunft in alle Winkel ihrer Seele durchleuchtet werden, ist
voll bestrickender Einfälle, ohne doch im Grunde für den Verlaul
des Stückes mehr als einen Rahmen zu geben, um die Hoffnungslosigkeit

unserer Epoche zu schildern. Ins Jahr 1924 setzt der
Autor diese Unterredung, die im Rückblick Lilith' in die Zeit fällt,
da bereits „die Schmerzen einer neuen Geburt in mir wühlten, als

ein Mensch bereute und dreihundert Jahre lang lebte".

* **

320



Es ist also im Sinne Shaws die letzte Frist, die uns gestellt
wird. Dieser grimme Spötter, dessen sämtliche Stücke Tragikomödien

sind, wenn schon die Mehrzahl der Hörer sie nur als Komödien
gelten lassen will, dieser „ernsthafteste Mensch unserer Zeit",
als den ihn mit Recht G. K. Chesterton empfindet, sieht die Menschheit

an dem Abgrund, in dem die Saurier und andere „mächtigere
Geschöpfe" verschwunden sind, weil sie den Willen nicht
aufbrachten, ewig zu leben. Zur Katastrophe sind wir gekommen,
weil unsere Staatsmänner hilflos sind wie die Bürger, die sie
angeblich regieren. Nur der Übermensch wird uns retten können,
der eine Erfahrung von 300 Jahren überblicken wird, anstatt knapper
siebzig Jahre.

So kommt das Fazit der Shawschen Philosophie zum
Ausdruck. Viele, die ihn nur vom Hörensagen kennen, werden erstaunt
sein ob der Tiefe seines Pessimismus. Die, welche von seiner
Politischen Laufbahn wissen, von seiner unermüdlichen,
lebenslänglichen Propaganda um die Sache des Sozialismus vernommen
haben, wie er sich einen vernünftigen Kommunismus erhofft, in
dem die Armut nicht mehr geduldet wird, aber auch kein Müßiggang,

werden allerdings nicht so sehr betroffen sein. Der, der
einmal erfasst hat, wie das Prinzip der Empirie die britische Kultur

im Gegensatz zur lateinischen oder slawischen — wie ein roter
Faden durchzieht, wird auch begreifen, dass auf den Gedanken,
die Rettung in der Addierung der Lebensjahre zu suchen, nur ein
Brite kommen konnte. Himmelweit ist dieser Übermensch von der
diystischen Figur Nietzschescher Observanz entfernt Freilich hat
Shaw auch nie Maßlosigkeit und Gewalt verherrlicht, nie
Dithyramben über Kampf und Kämpferisches geschrieben. Klarheit, durch
Ironie gemildert, dem war sein Streben zugewandt. Als Fechter
freilich darf man ihn empfinden; doch mit Fleurets nur, nicht mit
Schwertern.

*
Und ein Brite ist Shaw, trotzdem er in Dublin geboren wurde.

Seine Familie stammte ursprünglich aus Yorkshire, und er ist als
Protestant aufgewachsen, im engen Kleinbürgermilieu. Obschon
Ire, ist er doch durch ebenso viele Welten von der katholischen
Bauernpoesie der Yeats und Synge getrennt als von den Traditionen

der Stockengländer. Dies muss man immer im Auge be-

321



halten, um seine geistige Entwicklung, die ganz in London — und

gar nicht in Dublin — verlief, verstehen zu können.
Er ist ein Brite, der nur aus der britischen Kultur zu verstehen

ist, die er letzten Endes bejaht, gerade durch seine beißende Kritik.
Ein Brite ist er einmal dadurch, dass er durchaus ein homo poli-
ticus ist, durchaus sich mit dem öffentlichen Wesen verwachsen
und verbunden fühlt. In der Tat gibt es kaum eine Sache, von
der er mit größerm Stolz spricht, als von seiner sechsjährigen
Amtung als Mitglied des Gemeinderates von St. Pankraz in London,
wobei er sich als der Ausdauerndste und Unermüdlichste in der
Kleinarbeit der Verwaltung erwies. Dies muss einmal betont werden,
weil man oft allzu sehr durch das Wort Ire getäuscht, ihn als der
Kultur Englands entrückt und fremd vermutet. Seine negative und
destruktive Tendenz, die den zufälligen Anhörer seiner Stücke
vielleicht allzuoft verführt, darin seinen ausgesprochensten Wesenszug
zu sehen, ist durch, wenn auch wohl nicht so brillante, doch jedenfalls

ebenso ausgesprochene andere, positive Strömungen in ihm im

Gleichgewicht gehalten.
Gerade das Positiv-Schöpferische in ihm, das in manchen seiner

letzten Stücke — mit Ausnahme von Heartbreak House, das, aus
der tiefsten Verzweiflung des Krieges geboren, eine Generalabrechnung

mit unserer Zeit darstellt — deutlicher und deutlicher
hervorgetreten ist, hat nun in Zurück zu Methusalem eine Fülle und
Rundung angenommen, die das Werk als Krone seiner Schöpfungen
erscheinen lässt. Darin hat er, unbeschadet aktueller Anspielungen
und funkelnder, doch wohl aber ephemerer Diversionen, eine Stufe

erreicht, die ihn definitiv in die Reihe der ganz großen Gestalter
stellt. Er hat nicht nur ein Persönlichkeitsbild, nicht nur ein Zeitbild,

sondern ein Weltbild geschaffen, wie es alle ganz großen
Geistesheroen, ein Dante, ein Shakespeare, ein Goethe, getan haben.

* *
*

Dieser letzte Name erweckt eine Fülle von Assoziationen.
Seltsame Vergleichswünsche wachsen auf. War nicht Goethe auch ein
Mann von vielseitigstem Interesse, tätig und anschauend, Dichter
und Praktiker, Schöpfer und Kritiker, den Naturwissenschaften
zugetan wie den Künsten? Bernard Shaw — ist es genug bekannt,
dass man es verschweigen sollte? — hat sich hervorgetan als

322



Biologe, Soziologe, praktischer Politiker und Journalist,
Musikkritiker, Kunstwerter, Religionshistoriker. Sein Umkreis, wenn auch

verändert, entsprechend dem veränderten Rhythmus des zwanzigsten
Jahrhunderts, ist reichlich so umfassend wie der des Großen von
Weimar. Dies zwar ist es nicht, was hauptsächlich zu betonen wäre,
wenn schon darauf hingewiesen werden mag, dass manche Goethe
als ersten „Schriftsteller", aber nicht ersten „Dichter" gelten lassen
wollen und anderseits vielen in Shaws Schöpfungen der
„Propagandator" unleidlich ist.

Viel tiefer geht die Parallele. Beide scheinen mir im Alter in
ein Werk das Wesentliche ihres Weltbildes kristallisiert zu haben.
Den Faust grüßt über das Jahrhundert Zurück zu Methusalem.
Beide haben viel früher bereits den Anlauf zum großen Werk
genommen, und sind auf halbem Wege stehen geblieben. Der erste
Teil des Faust entspricht dem jetzt nahezu zwanzig Jahre alten
Man and. Superman; ja soweit geht die Vergleichsmöglichkeit: die
Walpurgisnacht, in der Gefühlsabgründe aufgedeckt werden, die in
der Haupthandlung nicht zu ihrem Rechte kommen, findet im krausen
Traum des dritten Aktes von Man and Superman ihr Gegenstück,
der eigentlich die Keimzelle von Zurück zu Methusalem geworden
ist. Man, missverstehe nicht: Damit soll nur angedeutet werden,
dass die Gefühls- und Gedankenkomplexe, die sich in den beiden
Zwischenstücken ausdrücken, weil ihre Unplastizität offensichtlich
ist, wohl am Tiefsten mit unausgegärtem Unbewussten, d. h. in der
Folge weiter zur Exteriorisierung Drängendem zusammenhängen.

Diese Parallele, so sehr sie bestrickend ist, lässt sich natürlich
nur eine Weile lang verfolgen, wie das mit allen solchen
Ausdrucksgeburtshelfern zu gehen pflegt. Doch soll noch hervorgehoben
werden, dass das uralt ewige Motiv — wohl weil es alle schöpferischen

Menschen am tiefsten bedrängt — der künstlichen Menschen-
iabrikation wie in Faust II so auch im letzten Teil des Methusalem
angetönt wird. Hier wie dort bricht auch der Horror aus, der uns
ergreift, wenn wir an die Tür pochen, hinter der unmittelbar das
Unsagbare sein erschreckendes Gesicht birgt.

* **

Doch damit mag es auch mit diesem Vergleichsspiel sein
Bewenden haben. Wo sich das Werk Shaws von dem Goethes rund-

323



weg unterscheidet, dort liegt eben die Wichtigkeit, die es als
Ausdruck unserer Zeit hat. Ja, um es richtig in die Geistesgeschichte
einreihen zu können, sollten wir schier noch einen scharfen Blick
auf die Göttliche Komödie werfen. So könnte man ungefähr
argumentieren: Das Dante'sche Werk ist die dichterische Gestaltung
eines einheitlichen und logisch geschlossenen Credos. Die
Großartigkeit des Weltgesichtes, die daraus spricht, verbürgt wohl im
selben Maße als die Gewaltigkeit seiner Sprache seinen Ewigkeitswert.

Immer wird die Menschheit, wenn sie der ephemeren
Schöpfungen überdrüssig geworden ist, eben wieder zu jenen Darstellungen
greifen, die ihr innerstes Bedürfnis nach Synthese befriedigen und
die wertende Vernunft, deren ganzes Wesen in dieser Richtung
strebt, wird solchen Werken in der Hierarchie den Ehreupiatz
einräumen. Einer im Wesentlichen geschlossenen und einheitlichen
Kultur gleich scheint uns heute das Mittelalter, aus dem letzten
Endes doch die Göttliche Komödie entsprungen ist. In der Idee
sicherlich war die Katholizität damals ein durchaus anerkanntes

Prinzip.
Der Faust nun, obschon nach allen Seiten an Tiefstes rührend,

ist großartig nicht so sehr durch eine positive Synthese, sondern
vielmehr durch die konsequenteste Gestaltung des antithetischsten
Typus, den die Weltliteratur kennt. Wyneken hat in ihm einmal
die Auseinandersetzung der mittelländischen mit der germanischgotischen

Kultur sehen wollen. Vielleicht ist es richtiger, darin die

Darstellung der Gespaltenheit des germanisch-gotischen, unter einem
andern Aspekt aber vielleicht eher überhaupt des modernen Menschen
zu sehen.

Unter diesem modernen Menschen nun aber können wir nichts
anderes verstehen, als den Menschen, wie er uns als Produkt des

zwanzigsten Jahrhunderts erscheint. Die bejahende, ja enthusiastische
Wertung des Faust hat nun tatsächlich zugenommen in dem Maße,
als die Menschheit des zwanzigsten Jahrhunderts in seinem Helden
ihr Spiegelbild fand. Nicht nur in seinen letzten Partien, in denen
das kapitalistische Zeitalter aufdämmert, ist der Faust eine Vorwegnahme

des modernen Menschen, des Menschen der letzten
Generationen, sondern in seiner ganzen Anlage: der Brüchigkeit und
Gespaltenheit seines Helden, dem darin herrschenden grimmen Widerstreit

zwischen Verstand und Gefühl, Wille und Gewissen, Wissen-

324



Schaft und Religion (woraus immer Magie entsteht), wie uns jede
Seite dartut.

Goethe hat den kommenden Typus zuerst in sich gespürt.
Als echter Dichter, als in der Zeit stehender Dichter, als Vater der
neuen, aufdämmernden.

*
Und nun : um auf Shaw zurückzukommen : Ist der Vergleich

mit dem Faust erlaubt, als der letztnächsten Dichtung dieses
metaphysischen Charakters, so wohl auch mit der Göttlichen Komödie?
Als dichterische Darstellung einer neuen Religion, eines neuen
Glaubens will das Werk empfunden werden, als Bibel der „Religion
des zwanzigsten Jahrhunderts", die Shaw als allgemeine bereits
empfindet, wennschon sie ihre Form noch nicht gefunden habe.
Der erste Versuch einer solchen Formgebung bedeutet das
vorliegende Buch. Es ist Shaws Meinung, dass „hundert geschicktere
und elegantere Parabeln von jüngern Händen die meinige bald
soweit zurücklassen werden, als die religiösen Bilder des fünfzehnten
Jahrhunderts die Versuche der ersten Christen in der bildlichen
Darstellung zurückließen". Nach ihm müssten wir den vorerwähnten
Vergleich mit der Göttlichen Komödie nun also beschränken, nachdem

er uns gedient hat, die Frage in den Brennpunkt der
Aufmerksamkeit zu stellen. Nicht Abschluss und Krönung einer neuen
Lehre ist dies Werk, sondern erste Gestaltung. Am Anfang einer
Entwicklung denkt sich Shaw zu stehen, in der ein neuer Glaube,
der eine neue synthetische Kultur bauen wird, entsteht. Darum sei

noch einmal betont: Hinter der Brillanz dieses Buches steckt Wille
und Glut des Apostels. Es ist Shaw bitter ernst mit dem, was er
-sagt, und wie er die Zukunft malt, so schaut er sie. Sein Ziel?
Die endlich organisierte Menschheit. Der auf vernünftiger Basis nach
den Maßstäben des gesunden Menschenverstandes von der Blüte
der Intelligenz verwaltete Sozialstaat. Entwicklung heißt ihm : Mehr
und mehr wird die Vernunft über das Reich der Sinne herrschen.
Shaw, der Puritaner, Abstinent, Vegetarianer, Denker, schildert
'n seinem letzten Werk, wie er den Gang der Zukunft erhofft. Er
glaubt aus Hunderten von Anzeichen entnehmen zu können, dass
sein Werk nur der erste Gestaltungsversuch einer anbrechenden
neuen Lebenseinstellung, neuen Religion, neuen Kultur sei. Einer,
die endlich wieder einheitlich und allumfassend (katholisch) sein

325



wird. Für ihn ist das Ende unserer anarchischen Zeit dicht bei der
Hand, muss bei der Hand sein, wenn nicht gänzliche Vernichtung
uns auffressen soll. Die große finale Synthese schaut er und fühlt
er in allen Gliedern. Als Mystiker, der er im Grunde ist, gleich
allen wahrhaft schöpferischen Menschen.

$
*

Und darum ist dies Buch von Bedeutung. Es ist nicht nur
das wichtigste Buch, das Shaw geschaffen hat, nicht nur vielleicht
sein letztes großes Werk, nicht nur sein philosophischstes.

Es ist mehr. Es ist ein Denkmal einer großen Strömung im
heutigen England, aber wohl auch mehr als das: einer Strömung in
der Welt von heute. Ob die darin verkündete Voraussicht sich
erfüllen wird, darüber wird man sich streiten dürfen. Ob das
kommende Jahrhundert ihm recht geben wird und ihn das Jahr 2000

so repräsentativ und vorausahnend empfinden wird, wie wir den
Verfasser des Faust empfinden — es ist müssig, sich dazu heute

zu äußern.
Aber jedenfalls ist es erstaunlich und nicht ohne tiefere Bedeutung,

dass in diesen Jahren in dieser Nation von zwei Männern,
die manchem als die zwei bedeutendsten lebenden Schriftsteller
dieses Landes gelten, zwei Bücher veröffentlicht wurden, die im
Grundlegendsten eine enge Verwandtschaft aufweisen. Wells gab
in seiner sensationellen Outline of Ftistory eine Darstellung der
Geschichte, nicht nur der Menschheit, sondern der Welt, reichend
von der Entstehung des. Lebens zum Frieden von Versailles. Shaw
nun schreibt die Bibel des neuen Weltgefühles. Mag man Wells'
Einbeziehung der vorgeschichtlichen Zeit in seiner Weltgeschichte
als ein Anknüpfen an die Tendenz der mittelalterlichen
Weltchroniken empfinden, die auch mit der Erschaffung der Welt
begannen — damals allerdings gemäß der biblischen Überlieferung,
nun gemäß der naturwissenschaftlichen —, so kann das Buch Shaws
in Parallele gesetzt werden mit jenen Mysterienspielen, die der
Masse im prunkenden Gewände des Schauspieles die vielleicht
entschwundenen Details der biblischen Überlieferung wieder in Herz
und Seele riefen.

Nur dass jene Spiele schon auf der Tradition aufbauten, während

er sie erst schaffen will, dass jene das Anerkannte schilderten,
während er das von ihm Erfühlte zum Anerkannten machen will.

sjc

*
326



Alle diese Vergleiche holpern darum letzten Endes ein wenig.
Originales lässt sich immer nur ja zum Teil aus Bekanntem erdeutlichen.

Sein Vorzug liegt gerade darin, dass es Eigenwert ist, der
nirgends zuvor bestund, dass Einmaliges und Persönliches sich darin
kund tut. So sehr das Hineinstellen in den nationalgeschichtlichen
und weltgeschichtlichen Zusammenhang reizen mag, so soll doch
darüber nicht vergessen werden, dass wer schaflt, immer nur der
einzige ist: die Persönlichkeit.

Besonders deutlich ist dies doch bei Shaw. Ein Trotziger,
Einsamer ist er in seinem ganzen Leben gewesen. Wie Spitteier,
blühte sein Erfolg spät, um allerdings vielleicht um so dauerhafter
sich zu erweisen. Nie hat er sich dem Markte verkauft, lieber sich
verkennen und missachten lassen. Man vergisst heute ein wenig
oft, dass sein erstes Stück aufgeführt wurde, als er sechsunddreißig
war, dass aber sein Ruhm, an dem zudem sein Vaterland erst im
letzten Aufgebot sich beteiligte, erst zwischen seinem fünfzigsten
und sechzigsten Jahr einsetzte, dass der Glücksfall einer späten,
fördernden Heirat, wiederum wie bei Spitteier, seinem Leben die
definitive Wendung zu den Höhen gab.

Trotz oder vielleicht gerade wegen seinem brennenden Anteil
am Gesamtleben, seinem Trieb zur politischen Tätigkeit im höchsten

Sinne, ist er im Grunde ein leidenschaftlicher Individualist.
Ja, vielleicht gerade, weil er zu gut die Untiefen des Individualismus

erfahren hat, ist er nun so heftiger und schroffer Vertreter
der Doktrin, die bei unintelligenter Auslegung den Tod des
Individualismus bedeutet, darum instinktiv von allen Individualisten
gefürchtet wird : des Staatssozialismus (Webb'scher Observanz).

Und doch : Vielleicht gerade darin wird er einem kommenden
Zeitalter als einzig typisch und entwicklungsvorahnend erscheinen.
Falls nämlich dieses kommende Zeitalter erkennt, dass der reine
sozialistische Staat nur dann verwirklicht werden kann und erst
dann, wenn der schöpferische Individuelle in Freiheit bereit ist,
sich dem Dienste des Staates zu weihen, und — in mancher
Beziehung sicherlich — zu opfern. Dies nun ist die Haltung Shaws,
m seinem Leben vielleicht noch mehr als in seinen Büchern. Er
ist davon durchdrungen als der einen Notwendigkeit, die uns bevorsteht.

In seinem metabiologischen Pentateuch sieht er die
Möglichkeit der Erfüllung der Staatsform, die ihm vorschwebt, als ab-

327



hängig von der Verlängerung des Lebens und der Erfahrung. An
anderer Stelle hat er dargelegt, dass sie hervorragend bedingt ist

von einer konsequenten Erziehung im Sinne der Dienstbereitschaft
fürs gemeine Wohl.

* **
Vor allem strahlt sein neues Buch als Werk seiner Persönlichkeit.

Ist typisch für ihn im höchsten Maße. Stellt seine
Philosophie ins hellste Licht. Gibt viel reiner als die meisten seiner

sonstigen Stücke Aufschluss über das, was ihn im Innersten bewegt.
Docli daneben wird es interessieren : den Naturwissenschafter,

der hier plastisch sieht, was langfädige und trockene Schmöcker
ihn lehren; den Soziologen, der in concreto vorgeführt bekommt
die Etappen der hypothetischen Entwicklung; den Politiker, der
sub specie aeternitatis über sein Handwerk urteilen lernt; den

vergleichenden Völkerpsychologen und Kulturhistoriker, der hier
ein Zeichen mehr sieht, dass sich im angelsächsischen Kulturkreis
vorbereitet die Kristallisierung eines neuen Glaubens, eines neuen
Weltgefühles, einheitlich, geschlossen ; eine Synthese des religiösen
und wissenschaftlichen Menschen, wie sie die letzten Jahrzehnte
immer lauter und stürmischer verlangt haben.

Alle, die lebendigen Geistes in der Gegenwart stehen und ihre
Blicke suchend in die Vergangenheit und fragend in die Zukunft
richten, geht das Buch an.

LONDON PAUL LANG

WANDRER IN DER NACHT
Von CÉCILE LAUBER

Nun liegen sie wieder in ihrem schlechten, bleiernen Schlafe,
Der sie zur Leiche macht und bedrückt und kettet.
Keiner stemmt sich dagegen und denkt, wie er sich rettet,
Jeder gehorcht der uralten Gewohnheit als träger Sklave.

Stunde um Stunde zerrinnt ungelebt und einerlei.
Lautlos schreitet der Mond von Dach zu Dache,
Fällt herab und liegt zersplittert in einer Lache;
Und ich wandre verächtlich an all den Häusern vorbei.

328


	Shaws Bibel

