Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Metaphysische Streifziige

Autor: Spoerri, Th.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

METAPHYSISCHE STREIFZUGEY

DAS MITTELALTER

Drei Zeugen des Mittelalters wollen wir heraufbeschwéren: den
Helden Roland, den Ritter Parzival und den Biirger Dante Alighieri.

Das alt-franzésische Rolandslied wird mehr die allgemeine
Struktur der mittelalterlichen Volksseele zeigen, wihrend der deutsche
Parzival vor allem die inneren Tiefen eines einzelnen mittelalter-
lichen Menschen ahnen ldsst. Die franzosische Literatur ist ja
liberhaupt darin unerreichbar, dass sie in wunderbarer Klarheit
die grofen Lini¢h des menschlichen Gesellschaftslebens zeichnet
und die Einzelpersonlichkeit von diesem Hintergrund sich abheben
lasst; die deutsche Literatur liebt es mehr, zu zeigen, wie der Ein-
zelne mit sich selber fertig wird, wie aus der Tiefe der einsamen
Seele die Schicksalsmichte heraufsteigen, mit denen der Mensch
siegend oder unterliegend ringen muss. Die italienische Literatur
bringt in der Divina Commedia die Synthese: den Einzelnen, der
die Allgemeinheit so in sich aufgenommen hat, dass er sie iiber-
ragt und auf diese Weise ein Einzelner bleibt.

Ed

ROLAND

Er ist der eigentliche Held des Mittelalters. Von ihm haben
jene Jahrhunderte getriumt, bis die Renaissance ihn mit spét-
tischem Licheln in ihren Reigen zog.

Wenn wir — von unserer modernen Literatur herkommend —

In das Rolandslied hineinschauen, so fithlen wir uns zuerst zu-
—h‘_—_—&

1) Siehe Wissen und Leben vom 20. Oktober 1921.

Wissen und Leben. XV.Jahrg. Heft 7 (20. Januar 1922)

301



riickgestoBen von der brutalen Materialitdt, die sich darin auswirkt.
Nichts als Panzer, Waffen, Rosse, Wunden, Tote, diistere Felsen-
landschaften. Welch ein himmelweiter Unterschied von Werther.
der sich um eines Migdeleins willen das Leben nimmt, zu diesem
eisenstarrenden Roland, der nicht einmal beim Sterben an seine
schone Braut denkt! Und sogar das Geistige, Heilige tritt in korper-
licher Form auf: ein Zahn des heiligen Petrus, Blut vom heiligen
Basilius, Haare vom Herrn Sankt Denis, ein Stiick vom Gewand
der heiligen Maria.... Und Roland bildet sich wunder was ein
tiber diese Heiligtiimer, die im goldenen Knauf seines Schwertes
verborgen liegen.

Aber welche Augenweide! welche Wucht der Darstellung!
Wie kraftig wirkt es, wenn innere Vorgdnge als Trdume und
Visionen dargestellt werden, wenn Gemiitsbewegungen sich sofort
im korperlichen Ausdruck kundgeben! Es heifit nicht: Roland war
tief bewegt ob diesem Anblick — sondern: In Ohnmacht sinkt
Roland auf seinem Rosse; nicht: Sie waren einander wieder zu-
getan —, sondern: Sie lehnen sich bei diesem Wort zusammen.
Unausldschlich prigen sich die symbolischen Gebidrden ein, in
denen ganze Entwicklungen sich zusammenballen._Der ganze Verrat
Ganelons offenbart sich schon in jener Szene, in der er — ohne
Absicht — den Handschuh, den ihm Karl iiberreicht, fallen ldsst.

Die ganze Masse dieser Korperlichkeiten wird in Bewegung
gesetzt durch eine Grundleidenschaft: den Kampigeist.

Ein grofler Schlachtenfries ist das Rolandslied, al fresco hin-
gemalt in drei Hauptgemailden: Ganelons Verrat, Rolands Tod,
Karls Rache. Alles iiberragt durch die schaurig-blutige Schlacht von
Ronceval. Und welch ein Gewimmel von Einzelkimpfen beim
ndheren Zusehen!

Auch in der Ferm &duflert sich dieser Kampfgeist. Nach dem
Gestaltungsprinzip der Symmetrie 16st sich alles auf in ein Gegen-
iiber von zwei gleichen Teilen. Zwei grofie Lager bekimpfen
sich: die Christen und die Heiden. Auf der einen Seite als Fiihrer
Karl, auf der andern Seite Marsilius. Jeder ist umgeben von einem
Kreis von zwolf Paladinen, unter denen der Nefie des Koénigs her-
vorragt. Wie jede Gestalt ihre Gegengestalt findet, so jede Szene
ihre Gegenszene. Die Haupischlacht von Ronceval zerfillt in zwei
Szenenfolgen: in der ersten ragen zehn Einzelkidmpfe hervor, in

302



denen jeweilen der heidnische Ritter #u Boden geworfen wird, in
den entsprechenden Gegenszenen unterliegt immer der christliche
Held. So stark wirkt das Symmelrieprinzip, dass sogar die zentrale
Schlacht von Ronceval ein Gegenstiick bekommen muss: die nach-
traglich eingefiigte Baligantepisode. Aber wie grandios einfach
wirken bei dieser Anordnung die einzelnen Gemdlde!

Ins Innerste des Kunstwerks dringen wir, wenn wir uns von
einem dritten Stilmittel fiihren lassen. An allen wichtigen Stellen
der Dichtung wiederholt namlich der Dichter in zwei oder drei
aufeinanderfolgenden Abschnitten mit andern Worten und Asson-
nanzen den gleichen Inhalt. Man braucht nur diese sogenannten
laisses similaires aufzusuchen, um zu sehen, welches fiir den Dichter
die Angelpunkte des Geschehens sind:

1. Ganelon, als Friedensvermittler beim Sarazenenkoénig, lenkt
den Hass der Heiden auf Roland und bereitet so den Verrat vor.
2. Beim Nahen des iibermachtigen Sarazenenheeres in den pyre-
ndischen Engpidssen verweigert Roland, der Anfiihrer von Kaiser
Karls Nachhut, sein Horn zu blasen, trotz den dringenden Er-
mahnungen seines Freundes Olivier. 3. Mitten in der morderischen
Schlacht méchte Roland doch das Horn blasen, aber Olivier wider-
setzt sich nun mit trotzigem Hohn. 4. Ermuntert durch den Erz-
bischof Turpin blast Roland sein Horn, vor Anstrengung zerspringen
seine Schliafen, aber der Ton hallt michtig in die Ferne. 5. Wir-
kung des Hornrufs auf Ganelon und Karl. 6. Abschied Rolands
von seinem Schwert. 7. Sein Tod. 8. Karls Klage.

Alle diese Szenen haben den gleichen heimlichen Mittelpunkt:
den Begriff der Ehre. Die gesellschaftlichen Beziehungen und An-
Schauungen spielen iiberhaupt eine grofie Rolle im Rolandslied.
Das Verhaltnis zur Sippe, zu den Kampfgenossen, zum Fiihrer, zur
Kirche, die Formen und Formeln des Umgangs, die gemeinschaft-
lichen Konventionen und Gesetze: das alles bestimmt das Handeln
und Denken der Menschen mehr als ihr subjektives Empfinden.
Und indem man die Stellung der Andern anerkennt, will man
selber auch anerkannt sein. Das Streben nach Ehre ist das treibende
Motiv alles Geschehens. Der abgrundtiefe Hass Ganelons gegen
Seinen Stiefsohn Roland, wie er sich kundgibt in den ersten laisses
Simi]ques, stammt aus einem Ehrenkonilikt: Ganelon gehort zu
den Alteren, die nach Frieden verlangen und in die Heimat zu.

303



riickkehren mochten; Roland& ist der Anfiihrer der Jungen, die den
Krieg bis zur volligen Vernichtung des Feindes predigen. Bei
Anlass der Friedensvorschldge des Marsilius platzen die Gegen-
sdtze aufeinander. Roland reizt durch seinen Spott den kampfes-
miiden Ganelon bis zur wahnsinnigen Wut.

Wenn der Glanz, der vom jungen Roland ausgeht, der Anlass
war zu dem Verrat, so wird der Anschlag gegen die Christen erst
zum Verhdngnis durch das UbermaB des Ehrgefiihls in Roland
selber. Das zeigen die zweiten laisses similaires. Roland konnte
noch das Heer Karls herbeirufen, aber er ist berauscht vom Ge-
danken der kommenden Schlacht. Er denkt an seine Ehre. ,Man
konnte ein Spottlied iiber uns singen®, antwortet Roland auf das
Drangen Oliviers. ,Es gefalle Gott nicht, dass {iber mich und meine
Verwandtschaft ein Tadel falle um dieser Heiden willen.*

Das ist die tiefe Tragik jedes hochgesinnten Strebens, dessen
Schauplatz die duflere Welt ist, dass es durch die Beharrungskrait
iiber die Grenzen seines Wirkens hinausgerissen wird. Wallenstein,
Jiirg Jenatsch, Napoleon sind bis zu einem gewissen Augenblick
objektiv, sie bringen bis zu einem gewissen Punkt eine neue Ord-
nung, bis zu einem gewissen Grad erfiillen sie eine Mission, dann
aber ergreift sie die demesure, sie durchbrechen das Weltgefiige
um ihrer Einzelpersonlichkeit willen und werden dadurch schuldig.
So auch Roland, der Kimpe Gottes wider die Heiden; er ldsst
sich berauschen von seiner Sendung; seine Kampflust nimmt ihm
vollends alle Besinnung, und so fiihrt er das Ungliick von Ronceval
herbei. Aber in seiner Niederlage sirahlt seine Heldenhaitigkeit
nur um so heller. Der Gipiel des Rolandsliedes ist des sterbenden
Ritters Abschied von seinem Schwert. Der Klagegesang um Durendal
ist zugleich das Lebenslied Rolands; denn sein Schwert ist das
greifbare Zeichen seiner Streitbarkeit, seiner Ritterehre. Vergeblich
sucht er es an eiiem Marmorblock zu zerschmettern; Rolands Ehre
kann nicht untergehen, der Klang seines Schwertes wird durch das
ganze Miltelalter tonen, die ganze Eroberungslust, Kampfesireudig-
keit und Ehrsucht jener Zeit hat in ihm ein leuchtendes Sinnbild
gefunden.

PARZIVAL

Wie lebendig tritt uns der Knabe Parzival bei Chrestien de

Troyes entgegen. Der ganze mittelalterliche Ritter steckt schon in

304



ihm, trotzdem die Mutter ihn von jeder Ritterschait ferngehalten
hat. Aber liegt nicht das Ritterwesen schon jedem Knaben im
Blut, auch den heutigen: die Eroberungslust, die Gier nach sach-
lichem Besitz, die Sammlerlust, die auf einem Gebiet wenigstens
alles zusammenraffen will, die Experimentierlust, die alle Dinge der
Erkenntnis unterwerfen will, der derbe Wirklichkeitssinn, dem alle
Sentimentalitit fremd und verhasst ist, — die Streithaftigkeit, die
tiberall Kampf sucht in Arbeit, Spiel und Lektiire, die oft als grau-
same Gewalttatigkeit oder als boshafter Hohn oder als bissiger Trotz
auftritt, — die Ehrsucht, die zwar mit peinlichem Rechtsgefiihl die
gesellschaftlichen Beziehungen wahrt, Kameradschatt iibt, jeden ver-
folgt, der durch Bevorzugung, Eigenbrodelei oder Verrat aus der
Gemeinschaft hervor- und heraustritt, die aber Anerkennung verlangt
und mit aller Leidenschaft sich gegen Missachtung oder Hohn wehrt,
die nétigenfalls mit unlautern Mitteln, durch Prahlerei Ruhm zu erwer-
ben trachtet. Alles ertriigt ein Knabe, nur nicht ein Dasein ohne Ehre.

So tritt Parzival auf. Er eilt an einem hellen Friihlingsmorgen
in den Wald und sofort beginnt er; seine Wurfspiefie um sich zu
werfen. Wie er ein ungewohntes Gerdusch hort, stellt er sich in
Kampfbereitschaft auf. In die Waldlichtung treten Ritter, er aber
meint, es seien Engel und wirft sich zu Boden, alle Gebete aui-
sagend, die ihn seine Mutter gelehrt hat. Wie der Anfiihrer der
Ritter auf ihn zukommt, gibt er auf seine Fragen keine Auskunit,
sondern bestiirmt ihn mit neuen Fragen: Wer er sei? Was er in
der Hand trage? Ob man die Lanze auch werfe wie die Spiefie?
Wozu der Schild niitze? Was er fiir ein Kleid habe? Ob er so
auf die Welt gekommen sei? Wo der Konig wohne, bei dem man
Ritter werden konne?

Gedankenvoll eilt dann der Knabe nach Hause, wo ihn voller
Sorgen die Mutter erwartet. Kaum spricht er das Wort ,Ritter®
aus, fillt sie in Ohnmacht. Und wie sie aufwacht, erzihlt sie ihm
unter Trinen, dass aller Schmerz ihres Lebens von der Ritterschaft
komme, Ihre zwei Sohne sind im Zweikampi umgekommen, ihr
Gatte ist vor Gram dariiber ins Grab gesunken. Er, Parzival, ist
¥hr allein iibriggeblieben. Um ihn nicht auch noch zu verlieren,
ISt_ sie in die Einsamkeit gezogen und hat alles, was an Rittertum
Crinnerte, von ihm ferngehalten. Er sei ja ihr einziger Trost, ihre
€inzige Freude, ihr einziges Hoffen.

305



Nur mit halbem Ohr hort der Knabe auf diese herzzerreilende
Mutterklage, und kaum hat sie zu Ende gesprochen, wirft er trocken
hin: ,Gebt mir schnell zu essen; denn ich will den Koénig auf-
suchen, bei dem man Riiter werden kann ... .“

Gldnzend erzdhlt dann der franzdsische Dichter den Aufschwung
und die weltlichen Taten des Rilters. Das eigentliche Thema der
Dichtung: die Verinnerlichung des Rittertums — wird aber erst bei
Woliram von Eschenbach in seiner ganzen Tiefe durchgefiihrt.
Erst der deutsche Dichter weil uns Stiick fiir Stiick die Wandlung
glaubhaft zu machen, die den trotzigen, mit Gott hadernden Ritter
zur reuigen Unterwerfung und Demut fithrt. Wie ist es kenn-
zeichnend fiir den franzosischen Dichter, dass der Einsiedler von
dem reuigen Parzival verlangt, dass er als Busse ins Miinster zur
Messe gehe, dass er die Priester ehre und den Jungirauen, Witwen
und Waisen helfe. Beim deutschen Dichter dringt der Einsiedler
vor allem auf Wandlung der Gesinnung. Indem er den Ritter seine
einfache Lebensweise teilen ldsst, durch mannigfache Belehrung,
durch allerlei Beispiele ihm ,die Grenzen des eigenen Wesens zu-
gleich und die Unendlichkeit der uns umgebenden Michte vor das
geistige Auge stellt® (E. Martin), fithrt er ihn schrittweise zur Er-
kenntnis, Reue und Umkehr. Wie muss es z. B. auf den Ritter
wirken, der ohne Bedenken (wir wiirden sagen: zum Sport) Blut
vergieit, wenn Trevrizent mit korperlicher Anschaulichkeit am Bei-
spiele Kains zeigt, dass jeder Blutstropien, der zu Boden fillt, eine
Schandung der jungfriulichen Erde ist.

Beim Franzosen dauert der Aufenthalt beim Einsiedler zwei
Tage, beim Deutschen zwei Wochen.

An diesem Punkt geschieht die ganze Wendung. Das welt-
liche Rittertum wird zum geistigen Gralskonigtum.

Nicht mehr sind weltliche Giiter der Gegenstand des Begehrens:
der heilige Gral, das Symbol der goéttlichen Gnade ist nun der
Spender alles Guten.

Nicht mehr geht der Ritter aus auf weltliche Abenteuer und
Kampfe: er hat nun eine geistige Mission zu erfiillen, mit geist-
lichen Waffen sollen die neuen Kampie ausgefochten werden.

Nicht mehr wird sein Handeln vom Streben nach Ehre, von
gesellschaftlichen Konventionen geleitet: die dufiere Fithrung wird
ersetzt durch die demiitige Ergebung in den Willen Gottes.

306



Das ist der Grundgedanke der ganzen Dichtung, den Wolfram
eindringlicher predigt, Chrestien klarer herausbildet.

Er tritt in Erscheinung bei dem ersien Aufenthalt Parzivals in
der Gralsburg. Im Anblick all der wunderbaren Dinge, all der
schmerzlichen Begebnisse, steigt eine Frage aus Parzivals Herz
empor, er verschweigt sie aber, weil sein weltlicher Lehrmeister
das unschickliche Fragen verboten hatte; so ist die gute Regung
des Herzens durch gesellschaftliche Konvention unterdriickt worden,
und das ist der Ursprung von Parzivals Ungliick.

Chrestien sagt ausdriicklich durch den Mund des Einsiedlers,
dass der durch den Abschied Parzivals veranlasste Tod seiner
Mutter ihn verhindert habe, zu fragen. Das Verhiltnis zur Mutter
offenbart sich plotzlich als der geheime .Angelpunkt der ganzen
Dichtung. Parzivals Kindheit, sein Abschied, sein Verlorensein an
die Welt, seine Ruhelosigkeit in allem Erfolg, sein Verfehlen in
seiner wichtigsten Entscheidungsstunde, sein Zweifeln, seine Irriahrt,
seine Riickkehr: all das steht in geheimnisvoller Beziehung zu seiner
Mutter. Und wenn wir Parzival als Vertreter des mittelalterlichen
Menschen nehmen, so sehen wir gleich, dass Parzivals Mutter das
Symbol der Kirche ist. ‘

Die Kirche ist die Erzieherin und Fiihrerin des mittelalterlichen
Menschen. Sie bringt dem nordischen Barbaren den feinsten Honig
der spitantiken Kultur. lhr zu Ehren baut der Kiinstler seine Dome,
singt der Sdnger seine Lieder, spielt der Gaukler seine Stiicke. In
ithrem Namen zieht der Kampfer in den heiligen Krieg, und wenn
er aus der Schlacht zuriickkehrt, so beugt der eisenstarrende Ritter
das Knie vor dem holdseligen Lécheln der Jungfrau Maria.

Mit ganz andern Augen schauen wir nun das Rolandslied an.
Wir sehen nun, dass Rolands Schwert ein heiliges Schwert ist.
Wir sehen, dass Kreuzzugsgeist jede Zeile durchpulst. Wir sehen,
Wieviel kirchliche Geistigkeit diese rauhen Kiampfer erfiillt. Ist es
nicht religiose Inbrunst, die aus der Nacht jener primitiven Zeiten
den Ruf erschallen lasst, der all unsern romantischen Patriotismus
ibertont

Tere de France, mult estes dulz pais!
(O Frankenerde, du viel sifies Land!)

W61ch tiefinniges Verhiltnis zur Natur miissen Menschen haben,
die ein ganzes Land in Sturm und Erdbeben wie im Fieberschauer

307



erzittern lassen, weil in der Ferne ein Landsgenosse stirbt! Die
religiose Inspiration wird hier am deutlichsten spiirbar, denn der
Sturm in Frankreich widhrend Rolands Sterben, mahnt sichtlich an
den Tod Jesu Christi. -

So wird Roland zum Heiligen erhoben. Und etwas wie ein
Heiligenschein leuchtet iiber jeder echten Rittergestalt des Mittel-
alters. Strahlt nicht noch heute um die Begriffe ,Ritterlichkeit,
,Hoflichkeit“, ,Noblesse“ ein unfassbarer Schimmer, der nicht aus
Gesetz und Recht erklirt werden kann, sondern herstammt von
religioser Demut und Hingebung?

Und das Rolandslied ist ebenso sehr ein Lied der Demut, als
ein Lied des Ubermutes. Liegt nicht eigentlich der gréfiere Nach-
druck darauf, dass Roland sich demiitigen muss vor seinem Freund
(3. laisses similaires), vor seinem Konig (4. 1. s.), vor seinem Gott
(7. 1. s.)? Die letzte Gebidrde, die wir an Roland sehen, ist, wie
er seinen Handschuh gegen Himmel hilt als Zeichen seiner reuigen
Unterwerfung.

DANTE

Die ganze Fiille des Mittelalters wohnt leibhaitig in der Goft-
lichen Komdodie. Unter allen steinernen Domen ragt dieses aus
Wortkldngen gebaute Miinster am hochsten und unverginglichsten
empor. Durch ein Wunder sind jene schweigenden Jahrhunderte
zum Reden gekommen.

Dante berichtet von seinem Leben nur zwei Tatsachen: die
Verbannung aus Florenz, den Tod Beatricens. Florenz und Beatrice
sind die beiden Pole seiner Seele.

Florenz, das ist die mittelalterlich-primitive Seite seines Wesens.

Florenz, die von der Gier nach weltlichem Besitz getriebene,
vom wildesten Kamplfieber geschiittelte, vom brennendsten Durst
nach &duflerer Geltung und Macht verzehrte, sie war die eine Ge-
liebte Dantes.

Mit Leidenschaft hat er am Leben seinerVaterstadt teilgenommen.
Seine derbe Sinnlichkeit duflert sich am gewaltsamsten in den Stein-
kanzonen: ,Hatt' ich die blonden Zopfe erst gefasst, — die eine
Geiflel mir und Peitsche sind, — und wir’s am friilhen Tag, —
ich hielt sie bis zur Abendglock und ldnger, — hitt’ kein Erbarmen,
keine feine Sitte, — nein doch! wie Biren tat’ ich, wenn sie
spielen....“ Das Haschen nach greifbaren Wirklichkeiten tritt bei

308



Dante auch auf in der sublimierten Form des Erkenntnisdranges.
Alles raift er zusammen, was seine Zeit an Wissensstoff besaf.

Auch das Kampifieber hat ihn angesteckt. Von seinem Floren-
tiner Leben gelten die Wallensteinworte:

Leicht beieinander wohnen die Gedanken,

Doch hart im Raume stofien sich die Sachen;
Wo eines Platz nimmt, muss das andre ricken,
Wer nicht vertrieben sein will, muss vertreiben;
Da herrscht der Streit und nur die Stiirke siegt.

Véllig hat er sich auch in den Rahmen des gesellschaftlichen
Lebens der Stadt hineingefiigt, und in seinem Streben nach Geltung
hat er die hochsten Stellungen in der Regierung errungen.

Fast kann man es nicht fassen, dass neben dieser harten Welt-
lichkeit ununterbrochen die geheime Stromung allerzartester Geistig-
keit flieBen konnte. Wie wundersam innig und ergreifend schimmert
durch die mittelalterlichen Schnérkel der Vita Nuova seine reine
Jugendliebe zu Beatrice hindurch!

Da greift das Schicksal in sein Leben ein: Beatrice stirbt,
Florenz verbannt ihn. Wire Dante ein Moderner gewesen, so hatte
€r ,heimlich aufgezehrt seinen eigenen Wert in ungenfigender
Selbstsucht“; als mittelalterlicher Mensch muss er seine Kraft setzen
an eine Aufgabe, und da ein Gott ihm gab, zu sagen, was er
leide, schuf er die Gottliche Komddie.

Vollkommen sollte sein Werk werden nach Form und Inhalt.
Wenn inhaltlich das ganze Universum von dieser Dichtung erfasst
wird, ,der gestirnte Himmel iiber mir und das moralische Gesetz
N mir“, der rdumliche Kosmos des Ptolemdus und der sittliche
Kosmos des Thomas von Aquino, so ist es formell nicht weniger
vVollkommen. Und das Symbol der formellen Vollkommenheit war fiir
Dante die Zahl drei. In dreimal drei Kreisen, Terrassen und Sphéren
ballt sich sein Jenseitsreich zusammen ; so reihen sich die drei grofien
Cantiche aneinander mit den dreimal dreiunddreifiig Gesdngen. Und
WO man in die Dichtung hineinschaut, {iberall trifit man die Dreiheit
an, von den drei Bestien, die den Wanderer am Anfang bedringen,
bfs zum Myslerium der Dreieinigkeit, in welchem der letzte Gesang
gipfelt. Und wie ein Wunder durchzieht das ganze Werk die Perlen-
kette der Terzinen, der Dreizeiler, deren erster und dritter Vers
“Usammenreimen, wihrend der Mittelreim aufgenommen wird von
der folgenden Terzine, so dass die Dichtung sich in jedem Wellen-

309



schlag zur geschlossenen Dreiheit verdichtet und dennoch unaui-
haltsam weiterstrémt.

Das grofite Wunder an diesem Wunderwerk ist aber, dass trotz
der erdriickenden Fiille des Inhalts und der liickenlosen Geschlossen-
heit der Form doch die Personlichkeit Dantes sich maichtig erhebt
iiber das Ganze und jede Zeile mit ihrem Pulsschlag belebt.

Nachdem wir mit ihm die schreckhait grofie Reise durch alle
Jenseitsreiche gemacht haben, sehen wir erstaunt, dass er nichts
anderes als seine geistige Entwicklung uns vorgefiihrt hat. Vom
ganzen Reichtum seiner Personlichkeit ist nicht ein einziges Gold-
stdubchen verloren gegangen. Sowohl die Hirte seines Florentiner-
sinnes als die Zartheit seiner Beatriceliebe lassen sich spiiren vom
Anfang bis zum Ende seines Werkes. Und wem es schwer wird,
diese zwei Ziige zusammenzureimen, der mége an das schéne Bild
des indischen Singers denken (Tagore, Sadhana), der die mensch-
liche Seele mit einer Harfe vergleicht, deren Saiten erst, wenn sie
straff gespannt sind, den vollen goldenen Klang von sich geben.

Die mittelalterliche Harte und Kampistimmung tritt naturgemag
mehr im Inferno hervor; dem entspricht in der Form die steinerne
Plastik der Hollengestalten. Im Paradiso herrscht die weichere
Seelenstimmung vor; die Reliefs und Gemailde des Purgatorios
leiten iiber zu stromender Musik. Nur wer auf beide Seiten achtet,
dem offenbart sich die ganze Schonheit der Divina Commedia.

Er sieht auf der einen Seite jene derbe Bestimmtheit, die
auch vor Roheit und Grausamkeit nicht zuriickschreckt, jene subli-
mierte Schaulust des mittelalterlichen Menschen, der allen Glanz
des katholischen Kultus, die feierlichen Prozessionen und die prunk-
vollen Messgewdnder in die Jenseitsgefilde hintibergetragen hat,
jenen knabenhaften Erkenntnisdrang, der sich in seiner Schulfreu-
digkeit auch das Paradies nicht vorstellen kann ohne physikalische
Experimente, Geschichtsrepetitorien und Schulexamen.

Er sieht jene wilde Kampfieslust, die sich bald als Hass, Zorn,
Spott oder Trotz zeigt, die einem Verdammten die Haare strahnen-
weise ausrauft, um zu erfahren, welchen Anteil er an den vater-
lindischen Kidmpfen genommen hat, die in scharfem Rededuell
einem politischen Gegner die Stirne bietet.

Er sieht jenen starren Ordnungssinn, der sich gefillt in tausend
astronomischen und moralischen Spitziindigkeiten, jenes lebhaite

310



Gefiihl fiir gesellschaftliche Beziehungen, jenen ddmonischen Adels-
stolz, jenen Durst nach Anerkennung, der zu hoffen wagt, dass
durch die Gewalt der Dichtung die ruhmvolle Riickkehr in die
Vaterstadt und die Dichterkronung am Taufstein des San Giovanni
€rzwungen werden kann.

Auf der andern Seite sieht er jenen Sinn fiir die Unendlich-
keit, Unbegrenztheit der geistigen Welt, die eigentlich nur in nega-
tiven Wendungen der Seele nahegebracht werden kann.

Er (Gott) konnte seine Kraft den Welten nie
Einprigen so, dass nicht sein Wort noch immer
Unendlich hoher, grofier blieb als sie. —

Die Sehkraft, die euch ward in eurer Sphiire,
Muss in der ewigen Gerechtigkeit

Sich so verlieren wie das Aug’ im Meere:

lhr seht den Grund, wann ihr am Ufer seid,
Doch nicht auf See; gleichwohl ist er vorhanden;
Nur, weil er tief ist, deckt ihn Dunkelheit....

Er sieht jene Menge von zauberhaften Umschreibungen und Dar-
stellungen der geistigen Einheit, der seelischen Verschmelzung.

Mir war’s, als ob uns ein Gewodlk umgebe,
Helleuchtend, dicht, gediegen, fleckenlos,

Wie Diamant, den Sonnenlicht belebe,

Die ew’ge Perle nahm in ihren Schofi

Uns auf, wie Wasser ja in seine Mitte

Den Lichtstrahl aufnimmt, unverletzt vom Stofl.
Wenu ich im Fleisch war und Vernunft nicht litte,
Dass Korper zwei in einem Raum bestehn,

Was notig wir’, wenn eins ins andre glitte,

So sollte heifire Sehnsucht noch entstehn,
Vereinigt in dem einen Wunderbaren

Die menschliche Natur und Gott zu sehn....

I‘;r sieht jene Losung von irdischen Gebundenheiten, jene himm-
lische Freiheit, deren Gefiihl den seligen Flug durch das Paradies
begleitet.

O unverniunft’ge Sorg’ und Hast der Welt,

Wie grofi ist doch der Trug der Syllogismen,
Der deinen Flug abwiirts gerichtet hilt!

Der ging dem ,Jus“ nach, der den Aphorismen,
Der lenkt’ auf Priesterwirden Herz und Sinn,
Der rang um Macht mit Waffen und Sophismen,
Der sucht’ als Burger, der durch Raub Gewinn,
Der miuhte sich, verstrickt in Wollustschlingen,
Der gab sich ganz dem Mifliiggange hin,

Als ich, gelost von allen diesen Dingen,

Im Himmel mit Beatrix mich befand....

311



Und fast das ganze Paradiso miisste man anfiilhren, wenn man
einen Begriff vom Gefiihl der Stromung geben wollte, in das alle
jene Einzelgefiihle sich verschmelzen, und das so michtig angeregt
wird durch bewegte Naturbilder, selige Reigenspiele und himm-
lische Musik.

Der Schliissel zu diesem Reichtum liegt im Purgatorio.

Alle Schmerzen der Hélle und alle Bufiiibungen des Fege-
feuers haben Dantes Seele so geldutert, dass Virgil ihn an der
Schwelle des irdischen Paradieses als vollkommenen Menschen
entldsst. Aber noch harrt auf ihn die tiefste Demiitigung, das
heileste Fegefeuer: die Gegenwart Beatricens. Wie eine strenge
Mutter erscheint sie ithm, und vor ihr zerfliet er wie ein Kind in
Reue, Scham und Anbetung. Und der Vergleich, der von nun an
immer wieder dem Dichter auf die Lippen kommt, ist das Bild
vom Kind.

Und sie, wie eine Mutter, die geschwinde
Dem blassen Sohnlein hilft, dass es bei ihr
Gewohnten Trost in sanften Worten finde....

Das Gedicht, das in iibermenschlicher Verstiegenheit Himmel und
Holle in Bewegung setzt um eines Florentiner Biirgers willen,
miindet aus in ein innig ergebenes Gebet an die gnadenmilde
Mutter Gottes.

Ed *
#*

Nun ist das Geheimnis jener grofien mittelalterlichen Person-
lichkeiten offenbar geworden. Gerade weil Dante {iber sich hinweg-
schaut, auf sein Werk, auf seine Aufgabe, weil er seinen Schwer-
punkt nicht in sich selber, sondern iiber sich hat, in der Civitas,
in der Gottheit, ist er so grof§ geworden.

Und warum sind die modernen Personlichkeiten so erbarmlich
klein, wenn man sie nicht an ihren hohen Worten, sondern an
ihrem wirklichen Sein und Handeln misst? Eben weil sie so krampi-
haft sich selber suchen, weil sie so dngstlich sich an ihre Person-
lichkeit klammern, so gierig von ihren Gaben zehren.

Nicht seine Gaben, sondern seine Aufgaben machen den
Menschen grofi und klein.

Wer seine Personlichkeit gewinnen will, wird sie verlieren,
und wer sie verliert, wird sie gewinnen.

GUMLIGEN TH. SPOERRI

ooo
312



	Metaphysische Streifzüge

