
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Metaphysische Streifzüge

Autor: Spoerri, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


METAPHYSISCHE STREIFZÜGE1)

DAS MITTELALTER
Drei Zeugen des Mittelalters wollen wir heraufbeschwören: den

Helden Roland, den Ritter Parzival und den Bürger Dante Alighieri.
Das alt-französische Rolandslied wird mehr die allgemeine

Struktur der mittelalterlichen Volksseele zeigen, während der deutsche
Parzival vor allem die inneren Tiefen eines einzelnen mittelalterlichen

Menschen ahnen lässt. Die französische Literatur ist ja
überhaupt darin unerreichbar, dass sie in wunderbarer Klarheit
die großen LinidTi des menschlichen Gesellschaftslebens zeichnet
und die Einzelpersönlichkeit von diesem Hintergrund sich abheben
lässt; die deutsche Literatur liebt es mehr, zu zeigen, wie der
Einzelne mit sich selber fertig wird, wie aus der Tiefe der einsamen
Seele die Schicksalsmächte heraufsteigen, mit denen der Mensch
siegend oder unterliegend ringen muss. Die italienische Literatur
bringt in der Divina Commedia die Synthese : den Einzelnen, der
die Allgemeinheit so in sich aufgenommen hat, dass er sie überragt

und auf diese Weise ein Einzelner bleibt.
& ^

*

ROLAND
Er ist der eigentliche Held des Mittelalters. Von ihm haben

jene Jahrhunderte geträumt, bis die Renaissance ihn mit
spöttischem Lächeln in ihren Reigen zog.

Wenn wir — von unserer modernen Literatur herkommend —
m das Rolandslied hineinschauen, so fühlen wir uns zuerst zu-

]) Siehe Wissen und Leben vom 20. Oktober 1921.

W issen und Leben. XY. Jahrg. Heft 7 (20. Januar T922)

301



rückgestoßen von der brutalen Materialität, die sich darin auswirkt.
Nichts als Panzer, Waffen, Rosse, Wunden, Tote, düstere
Felsenlandschaften. Welch ein himmelweiter Unterschied von Werther.
der sich um eines Mägdeleins willen das Leben nimmt, zu diesem
eisenstarrenden Roland, der nicht einmal beim Sterben an seine

schöne Braut denkt Und sogar das Geistige, Heilige tritt in körperlicher

Form auf: ein Zahn des heiligen Petrus, Blut vom heiligen
Basilius, Haare vom Herrn Sankt Denis, ein Stück vom Gewand
der heiligen Maria Und Roland bildet sich wunder was ein
über diese Heiligtümer, die im goldenen Knauf seines Schwertes

verborgen liegen.
Aber welche Augenweide! welche Wucht der Darstellung!

Wie kräftig wirkt es, wenn innere Vorgänge als Träume und
Visionen dargestellt werden, wenn Gemütsbewegungen sich sofort
im körperlichen Ausdruck kundgeben! Es heißt nicht: Roland war
tief bewegt ob diesem Anblick — sondern: In Ohnmacht sinkt
Roland auf seinem Rosse; nicht: Sie waren einander wieder
zugetan —, sondern: Sie lehnen sich bei diesem Wort zusammen.
Unauslöschlich prägen sich die symbolischen Gebärden ein, in
denen ganze Entwicklungen sich zusammenballen. Der ganze Verrat
Ganelons offenbart sich schon in jener Szene, in der er — ohne
Absicht — den Handschuh, den ihm Karl überreicht, fallen lässt.

Die ganze Masse dieser Körperlichkeiten wird in Bewegung
gesetzt durch eine Grundleidenschaft: den Kampfgeist.

Ein großer Schlachtenfries ist das Rolandslied, al fresco
hingemalt in drei Hauptgemälden : Ganelons Verrat, Rolands Tod,
Karls Rache. Alles überragt durch die schaurig-blutige Schlacht von
Ronceval. Und welch ein Gewimmel von Einzelkämpfen beim
näheren Zusehen!

Auch in der Form äußert sich dieser Kampfgeist. Nach dem

Gestaltungsprinzip der Symmetrie löst sich alles auf in ein Gegenüber

von zwei gleichen Teilen. Zwei große Lager bekämpfen
sich : die Christen und die Heiden. Auf der einen Seite als Führer

Karl, auf der andern Seite Marsilius. Jeder ist umgeben von einem
Kreis von zwölf Paladinen, unter denen der Neffe des Königs
hervorragt. Wie jede Gestalt ihre Gegengestalt findet, so jede Szene

ihre Gegenszene. Die Hauptschlacht von Ronceval zerfällt in zwei

Szenenfolgen: in der ersten ragen zehn Einzelkämpfe hervor, in

302



denen jeweilen der heidnische Ritter %u Boden geworfen wird, in
den entsprechenden Gegenszenen unterliegt immer der christliche
Held. So stark wirkt das Symmetrieprinzip, dass sogar die zentrale
Schlacht von Ronceval ein Gegenstück bekommen muss : die
nachträglich eingefügte Baligantepisode. Aber wie grandios einfach
wirken bei dieser Anordnung die einzelnen Gemälde!

Ins Innerste des Kunstwerks dringen wir, wenn wir uns von
einem dritten Stilmittel führen lassen. An allen wichtigen Stellen
der Dichtung wiederholt nämlich der Dichter in zwei oder drei

aufeinanderfolgenden Abschnitten mit andern Worten und Asson-
nanzen den gleichen Inhalt. Man braucht nur diese sogenannten
laisses similaires aufzusuchen, um zu sehen, welches für*den Dichter
die Angelpunkte des Geschehens sind :

1. Ganelon, als Friedensvermittler beim Sarazenenkönig, lenkt
den Hass der Heiden auf Roland und bereitet so den Verrat vor.
2. Beim Nahen des übermächtigen Sarazenenheeres in den pyre-
näischen Engpässen verweigert Roland, der Anführer von Kaiser
Karls Nachhut, sein Horn zu blasen, trotz den dringenden
Ermahnungen seines Freundes Olivier. 3. Mitten in der mörderischen
Schlacht möchte Roland doch das Horn blasen, aber Olivier widersetzt

sich nun mit trotzigem Hohn. 4. Ermuntert durch den Erz-
bischof Turpin bläst Roland sein Horn, vor Anstrengung zerspringen
seine Schläfen, aber der Ton hallt mächtig in die Ferne. 5.
Wirkung des Hornrufs auf Ganelon und Karl. 6. Abschied Rolands
von seinem Schwert. 7. Sein Tod. 8. Karls Klage.

Alle diese Szenen haben den gleichen heimlichen Mittelpunkt:
den Begriff der Ehre. Die gesellschaftlichen Beziehungen und
Anschauungen spielen überhaupt eine große Rolle im Rolandslied.
Das Verhältnis zur Sippe, zu den Kampfgenossen, zum Führer, zur
Kirche, die Formen und Formeln des Umgangs, die gemeinschaftlichen

Konventionen und Gesetze: das alles bestimmt das Handeln
ünd Denken der Menschen mehr als ihr subjektives Empfinden.
Dnd indem man die Stellung der Andern anerkennt, will man
selber auch anerkannt sein. Das Streben nach Ehre ist das treibende
Motiv alles Geschehens. Der abgrundtiefe Hass Ganelons gegen
seinen Stiefsohn Roland, wie er sich kundgibt in den ersten laisses
similaires, stammt aus einem Ehrenkonflikt: Ganelon gehört zu
den Älteren, die nach Frieden verlangen und in die Heimat zu-

303



rückkehren möchten ; Roland" ist der Anführer der Jungen, die den

Krieg bis zur völligen Vernichtung des Feindes predigen. Bei
Anlass der Friedensvorschläge des Marsilius platzen die Gegensätze

aufeinander. Roland reizt durch seinen Spott den kampfesmüden

Ganelon bis zur wahnsinnigen Wut.
Wenn der Glanz, der vom jungen Roland ausgeht, der Anlass

war zu dem Verrat, so wird der Anschlag gegen die Christen erst

zum Verhängnis durch das Übermaß des Ehrgefühls in Roland
selber. Das zeigen die zweiten laisses similaires. Roland könnte
noch das Heer Karls herbeirufen, aber er ist berauscht vom
Gedanken der kommenden Schlacht. Er denkt an seine Ehre. „Man
könnte ein Spottlied über uns singen", antwortet Roland auf das

Drängen Oliviers. „Es gefalle Gott nicht, dass über mich und meine
Verwandtschaft ein Tadel falle um dieser Heiden willen."

Das ist die tiefe Tragik jedes hochgesinnten Strebens, dessen

Schauplatz die äußere Welt ist, dass es durch die Beharrungskraft
über die Grenzen seines Wirkens hinausgerissen wird. Wallenstein,
Jürg Jenatsch, Napoleon sind bis zu einem gewissen Augenblick
objektiv, sie bringen bis zu einem gewissen Punkt eine neue
Ordnung, bis zu einem gewissen Grad erfüllen sie eine Mission, dann
aber ergreift sie die demesnre, sie durchbrechen das Weltgefüge
um ihrer Einzelpersönlichkeit willen und werden dadurch schuldig.
So auch Roland, der Kämpe Gottes wider die Heiden; er lässt
sich berauschen von seiner Sendung; seine Kampflust nimmt ihm
vollends alle Besinnung, und so führt er das Unglück von Ronceval
herbei. Aber in seiner Niederlage strahlt seine Heldenhaftigkeit
nur um so heller. Der Gipfel des Rolandsliedes ist des sterbenden
Ritters Abschied von seinem Schwert. Der Klagegesang um Durendal
ist zugleich das Lebenslied Rolands; denn sein Schwert ist das

greifbare Zeichen seiner Streitbarkeit, seiner Ritterehre. Vergeblich
sucht er es an einem Marmorblock zu zerschmettern ; Rolands Ehre
kann nicht untergehen, der Klang seines Schwertes wird durch das

ganze Mittelalter tönen, die ganze Eroberungslust, Kampfesfreudigkeit

und Ehrsucht jener Zeit hat in ihm ein leuchtendes Sinnbild
gefunden.

PARZ1VAL
Wie lebendig tritt uns der Knabe Parzival bei Chrestien de

Troyes entgegen. Der ganze mittelalterliche Ritter steckt schon in

304



ihm, trotzdem die Mutter ihn von jeder Ritterschaft ferngehalten
hat. Aber liegt nicht das Ritterwesen schon jedem Knaben im
Blut, auch den heutigen: die Eroberungslust, die Gier nach
sachlichem Besitz, die Sammlérlust, die auf einem Gebiet wenigstens
alles zusammenraffen will, die Experimentierlust, die alle Dinge der
Erkenntnis unterwerfen will, der derbe Wirklichkeitssinn, dem alle
Sentimentalität fremd und verhasst ist, — die Streithaftigkeit, die
überall Kampf sucht in Arbeit, Spiel und Lektüre, die oft als grausame

Gewalttätigkeit oder als boshafter Hohn oder als bissiger Trotz
auftritt, — die Ehrsucht, die zwar mit peinlichem Rechtsgefühl die
gesellschaftlichen Beziehungen wahrt, Kameradschaft übt, jeden
verfolgt, der durch Bevorzugung, Eigenbrödelei oder Verrat aus der
Gemeinschaft hervor- und heraustritt, die aber Anerkennung verlangt
und mit aller Leidenschaft sich gegen Missachtung oder Hohn wehrt,
die nötigenfalls mit unlautern Mitteln, durch Prahlerei Ruhm zu erwerben

trachtet. Alles erträgt ein Knabe, nur nicht ein Dasein ohne Elire.
So tritt Parzival auf. Er eilt an einem hellen Frühlingsmorgen

in den Wald und sofort beginnt er; seine Wurfspieße um sich zu
werfen. Wie er ein ungewohntes Geräusch hört, stellt er sich in
Kampfbereitschaft auf. In die Waldlichtung treten Ritter, er aber

meint, es seien Engel und wirft sich zu Boden, alle Gebete
aufsagend, die ihn seine Mutter gelehrt hat. Wie der Anführer der
Ritter auf ihn zukommt, gibt er auf seine Fragen keine Auskunft,
sondern bestürmt ihn mit neuen Fragen: Wer er sei? Was er in
der Hand trage? Ob man die Lanze auch werfe wie die Spieße?
Wozu der Schild nütze? Was er für ein Kleid habe? Ob er so
auf die Welt gekommen sei? Wo der König wohne, bei dem man
Ritter werden könne?

Gedankenvoll eilt dann der Knabe nach Hause, wo ihn voller
Sorgen die Mutter erwartet. Kaum spricht er das Wort „Ritter"
aus, fällt sie in Ohnmacht. Und wie sie aufwacht, erzählt sie ihm
unter Tränen, dass aller Schmerz ihres Lebens von der Ritterschaft
homme. Ihre zwei Söhne sind im Zweikampf umgekommen, ihr
Gatte ist vor Gram darüber ins Grab gesunken. Er, Parzival, ist
jhr allein übriggeblieben. Um ihn nicht auch noch zu verlieren,
Ist sie in die Einsamkeit gezogen und hat alles, was an Rittertum
erinnerte, von ihm ferngehalten. Er sei ja ihr einziger Trost, ihre
einzige Freude, ihr einziges Hoffen.

305



Nur mit halbem Ohr hört der Knabe auf diese herzzerreißende

Mutterklage, und kaum hat sie zu Ende gesprochen, wirft er trocken
hin: „Gebt mir schnell zu essen; denn ich will den König
aufsuchen, bei dem man Ritter werden kann

Glänzend erzählt dann der französische Dichter den Aufschwung
und die weltlichen Taten des Ritters. Das eigentliche Thema der

Dichtung: die Verinnerlichung des Rittertums — wird aber erst bei
Wolfram von Eschenbach in seiner ganzen Tiefe durchgeführt.
Erst der deutsche Dichter weiß uns Stück für Stück die Wandlung
glaubhaft zu machen, die den trotzigen, mit Gott hadernden Ritter
zur reuigen Unterwerfung und Demut führt. Wie ist es

kennzeichnend für den französischen Dichter, dass der Einsiedler von
dem reuigen Parzival verlangt, dass er als Busse ins Münster zur
Messe gehe, dass er die Priester ehre und den Jungfrauen, Witwen
und Waisen helfe. Beim deutschen Dichter dringt der Einsiedler
vor allem auf Wandlung der Gesinnung. Indem er den Ritter seine
einfache Lebensweise teilen lässt, durch mannigfache Belehrung,
durch allerlei Beispiele ihm „die Grenzen des eigenen Wesens

zugleich und die Unendlichkeit der uns umgebenden Mächte vor das

geistige Auge stellt" (E. Martin), führt er ihn schrittweise zur
Erkenntnis, Reue und Umkehr. Wie muss es z. B. auf den Ritter
wirken, der ohne Bedenken (wir würden sagen: zum Sport) Blut
vergießt, wenn Trevrizent mit körperlicher Anschaulichkeit am
Beispiele Kains zeigt, dass jeder Blutstropfen, der zu Boden fällt, eine

Schändung der jungfräulichen Erde ist.
Beim Franzosen dauert der Aufenthalt beim Einsiedler zwei

Tage, beim Deutschen zwei Wochen.
An diesem Punkt geschieht die ganze Wendung. Das weltliche

Rittertum wird zum geistigen Gralskönigtum.
Nicht mehr sind weltliche Güter der Gegenstand des Begehrens:

der heilige Gral, das Symbol der göttlichen Gnade ist nun der
Spender alles Guten.

Nicht mehr geht der Ritter aus auf weltliche Abenteuer und

Kämpfe: er hat nun eine geistige Mission zu erfüllen, mit
geistlichen Waffen sollen die neuen Kämpfe ausgefochten werden.

Nicht mehr wird sein Handeln vom Streben nach Ehre, von
gesellschaftlichen Konventionen geleitet: die äußere Führung wird
ersetzt durch die demütige Ergebung in den Willen Gottes.

306



Das ist der Grundgedanke der ganzen Dichtung, den Wolfram
eindringlicher predigt, Chrestien klarer herausbildet.

Er tritt in Erscheinung bei dem ersten Aufenthalt Parzivals in
der Gralsburg. Im Anblick all der wunderbaren Dinge, all der
schmerzlichen Begebnisse, steigt eine Frage aus Parzivals Herz

empor, er verschweigt sie aber, weil sein weltlicher Lehrmeister
das unschickliche Fragen verboten hatte; so ist die gute Regung
des Herzens durch gesellschaftliche Konvention unterdrückt worden,
und das ist der Ursprung von Parzivals Unglück.

Chrestien sagt ausdrücklich durch den Mund des Einsiedlers,
dass der durch den Abschied Parzivals veranlasste Tod seiner
Mutter ihn verhindert habe, zu fragen. Das Verhältnis zur Mutter
offenbart sich plötzlich als der geheime Angelpunkt der ganzen
Dichtung. Parzivals Kindheit, sein Abschied, sein Verlorensein an
die Welt, seine Ruhelosigkeit in allem Erfolg, sein Verfehlen in
seiner wichtigsten Entscheidungsstunde, sein Zweifeln, seine Irrfahrt,
seine Rückkehr: all das steht in geheimnisvoller Beziehung zu seiner
Mutter. Und wenn wir Parzival als Vertreter des mittelalterlichen
Menschen nehmen, so sehen wir gleich, dass Parzivals Mutter das

Symbol der Kirche ist.
Die Kirche ist die Erzieherin und Führerin des mittelalterlichen

Menschen. Sie bringt dem nordischen Barbaren den feinsten Honig
der spätantiken Kultur. Ihr zu Ehren baut der Künstler seine Dome,
singt der Sänger seine Lieder, spielt der Gaukler seine Stücke. In
ihrem Namen zieht der Kämpfer in den heiligen Krieg, und wenn
er aus der Schlacht zurückkehrt, so beugt der eisenstarrende Ritter
das Knie vor dem holdseligen Lächeln der Jungfrau Maria.

Mit ganz andern Augen schauen wir nun das Rolandslied an.
Wir sehen nun, dass Rolands Schwert ein heiliges Schwert ist.
Wir sehen, dass Kreuzzugsgeist jede Zeile durchpulst. Wir sehen,
wieviel kirchliche Geistigkeit diese rauhen Kämpfer erfüllt. Ist es

nicht religiöse Inbrunst, die aus der Nacht jener primitiven Zeiten
den Ruf erschallen lässt, der all unsern romantischen Patriotismus
übertönt :

Tere de France, malt estes da/z pais!
(0 Frankenerde, du viel süßes Land!)

Welch tiefinniges Verhältnis zur Natur müssen Menschen haben,
die ein ganzes Land in Sturm und Erdbeben wie im Fieberschauer

307



erzittern lassen, weil in der Ferne ein Landsgenosse stirbt! Die
religiöse Inspiration wird hier am deutlichsten spürbar, denn der
Sturm in Frankreich während Rolands Sterben, mahnt sichtlich an

den Tod Jesu Christi.
So wird Roland zum Heiligen erhoben. Und etwas wie ein

Heiligenschein leuchtet über jeder echten Rittergestalt des Mittelalters.

Strahlt nicht noch heute um die Begriffe „Ritterlichkeit",
„Höflichkeit", „Noblesse" ein unfassbarer Schimmer, der nicht aus
Gesetz und Recht erklärt werden kann, sondern herstammt von
religiöser Demut und Hingebung?

Und das Rolandslied ist ebenso sehr ein Lied der Demut, als
ein Lied des Übermutes. Liegt nicht eigentlich der größere Nachdruck

darauf, dass Roland sich demütigen muss vor seinem Freund
(3. laisses similaires), vor seinem König (4. 1. s.), vor seinem Gott
(7. 1. s.)? Die letzte Gebärde, die wir an Roland sehen, ist, wie
er seinen Handschuh gegen Himmel hält als Zeichen seiner reuigen
Unterwerfung.

DANTE
Die ganze Fülle des Mittelalters wohnt leibhaftig in der

Göttlichen Komödie. Unter allen steinernen Domen ragt dieses aus
Wortklängen gebaute Münster am höchsten und unvergänglichsten
empor. Durch ein Wunder sind jene schweigenden Jahrhunderte
zum Reden gekommen.

Dante berichtet von seinem Leben nur zwei Tatsachen: die

Verbannung aus Florenz, den Tod Beatricens. Florenz und Beatrice
sind die beiden Pole seiner Seele.

Florenz, das ist die mittelalterlich-primitive Seite seines Wesens.

Florenz, die von der Gier nach weltlichem Besitz getriebene,
vom wildesten Kampffieber geschüttelte, vom brennendsten Durst
nach äußerer Geltung und Macht verzehrte, sie war die eine
Geliebte Dantes.

Mit Leidenschaft hat er am Leben seinerVaterstadt teilgenommen.
Seine derbe Sinnlichkeit äußert sich am gewaltsamsten in den Stein-
kanzonen: „ Hätt' ich die blonden Zöpfe erst gefasst, — die eine
Geißel mir und Peitsche sind, — und wär's am frühen Tag, —
ich hielt sie bis zur Abendglock und länger, — hätt' kein Erbarmen,
keine feine Sitte, — nein doch wie Bären tät' ich, wenn sie

spielen ...." Das Haschen nach greifbaren Wirklichkeiten tritt bei

308



Dante auch auf in der sublimierten Form des Erkenntnisdranges.
Alles rafft er zusammen, was seine Zeit an Wissensstoff besaß.

Auch das Kampffieber hat ihn angesteckt. Von seinem Florentiner

Leben gelten die Wallensteinworte:
Leicht beieinander wohnen die Gedanken,
Doch hart im Räume stoßen sich die Sachen;
Wo eines Platz nimmt, muss das andre rücken,
Wer nicht vertrieben sein will, muss vertreiben;
Da herrscht der Streit und nur die Stärke siegt.

Völlig hat er sich auch in den Rahmen des gesellschaftlichen
Lebens der Stadt hineingefügt, und in seinem Streben nach Geltung
hat er die höchsten Stellungen in der Regierung errungen.

Fast kann man es nicht fassen, dass neben dieser harten Welt-
hchkeit ununterbrochen die geheime Strömung allerzartester Geistigkeit

fließen konnte. Wie wundersam innig und ergreifend schimmert
durch die mittelalterlichen Schnörkel der Vita Nuova seine reine
Jugendliebe zu Beatrice hindurch

Da greift das Schicksal in sein Leben ein: Beatrice stirbt,
Florenz verbannt ihn. Wäre Dante ein Moderner gewesen, so hätte
er „heimlich aufgezehrt seinen eigenen Wert in ungenügender
Selbstsucht" ; als mittelalterlicher Mensch muss er seine Kraft setzen
an eine Aufgabe, und da ein Gott ihm gab, zu sagen, was er
leide, schuf er die Göttliche Komödie.

Vollkommen sollte sein Werk werden nach Form und Inhalt.
Wenn inhaltlich das ganze Universum von dieser Dichtung erfasst
wh"d, „der gestirnte Himmel über mir und das moralische Gesetz
•n mir", der räumliche Kosmos des Ptolemäus und der sittliche
Kosmos des Thomas von Aquino, so ist es formell nicht weniger
vollkommen. Und das Symbol der formellen Vollkommenheit war für
Dante die Zahl drei. In dreimal drei Kreisen, Terrassen und Sphären
Fallt sich sein Jenseitsreich zusammen ; so reihen sich die drei großen
Dantiche aneinander mit den dreimal dreiunddreißig Gesängen. Und
w° man in die Dichtung hineinschaut, überall trifft man die Dreiheit
an, von den drei Bestien, die den Wanderer am Anfang bedrängen,
Fis zum Mysterium der Dreieinigkeit, in welchem der letzte Gesang
gipfelt. Und wie ein Wunder durchzieht das ganze Werk die Perlenkette

der Terzinen, der Dreizeiler, deren erster und dritter Vers
zusammenreimen, während der Mittelreim aufgenommen wird von
Fer folgenden Terzine, so dass die Dichtung sich in jedem Wellen-

309



schlag zur geschlossenen Dreiheit verdichtet und dennoch
unaufhaltsam weiterströmt.

Das größte Wunder an diesem Wunderwerk ist aber, dass trotz
der erdrückenden Fülle des Inhalts und der lückenlosen Geschlossenheit

der Form doch die Persönlichkeit Dantes sich mächtig erhebt
über das Ganze und jede Zeile mit ihrem Pulsschlag belebt.

Nachdem wir mit ihm die schreckhaft große Reise durch alle
Jenseitsreiche gemacht haben, sehen wir erstaunt, dass er nichts
anderes als seine geistige Entwicklung uns vorgeführt hat. Vom

ganzen Reichtum seiner Persönlichkeit ist nicht ein einziges Gold-
stäubchen verloren gegangen. Sowohl die Härte seines Florentinersinnes

als die Zartheit seiner Beatriceliebe lassen sich spüren vom
Anfang bis zum Ende seines Werkes. Und wem es schwer wird,
diese zwei Züge zusammenzureimen, der möge an das schöne Bild
des indischen Sängers denken (Tagore, Sadhana), der die menschliche

Seele mit einer Harfe vergleicht, deren Saiten erst, wenn sie

straff gespannt sind, den vollen goldenen Klang von sich geben.
Die mittelalterliche Härte und Kampfstimmung tritt naturgemäß

mehr im Inferno hervor; dem entspricht in der Form die steinerne
Plastik der Höllengestalten. Im Paradiso herrscht die weichere
Seelenstimmung vor; die Reliefs und Gemälde des Purgatorios
leiten über zu strömender Musik. Nur wer auf beide Seiten achtet,
dem offenbart sich die ganze Schönheit der Divina Commedia.

Er sieht auf der einen Seite jene derbe Bestimmtheit, die
auch vor Roheit und Grausamkeit nicht zurückschreckt, jene subli-
mierte Schaulust des mittelalterlichen Menschen, der allen Glanz
des katholischen Kultus, die feierlichen Prozessionen und die prunkvollen

Messgewänder in die Jenseitsgefilde hinübergetragen hat,

jenen knabenhaften Erkenntnisdrang, der sich in seiner Schulfreudigkeit

auch das Paradies nicht vorstellen kann ohne physikalische
Experimente, Geschichtsrepetitorien und Schulexamen.

Er sieht jene wilde Kampfeslust, die sich bald als Hass, Zorn,
Spott oder Trotz zeigt, die einem Verdammten die Haare strähnenweise

ausrauft, um zu erfahren, welchen Anteil er an den
vaterländischen Kämpfen genommen hat, die in scharfem Rededuell
einem politischen Gegner die Stirne bietet.

Er sieht jenen starren Ordnungssinn, der sich gefällt in tausend
astronomischen und moralischen Spitzfindigkeiten, jenes lebhafte

310



Gefühl für gesellschaftliche Beziehungen, jenen dämonischen Adelsstolz,

jenen Durst nach Anerkennung, der zu hoffen wagt, dass
durch die Gewalt der Dichtung die ruhmvolle Rückkehr in die
Vaterstadt und die Dichterkrönung am Taufstein des San Giovanni
erzwungen werden kann.

Auf der andern Seite sieht er jenen Sinn für die Unendlichheit,

Unbegrenztheit der geistigen Welt, die eigentlich nur in negativen

Wendungen der Seele nahegebracht werden kann.

Er (Gott) konnte seine Kraft den Welten nie
Einprägen so, dass nicht sein Wort noch immer
Unendlich höher, größer blieb als sie. —
Die Sehkraft, die euch -ward in eurer Sphäre,
Muss in der ewigen Gerechtigkeit
Sich so verliei'en wie das Aug' im Meere:
Ihr seht den Grund, wann ihr am Ufer seid,
Doch nicht auf See; gleichwohl ist er vorhanden;
Nur, weil er tief ist, deckt ihn Dunkelheit....

Er sieht jene Menge von zauberhaften Umschreibungen und

Darstellungen der geistigen Einheit, der seelischen Verschmelzung.
Mir war's, als ob uns ein Gewölk umgebe,
Helleuchtend, dicht, gediegen, fleckenlos,
Wie Diamant, den Sonnenlicht belebe,
Die ew'ge Perle nahm in ihren Schoß
Uns auf, wie Wasser ja in seine Mitte
Den Lichtstrahl aufnimmt, unverletzt vom Stoß.
Wenn ich im Fleisch war und Vernunft nicht litte,
Dass Körper zwei in einem Raum bestehn,
Was nötig war', wenn eins ins andre glitte,
So sollte heißre Sehnsucht noch entstehn,
Vereinigt in dem einen Wunderbaren
Die menschliche Natur und Gott zu sehn....

Er sieht jene Lösung von irdischen Gebundenheiten, jene himmlische

Freiheit, deren Gefühl den seligen Flug durch das Paradies
begleitet.

0 unvernünft'ge Sorg' und Hast der Welt,
Wie groß ist doch der Trug der Syllogismen,
Der deinen Flug abwärts gerichtet hält!
Der ging dem „Jus" nach, der den Aphorismen,
Der lenkt' auf Priesterwürden Herz und Sinn,
Der rang um Macht mit Waffen und Sophismen,
Der sucht' als Bürger, der durch Raub Gewinn,
Der mühte sich, verstrickt in Wollustschlingen,
Der gab sich ganz dem Müßiggange hin,
Als ich, gelöst von allen diesen Dingen,
Im Himmel mit Beatrix mich befand

311



Und fast das ganze Paradiso müsste man anführen, wenn man
einen Begriff vom Gefühl der Strömung geben wollte, in das alle
jene Einzelgefühle sich verschmelzen, und das so mächtig angeregt
wird durch bewegte Naturbilder, selige Reigenspiele und himmlische

Musik.
Der Schlüssel zu diesem Reichtum liegt im Purgatorio.
Alle Schmerzen der Hölle und alle Bußübungen des

Fegefeuers haben Dantes Seele so geläutert, dass Virgil ihn an der
Schwelle des irdischen Paradieses als vollkommenen Menschen
entlässt. Aber noch harrt auf ihn die tiefste Demütigung, das

heißeste Fegefeuer : die Gegenwart Beatricens. Wie eine strenge
Mutter erscheint sie ihm, und vor ihr zerfließt er wie ein Kind in
Reue, Scham und Anbetung. Und der Vergleich, der von nun an

immer wieder dem Dichter auf die Lippen kommt, ist das Bild
vom Kind.

Und sie, wie eine Mutter, die geschwinde
Dem blassen Söhnlein hilft, dass es bei ihr
Gewohnten Trost in sanften Worten finde....

Das Gedicht, das in übermenschlicher Verstiegenheit Himmel und
Hölle in Bewegung setzt um eines Florentiner Bürgers willen,
mündet aus in ein innig ergebenes Gebet an die gnadenmilde
Mutter Gottes.

* **

Nun ist das Geheimnis jener großen mittelalterlichen
Persönlichkeiten offenbar geworden. Gerade weil Dante über sich hinwegschaut,

auf sein Werk, auf seine Aufgabe, weil er seinen Schwerpunkt

nicht in sich selber, sondern über sich hat, in der Civitas,
in der Gottheit, ist er so groß geworden.

Und warum sind die modernen Persönlichkeiten so erbärmlich
klein, wenn man sie nicht an ihren hohen Worten, sondern an
ihrem wirklichen Sein und Handeln misst? Eben weil sie so krampfhaft

sich selber suchen, weil sie so ängstlich sich an ihre Persönlichkeit

klammern, so gierig von ihren Gaben zehren.

Nicht seine Gaben, sondern seine Aufgaben machen den
Menschen groß und klein.

Wer seine Persönlichkeit gewinnen will, wird sie verlieren,
und wer sie verliert, wird sie gewinnen.

GÜMLIGEN TU. SPOERRI

312


	Metaphysische Streifzüge

