
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Die Entstehung von C. F. Meyers Novelle : Plautus im Nonnenkloster

Autor: Walser, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ENTSTEHUNG
VON C. F. MEYERS NOVELLE :

PLAUTUS IM NONNENKLOSTER
Nachdem während des letzten Menschenalters die rein historische,

quellenmäßige Forschung literarischer Kunstwerke im Schwange war,
so dass darunter die ästhetische Würdigung zu kurz kam, scheint
man nun ins entgegengesetzte Extrem zu verfallen. Das möglichst
feine, unmittelbare Einfühlen in die vollendete künstlerische Leistung,
das Nachempfinden ihrer rein ästhetischen Vorzüge sollen den
einzigen Zweck und die alleinige Methode der literarischen Untersuchung
bilden, wobei die Historie gründlich nichts zu suchen hat. Und
doch vermag gerade die geduldige, geschichtliche Quellenforschung
tiefe Einblicke in die Werkstatt des dichterischen Genius zu
gewähren — ja sie gibt ab und zu bessern Aufschluss über die
Entstehung und Ausarbeitung poetischer Vorwürfe, als der Autor selbst.

Die Werke C. F. Meyers und vorab die Renaissancenovellen
sind schon oft auf ihre Quellen untersucht worden. Und von diesen
war es wiederum besonders die Erzählung von Plautus im Nonnenkloster

mit ihren historischen Persönlichkeiten : dem Handschriftenentdecker

Poggio Bracciolini, dem großen Medicäer Cosimo, Papst
Johannes XX1I1., den Vätern des Konstanzerkonzils, Gerson und
b'Ailly, dem ganzen wunderbaren, farbenreichen und farbentreuen
Kulturbild, die den Leser unmittelbar vor die Frage stellt: aus
welchen tiefgründigen Studien vergilbter Chroniken hat der Dichter
ein so anschauliches Zeitbild geschöpft?1)

') Aus der umfangreichen Meyer-Literatur seien bloß die schönen
Biographien von H. Trog (1897), A. Frey (3. A. 1919), M. Nussberger (1919) und

• Korrodis: Stilstudien zu C. F. Meyers Novellen (1912) erwähnt.
Wissen und Leben. XV. Jahrg. Heft 6 (1. Januar 1922) 253



I

Dieser Eindruck wurde von Otto Blaser festgehalten:1) „Die
Novelle macht uns zwar den Eindruck, sie sei die mühelose
Schöpfung einiger glücklicher Stunden, sie ist aber die Frucht
eingehender Studien und konnte nur aus einer gründlichen Kenntnis
der Zeit Cosimos heraus so kostümgetreu und einheitlich geschrieben
werden". Im Folgenden glaubt Blaser, dass Meyer neben Burck-
hardt auch direkt Poggios Werke eingesehen, wenigstens die Briefe
und von diesen wiederum ganz sicher die Epistel über die Badener
Bäder. Dagegen verneint er die Lektüre der Facetien.

Erwin Kalischer in seiner ungemein klugen und sorgfältigen
Abhandlung über Meyers Verhältnis zur italienischen Renaissance
gelangte erheblich weiter (Palaestra 1907). Er zeigte, dass der
Dichter durch die Vorstudien zum Dynasten, der in der Zeit des

Konstanzer Konzils spielen sollte, mit der allgemeinen Atmosphäre
vertraut wurde und dass ferner die „Altertumstrunkenheit", die
Schöngeisterei und Skepsis Poggios aus Burckhardtscher Quelle
stammen. Endlich verwies er mit Recht auf zwei Facetien, die

Meyer sicher gekannt habe. Der Badener Brief sei ihm in der

Ausgabe des Antony Méray vorgelegen, das Motiv des kindlichen
Gelübdes Gertrudes entstamme mitsamt ihrem Namen der Lucia
und der Monaca di Monza in den Promessi Sposi Manzonis.

Die von Adolf Frey 1908 veröffentlichten Meyer-Briefe brachten
unerwarteten, scheinbar erschöpfenden Aufschluss nicht bloß über
die Queilenfrage, sondern auch — ein leider nicht häufiger Fall
in der Literaturgeschichte — über die tiefen künstlerischen und
ethischen Ziele des Dichters. Kaum war nämlich die Novelle im
Oktoberheft der Deutschen Rundschau 1881 in der ersten Fassung
erschienen, so stellten sich Freunde und Bekannte in fröhlichen
und zustimmenden Briefen beim Verfasser ein, unter ihnen Felix
Bovet, Friedrich von Wyß und Rudolf Rahn. — Der Neuenburger
Bibliothekar Felix Bovet korrigierte lächelnd die Stelle, die vom
,Aulularius' des Plautus sprach. Ihm antwortet Meyer: „J'ai bien
ri de XAululaire. Voici comment la chose s'est passée. J'écrivais
la petite nouvelle dans la maisonnette d'un voisin que j'avais louée

') C. F. Meyers Renaissancenovellen in Prof. 0. Watzels Untersuchungen
zur neuern Sprach- und Literaturgeschichte, 8. Heft, Bern, Francke, 1905.

254



pendant qu'on rebâtissait à fond la mienne — sans livres qui étaient
restés enfermés dans une chambre du 3° — si ce n'est le dictionnaire

historique de ce brave Bouillet que vous connaissez. J'y
cherche l'article Plaute et j'y lis qu'une de ses comédies, où
Molière était allé chercher son Avare, s'appelle YAululaire, dont je
fais naturellement n'ayant jamais lu la dite pièce, pas plus que les
Facetiae du Pogge .Aulularius'. Voilà. Et dire, que cet imbécile
de Rambert, à qui j'attribue la bêtise de 20 lignes dans la

bibliothèque universelle m'appelle ,un homme de haute culture'. Remarquez

que j'écrivis la nouvelle au courant de la plume sans l'avoir
composée de longue main, sans même relire mon manuscrit
Je ne suis pas du tout un ,artiste1. Au contraire je n'écris que
toutes les fois qu'un fait moral me frappe ou même m'a ébranlé,
sans doute en effaçant dans l'œuvre d'art tout ce qui pourrait être

trop individuel." (Briefe ed. A. Frey, I. 133.)
Der Zürcher Rechtshistoriker Friedrich von Wyß scheint die

ganze Novelle als frivol empfunden zu haben. Ihm gegenüber legt
der Dichter seine künstlerischen Ziele dar: „In den drei Figuren
sind die drei historischen Bedingungen der Reformation in komischer

Maske verkörpert: die Verweltlichung des hohen Klerus
(Poggio, der wahre Typus des Humanisten : Geist, Leichtsinn,
Nachäffung und übertriebene Schätzung der Antike, Unwahrheit, Rachsucht

[er ,kreidet' es der Äbtissin an|), Diebstahl und Bettelei (die
,Beschenkung' des Cosmus die Vertierung der niedrigen
Geistlichkeit (das ,Brigittchen'). Sie steht als die grobe mit der
feinen Lüge des Poggio im Gegensatz. Die beiden, die sich gegenseitig

ihre Wahrheiten sagen, stehen im Gegensatze mit dem
ehrlichen Fond in der deutschen Volksnatur (Gertrude), ohne welchen
die Reformation eine Unmöglichkeit gewesen wäre. Mir scheint,
du hast den ernsten Untergrund des Novellchens nicht genügend
in Betracht gezogen. Bedenke z. B. die Stelle im Anfang von dem
Gesetze der Steigerung', kraft dessen der Sohn des Poggio nahezu

ein Straßenräuber wird...." (I. 88.)
Schließlich an J. R. Rahn: „Das ,Brigittchen', (Dein Brigittchen,

wie du angenehm sagst) ist von A bis Z meine Erfindung. Nichts
ist irgend einer Quelle entnommen (I. 254.)

Diese Angaben sind natürlich nicht zu bezweifeln. Während
Meyer für den nie vollendeten Dynasten aus dickleibigen Werken

255



mühsam die verwickelten Kriegshändel und Besitztümer des letzten

Toggenburgers studierte, schrieb er die schönste und frischeste
seiner Renaissancenovellen fast völlig aus dem Handgelenk. —
Ein genaueres Eingehen auf die geschilderten Persönlichkeiten
ergibt indessen, dass ein so vorzügliches Kulturbild nicht aus dem
Blauen heraus entstand, dass Meister Konrad vielmehr, wenn er
auch seine Bücher in den Tagen der Niederschrift dans une chambre
du 3° liegen hatte, eben das, worauf es ihm ankam, bereits aus
ihnen geschöpft und in treuem Gedächtnis mit sich herumtrug.
Es ist zwar ein trostloses Unternehmen, im historischen Schneckentempo

dem leicht beschwingten Schritt seiner Muse zu folgen,
denn die biographischen und geschichtlichen Angaben sind meist
so allgemeiner Natur, dass wir nur dann Aussicht auf richtige
Entdeckung seiner Vorlage haben, wenn ihm besonders charakteristische

Schnitzer passieren. So möge ein rasches Studium der
Daten Bouillets, der historischen sowie der frei erfundenen Züge
der Plautusnovelle uns schließlich dorthin führen, woher seine
Ansichten über Renaissance und Reformation und der Anstoß zur
Abfassung einer Erzählung stammten.

11

Unsere Novelle erschien im Oktoberheft der Deutschen Rundschau

1881 unter dem Titel: Das Brigittchen von Trogen. Im
folgenden Jahr 1882 kam sie als dünnes Separatbändchen mit der
viel prägnanteren Überschrift: Plautus im Nonnenkloster heraus.
Ein Vergleich dieser beiden Fassungen zeigt, dass der Dichter sein

,Brigittchen' nochmals tüchtig in die Arbeit genommen, bevor er
es in der definitiven, seither unveränderten Form als Plautus in
seine Werke einreihte. Diese Änderungen betreffen die Form wie
den Inhalt. Wenn Gertrude in ihrer Seelenangst im ,Brigittchen' der
Intemerata bloß eine trockene „Mitteilung" gemacht hatte (S. 257),
so ist diese im Plautus zu einem „menschlichen Geständnis"
geworden. Der Kinderreim in der ersten Fassung: „In das Kloster
zieh ich ein, Eine Nonne werd ich sein ..." lautet nunmehr viel
besser: „In das Kloster geh ich ein, Muss ein armes Nönnchen
sein". — Bei der Komödie, die Poggio vor der Novize aufführt,
sagt die erste Version farblos: „Zum Dritten und Letzten stellte ich
mich närrisch feierlich zwischen das wahre Kreuz in der Sakristei

256



und das Gaukelkreuz in seiner unverschlossenen Kammer und
rätselte mit wiederholten Fingerzeigen nach beiden Seiten: Dort
die Wahrheit, hier die Lüge — husch und ich klatschte in die
Hände: Dort die Lüge, hier die Wahrheit". Plautus dagegen:
„Die Wahrheit im Schrein, die Lüge im Frein Die Lüge im
Schrein, die Wahrheit im Frein". — Solche stilistische Verbesserungen

finden sich häufig. Daneben macht Meyer aus dem
,Bischof Poggio der ersten Fassung korrekt einen Kleriker, aus dem
,Aulularius' die Aulularia. Das Kloster, worin die Handlung spielt,
war erst bloß durch drei Sterne bezeichnet, nun heißt es Münster-
lingen; der Graf von Kyburg, dies bemerkte schon Kalischer, an
den sich Poggio zu wenden droht, wird nun zum Grafen von
Doccaburgo. — Viel schwerwiegender sind die folgenden inhaltlichen

Änderungen : Nachdem ein ungeschickter italienischer
Handschriftenmarder die Äbtissin auf den ungeahnten Schatz ihres
Plautuskodex aufmerksam gemacht, wendet sich diese in der ersten

Fassung „an einen ehrlichen französischen Cleriker" und erfährt
von ihm den hohen Wert des Volumens. Derselbe Franzose tut
auch entrüstet über die Facetien. Meyer mochte dabei an den
sittlichen Ernst denken, mit dem d'Ailly und Gerson sehr zum
Ärger Poggios, wie er sagt, die Klosterreform betrieben, und gleichzeitig

mag es ihm historisch wahrscheinlicher erschienen sein, dass
ein französischer Geistlicher der damaligen Zeit den Wert des
Klassikers erkannte, als ein deutscher. In der definitiven Redaktion
stilisierte er den ganzen Passus gründlich um und setzte an die
Stelle des französischen Klerikers den Pfaffen von Dießenhofen.
Der Dichter beschwichtigte dabei sein historisches Gewissen um
des künstlerischen willen, denn der Pfarrherr des nahen Ortes
musste natürlich der Münsterlinger Äbtissin viel mehr Vertrauen
einflößen als irgend ein fremder Prälat. Und zudem stimmt dies
trefflich zu Meyers Gesamttendenz, den „ehrlichen Fond der
deutschen Volksseele" welscher Doppelzüngigkeit entgegenzuhalten.
Mit Recht unterdrückte unser Novellist auch den folgenden
moralisierenden Passus, der sich im Munde eines so verächtlichen
Menschen, wie es ihm den Humanisten darzustellen beliebte, sehr
schlecht ausnahm: Da Poggio in Bewunderung ausbricht über die
treffliche Nachahmung des echten Kreuzes durch das Gaukelkreuz,
fügt das ,Brigittchen' hinzu: „Dann konnte ich mich eines gründ-

257



lichen Lächelns nicht erwehren über die Ähnlichkeit dieses hohlen
Gaukelkreuzes mit dem federleichten Christenthum unseres XV.
Jahrhunderts, welches wir spielend tragen, während uns die Wucht
des echten Kreuzes erdrücken würde."

Doch wenden wir uns zu den Quellen.

III

Vor allem: was verdankt er dem Dictionnaire universel d'histoire
et de géographie de M. N. Bouillet? Da sich der Band nicht mehr
in der nachgelassenen Bibliothek des Dichters vorfindet,1) konnte ich
die benutzte Ausgabe des beliebten Handbuches nicht feststellen:
ich nehme die 26. von 1878, obschon eine frühere wahrscheinlicher

ist. Meyer fand darin vor allem die dürftigsten Hauptdaten
aus dem Leben seines Helden Poggio: „Poggio Bracciolini
vulgairement le Pogge, savant italien, né à Terranuova près de Florence,
mort en 1459 fut secrétaire apostolique sous Boniface IX et les

sept papes suivants (Meyer schreibt fünf und trifft damit
wahrscheinlich durch ein Versehen das Richtige assista au Concile de

Constance, et, pendant la durée du Concile, trouva soit à Constance,
soit dans plusieurs autres villes de la Suisse, beaucoup d'anciens
manuscrits, le manuscript de Quintilien de St-Gall.... et procura par
ses indications plusieurs autres découvertes, notamment celle de 12

comédies de Plaute. Il passa la dernière moitié de sa vie à Florence
où il remplit les fonctions de secrétaire de la république et de

chancelier. On doit au Pogge les Facetiae, recueil d'historiettes
plaisantes mais la plupart scandaleuses Pogge était très savant

pour son époque... mais son style manque d'élégance et de
correction Il laissa cinq fils dont un Jean François fut secrétaire de
Léon X, un autre Giacomo fut pendu en 1478 à Florence comme
complice de la conspiration des Pazzi ."

Von alledem hat Meyer also bloß festgehalten, dass Poggio
in Konstanz war und am Funde des Plautus beteiligt (bekanntlich
fand dieser erst 1429 von Rom aus und unter ganz andern
Umständen statt), dass er erst apostolischer Sekretär und nachher floren-
tinischer Staatskanzler wurde. Eifrig festgehalten hat er die
Tatsache vom schimpflichen Tode Giacomos, an dem er sein roman-

') Nach gütiger Mitteilung der Tochter des Dichters, Frau Camilla Meyer.

258



tisches „Gesetz der Steigerung" zu erweisen gedachte. Allein von
Poggio, dem frühern Bischof (so im ,Brigittchen') und „spätem
Ehemann", unserer Novelle, von seiner berühmten Badenerepistel,
von seiner Schöngeisterei und dem Kult der Antike, die Meyer
reichlich verwertet, finden wir bei Bouillet kein Wort: Da muss
also eine andere Quelle in Betracht kommen. Anders liegen die
Dinge bei den Komödien des Plautus: Hier fusst wirklich jedes
Wort Poggios, der sein erstes glückseliges Durchkosten der
neuentdeckten Meisterwerke schildert auf einer Notiz des historischen
Handbuches: Bouillet zählt unter dem Artikel „Piaute" sieben
Komödien auf, von denen Meyer mit leichter Hand drei herausgreift:

Amphitryon (imité par Molière): „der witzige Amphitryo";
l'Aululaire qui a inspiré l'Avare: der ,Aulularius' mit der
unvergleichlichen Maske des Geizhalses. Nach der Korrektur durch Bovet
fügt er richtig bei : „ich begann die Topfkomödie zu lesen" ; le Soldat
fanfaron: „Hier prahlte ein Soldat mit großen Worten" Undferner:
des coups de théâtre imprévus, un dialogue rapide, plein de verve,
des pointes, des jeux de mots, des charges exagérées peut-être
mais vraies au fond, voilà ce qui caractérise Piaute: „die
Weltbreite, der Puls des Lebens, das Marktgelächter von Rom und
Athen, Witz und Wortwechsel und Wortspiel, die Leidenschaften,
die Frechheit der Menschennatur in der mildernden Übertreibung
des komischen Zerrspiegels." — Man sieht, wie die spielende und
schöpferische Phantasie des Dichters aus wenigen dürren Daten ein
lebendiges Bild zu schaffen vermag und zugleich den Eindruck
erweckt, als habe er aus einer reichen Last von Kenntnissen nur
einige zufällige Punkte herausgehoben. Das Gleiche gilt vom Artikel
»Constance". Hier fand Meyer als Teilnehmer einzig die Namen
der beiden Franzosen Jean Gerson und Pierre d'Ailly verzeichnet
und unter den Namen Gersons fand er ferner, was in keiner andern
der noch zu nennenden Quellen steht, dass dieser Doctor christia-
nissimus genannt worden sei und à Constance combattait le
relâchement de la discipline dans le clergé: daraus wurde eine
Kommission für die Reform der Nonnenklöster, worin der Dr. christia-
mssimus Gerson und Pierre d'Ailly saßen und mit einer für den
a's Schreiber amtenden Poggio geradezu unbegreiflichen Pedanterie
ohne den leichtesten Scherz die Zucht in den Nonnenklöstern
behandelten.

259



Auf der nämlichen Seite wie Gerson wird bei Bouillet endlich
die Ste Gertrude aufgeführt, „qui se consacra à Dieu dès l'âge de
dix ans" : genau wie es die Gertrude unserer Novelle tut. — Damit
sind aber die aus Bouillet gezogenen Nachrichten aufs gründlichste
erschöpft. Wir erkennen darin wohl einige kleine Züge, aber weder
den Ursprung der Novelle noch die charakteristischen Merkmale
aus dem Leben Poggios, noch endlich diese ganze typische
Gegenüberstellung von deutscher Ehrlichkeit, „die selbst dem Teufel das

Wort halten würde", und italienischer schöngeistiger Tücke, die das

Rückgrat unserer Erzählung bilden. —
All das hatte Meyer bereits im Kopf, als er sich an die Redaktion

machte. Erkennen wir nun darin andere früher benutzte Quellen

IV

Eine erste Spur weiterer Kenntnisse des Dichters sehe ich in
der Beschreibung der Porträts von Cosimo dei Medici und Poggio.
Die treffliche Charakteristik des Medicäers „mit den klugen Augen in
dem hässlichen Gesicht" weist auf die bekannten Züge, die Meyer
bei seiner Florentinerreise mehrfach z. B. im Bilde Pontormos in
S. Marco oder Benozzo Gozzolis im Palazzo Medici sehen konnte.
Und ebenso scheint mir die Beschreibung von Poggio, „ein scharf

geschnittener greiser Kopf.... mit beredt geformten (im Plautus
beredten) Lippen. Der Ausdruck dieses geistreichen Kopfes war ein
seltsam gemischter: über die Heiterkeit der Stirn, die lächelnden
Mundwinkel war der Schatten eines trüben Erlebnisses geworfen"
nicht einfach der Phantasie zu entspringen, sondern auf der Betrachtung

eines Konterfeis BracCiolinis zu beruhen. Und zwar am ehesten
auf der Statue im Florentiner Dom, die noch heute dem Besucher
fälschlicherweise als Poggio bezeichnet wird. Die Beschreibung
der Novelle passt ganz vorzüglich auf diese Statue und muss wohl
auf Autopsie beruhen, wenigstens ist mir eine vor 1881 erschienene

genaue Reproduktion dieses „Dom-Poggio" nicht bekannt (s. die
Photographie mit den lächelnden Mundwinkeln in meinem Poggius
Florentinus, Teubner 1914).

Dass Meyer das Altissimobild des Humanisten in der Sammlung
Giovio der Uffizien aus den hundert gleichförmig gepinselten Köpfen
heraus bemerkt und im Gedächtnis festgehalten, scheint unmöglich.
Erinnerte sich doch der Dichter bei der Niederschrift nicht an weit näher

260



liegende Dinge, so an seinen Besuch im Heimatstädtchen Bracciolinis
Terranuova, über den er in einem lustigen Briefe berichtet. Die nach
Altissimo verfertigten Kupferstiche bei Muratori (Rer. Ital. SS. XX)
in der Poggiobiographie Shepherd-Tonellis 1859, in den Poggiana
Lenfants 1720 haben sämtlich einen mürrischen Ausdruck. Die
Gewandstatue bei Shepherd-Tonelli trägt einen Phantasiekopf. Es

wäre verlockend, die damals sehr bekannte und stark protestantisch
orientierte Histoire du concile de Constance von Jacques Lenfant,
Amsterdam 1714, als Studienquelle für den Dynasten und zugleich
auch für das Poggiobild anzunehmen : allein Lenfant behielt auch
in der zweiten Ausgabe 1727 das gefälschte Bild Boissards bei, das

nicht zu Meyers Beschreibung passt.
Ein weiterer Komplex positiver, teils falscher, teils echter

Nachrichten sind über das Leben des Protagonisten der Novelle, des

Humanisten Poggio Bracciolini eingestreut, die nicht bei Bouillet
stehen. Sie weisen durch ihre Eigenart auf ganz bestimmte Quellen
und führen uns letzten Endes zu den Wurzeln der im Plautus
vorgetragenen historischen Ansichten Meyers.

Der Florentiner wird als lebenslustiger und skrupelloser Geselle

geschildert, dessen Glaubensbekenntnis aus Skepsis gegenüber der
katholischen Orthodoxie, aus abergläubischem Grauen vor dem
Wunderbaren und aus überschwenglicher heidnischer Schöngeisterei sich
zusammensetzt. Wie Meyer sagt, war Poggio Geistlicher — Bischof

sogar im ,Brigittchen' : ja noch im Plautus, wo doch Bracciolini
korrekt Kleriker genannt wird, sagt die Äbtissin: „Verloren gegangen,
Herr Bischof" (S. 247 und 249), doch warf er später sein Gelübde
bei Seite und verheiratete sich. Er schrieb einen berühmten Brief
über die Badener Bäder, tat sich als Handschriftenentdecker hervor —
wobei es ihm auf einen Diebstahl nicht ankam — und verstand
es trefflich, die Mäzenatenlaune reicher Herren, so bei Cosimo dei
Medici anzuspornen. — Woher stammen all diese Nachrichten?

Die erste und sicherste Handhabe bietet der Satz: „von jenem
bewundernswerten Reisebriefe, in dem du die warmen (fehlt Plaut.)
Heilbäder an der Limmat mit unschuldigen {Plaut, treuherzigen)
germanischen Vestalen wie mit Najaden bevölkert hast." (S. Plautus
220). Blaser glaubte an das Studium des lateinischen Originals in
den Werken Poggios oder in der Briefausgabe-Tonellis — was völlig
auszuschließen ist. Kalischer riet auf eines der zierlichen Skandat-

261



bändchen, in denen Poggios Epistel: Text und französische
Übersetzung wenige Jahre vor dem Erscheinen unserer Novelle bei
Isidore Liseux das Licht erblickt hatte: Les bains de Bade au XV""
siècle par Antony Méray, Paris 1876. Méray spricht nämlich in der

übrigens oberflächlichen und mit Unrichtigkeiten gespickten
Einleitung, von der zu „Gastein près Saltzbourg" herrschenden „légèreté
de costumes et la familiarité entre naiades et baigneurs." Er behält
ferner in der Übersetzung das Wort Vestales für Nonnen bei, das

Poggio tadelnd gebraucht, und spricht endlich anläßlich der

Handschriftenentdeckungen Poggios von den „vieux livres superposés

par couches", woraus unserem Dichter der Einfall, den Plautusband
im Bette der Äbtissin zu verstecken, gekommen sei. Das Büchlein
befand sich zudem auf der von Meyer emsig besuchten Züricher
Stadtbibliothek. Ich glaube trotzdem nicht an die Vermutung und

zwar weil sich für die kurzen Worte, in denen der Badener Brief
in unserer Novelle gestreift wird, zwei viel näher liegende und sicher

bezeugte Quellen finden, die uns gleichzeitig weitere Rätsel lösen.

Meyers Bekanntschaft mit unserem Humanisten und seiner

Schilderung der Badener Bäder war nämlich viel älteren Datums.
Sie stammte aus seiner Jugendzeit und beruhte auf einem Werke,
das noch heute den älteren Zürchern durchaus geläufig ist: nämlich
auf der mit zierlichen Kupfern geschmückten Badenfahrt des David
Hess (Zürich, Orell Füßli 1818).

Hess war ein intimer Freund der Eltern unseres Dichters
gewesen und hatte, wie ein schöner Brief an Frau Betsy Meyer
beweist, dem jung aufbrausenden und ungeberdigen Conrad ein
feines Verständnis entgegengebracht. In der Badenfahrt figuriert
eine getreue und vollständige, wenn auch etwas spießbürgerliche
Übersetzung von Poggios Epistel. Das Vorwort zeigt zudem
unverkennbare Züge, die Meyer hier kopiert hat und die sich weder
bei Bouillet, noch bei Méray, Burckhardt oder Voigt finden. So

sagt Hess S. 120: „Als Poggio diese Reise (nach Baden) machte,
war er ein Geistlicher, vermählte sich aber nachher, starb erst im
Jahre 1459 als Kanzler der Republik Florenz und hinterließ mehrere
Söhne". Hieraus schöpfte unser Dichter die irrige Vorstellung von
der „Korruption der hohen Geistlichkeit", die sich in Poggio klar
erweise, die Prinzipienlosigkeit, die den „frühern Bischof" (auch
in der Korrektur zum Cleriker besteht der Irrtum weiter, Bracciolini

262



«ei Priester gewesen) dazu geführt, da es ihm eines Tages besser
passte, sich zu verheiraten. Hess: „Obgleich dieser Brief in Poggios
gedruckten Werken steht und durch verschiedene deutsche
Übersetzungen sich in vielen Händen befindet". Meyer: „Jener Brief
verbreitete sich in tausend Abschriften über ganz Italien". — Hess
S. 134: „Aus dieser Beschreibung Poggios, die übrigens etwas
poetisch übertrieben seyn mochte, können wir uns zum Teil einen
Begriff bilden" usf. Meyer: „Ich übertrieb, euren Geschmack
kennend, scherzte Poggio". — Hess weist ferner in einer Fussnote
ausdrücklich auf die tugendlichen Bemerkungen „Über Poggi
Florentini Sendt-Brieff von dieses bads freud und Wollust" in Heinrich
Pantaleons 1578 gedruckten Wahrhafftige und fleißige Beschreibung
der uralten Stadt und Graveschaft Baden usf., die er ihrer Für-
trefflichkeit halber gleichfalls seiner Badenfahrt einverleibt habe.
Her wackere Pantaleon, der Philosophey und Artzney Doctor zu
Basel vermerkt nämlich über Poggios paradiesische Schilderung
Hess 144: „man kann auch hie erkundigen, wie die Italiener
basalen gesinnet und auf geilheit gesehen ob wohl bei den frommen
einfaltigen Teutschen und Badergesellen von Weibs- und Manns-
Personen gar keine boßheit sondern alle frombheit vorhanden, so
S!ca nach jres lands art freudig und kurtzweilig erzeiget". Und
dazu die Anmerkung: „On a du Pogge un livre de contes, mais
trop sales et trop licentieux", Diet. hist, par l'abbé l'Avocat 1757.
Bs ist kein Zweifel : durch David Hess hatte Meyer schon in jungen
Jahren die Bekanntschaft Poggios gemacht; allerlei Sätze aus dessen
Einleitung waren ihm im Gedächtnis haften geblieben: so die
Gegenüberstellung der germanischen Unverdorbenheit und der
tischen Genußsucht in seinem Passus über die Badenerepistel,
die irrigen biographischen Notizen über den Humanisten. Indessen
gebraucht Hess das Wort Vestales für Nonnen auch in der
Übersetzung der Epistel nicht, sondern spricht lediglich von „Nonnen
°der richtiger zu reden floralischen Jungfrauen". Dies führt uns
auüdie zweite Quelle, durch welche die alten Erinnerungen an
Hess wieder aufgefrischt wurden. Es war die Geschichte der schwei-
Zenschen Eidgenossenschaft von Johannes von Müller. Gerade in
lener Zeit hatte Meyer den dritten Band, der mit der Beschreibung
des Konstanzer Konzils einsetzt, für seinen Dynasten durchgearbeitet.

Und hier fand er den Badenerbrief als ein Beweisstück für

263



die Unverdorbenheit der damaligen Eidgenossen ausführlich zitiert
und die Stelle über die virgines Vestales sogar durch Sperrdruck
hervorgehoben (III. S. 112, Lpz. 1806). Es ist übrigens, so viel ich
sehe, das einzige Mal im ganzen Epistolar, dass Poggio den
Ausdruck Vestales für Nonnen braucht, und es geschieht bloß dem
strafenden Vergleich mit virgines florales zuliebe. Der historische
Bracciolini war keineswegs der Modenarrheit ergeben, zeitgenössische
Dinge in antiker Vermummung aufzuführen, wie es Meyer glaubte.

Der Brief des Florentiners sollte nach J. v. Müller gerade das

beweisen, was schon Pantaleon verfochten hatte und was letzten
Endes die tiefste Absicht von Meyers ganzer Novelle bildet : die
Sitten der damaligen Eidgenossen als ein goldenes Zeitalter von
Kraft, Herzensunschuld, biederer Treue und freudigem Gottvertrauen
darzustellen. So sind die „unschuldigen (Plautus: treuherzigen)
germanischen Vestalen der warmen Heilbäder" sowohl ein Reflex
Pantaleons als Müllers.

Auch die prächtige, farbenreiche Szene auf der Münsterlinger
Klosterwiese, wo das künftige Wunder vor dem herzugelaufenen
Volk und Gesindel aller Art ausposaunt wird, hat ihren Ausgangspunkt

in einigen knappen Sätzen Müllers, S. 115: „Die Menge
herrenloser Knechte und verlassener Dirnen, und alles Gesindel,
welches unter andächtigem Schein, aus Neugier und Hoffnung
leichten Gewinns, durch mancherley Mittel, in die Gegend um
Costanz gekommen, gesellte sich häufig zu den starken Bettlern usf."

Meyer gründete indessen sein ungünstiges Urteil über den
Humanisten noch auf solidere Grundlagen als auf die Bemerkungen
von Hess und Pantaleon. Und damit gelangen wir zu einer weitern
Folge sicherer historischer Tatsachen, die nicht der dichterischen
Phantasie entstammten. Im Eingang der Novelle verwahrt sich

Poggio erst gegen den Vorwurf, er habe seine neu entdeckten
Autoren „plump geredet" gestohlen. Doch wie er darob ein leises

ungläubiges Lächeln im Kreise herum gehen sieht, so lacht er
schließlich selber mit. Diese Anschuldigung stand nicht bei Bouillet
und, soviel ich sehe, auch nicht bei Müller, Hess oder Burckhardt.
Sie war indessen weit verbreitet, wenn der wackere Weidmann in
seiner Geschichte der Bibliothek St. Gallen 1841 empört von den

„verschmitzten Ultramontanern" berichtet, die 1416 auf zwei Wagen
die gestohlenen Bände von St. Gallen nach Konstanz schleppten.

264



Der Vorwurf war übrigens unberechtigt, wie eine noch im
siebzehnten Jahrhundert in St. Gallen vorhandene Quittung Poggios
für den entliehenen Asconius beweist und vor allem der kostbare
Quintilian bestätigt, den die Humanisten ehrlich wieder nach
St. Gallen zurücklieferten, während er 30J Jahre später (1712) mit
so mancher andern schönen Handschrift nicht mehr von Zürich
zurückerstattet wurde! Eine Anspielung auf die wenig rühmliche
Weise der Handschriften-Entdeckung Poggios in der Stiftsbibliothek
ist die spitze Bemerkung der kleinen Äbtissin, da sie den Italiener
beim Stehlen ertappt: sie sei eine flinke Appenzellerin und kein
»weinschwerer Mönch von St. Gallen". Poggio selbst aber liefert
im Verlaufe der Unterhaltung reichlichen Stoff für diese üble Nachrede,

indem er von einem kleinen Bändchen der Bekenntnisse
S. Augustins spricht, das er bei der Musterung der Münsterlinger
Klosterbibliothek unter dem Staube gefunden und „ganz mechanisch

in die Tasche gesteckt, mir nach meiner Gewohnheit eine
Abendlektüre vorbereitend". Diesmal aber handelt es sich nicht
um eine dichterische Erfindung, sondern um einen tatsächlichen
Vorfall, der aus den Episteln des Humanisten selbst belegt ist. Im
Jahre 1452 wurde nämlich Poggio von Filippo Tifernate gebeten,
jenen Reiseführer mit altrömischen Inschriften, die sich ein
alemannischer Rompilger des achten Jahrhunderts in der ewigen Stadt

angelegt hatte, den sog. Anonymus Einsiedlensis, zur Kopie
auszuleihen. Poggio konnte dem Wunsche nicht willfahren, da er das

Bändchen nicht in Rom bei sich, sondern in seiner Bücherei in
Terranuova hatte. Dabei erzählt er wörtlich: „Es ist ein einziger
kleiner Quinternio, den ich unter dem Staube fand und rasch in
"reinen Ärmel steckte (in manicas conjeci), als ich bei den
Germanen auf der Büchersuche war". Diese Briefstelle war bereits
lange Jahre bekannt, bevor sie in dem so gut wie unzugänglichen
dritten Bande der Briefausgabe Toneiiis 1861 erschien. Angelo Mai
hatte die Epistel bereits 1844 veröffentlicht: allein der für die
römische Epigraphik ungemein wichtige Passus war unbemerkt
gehlieben, und erst als ihn 1846 Theodor Mommsen aus einer Pariser
Handschrift auszog und publizierte, ging er in die Fachliteratur
über. Es wäre natürlich verfehlt, wollte man unserm Novellisten
so tiefgründige Forschungen zuschreiben. Er fand die Notiz in
einer viel näher liegenden Quelle: im ersten Bande der soeben

265



publizierten zweiten Ausgabe von Georg Voigts Wiederbelebung
des klassischen Altertums, 1880, deren Exemplar sich noch heute
in seinem Nachlass befindet. Voigt sagt nämlich von Poggio (I-,
S. 270): „Dann fand er in einer deutschen Bibliothek, wohl gewiss
der von St. Gallen, das kleine Büchlein des sog. Anonymus von
Einsiedeln in Urschrift oder in Abschrift ; er ließ es in seinem
Ärmel verschwinden und mitgehen". Und dass wir damit, was

Meyers Quelle anbelangt, auf der richtigen Fährte sind, beweist
gerade das Objekt von Poggios Diebstahl in Münsterlingen : das

kleine Bändchen der Konfessionen Augustiris. Hier liegt offenbar
eine Erinnerung des Dichters an die zierliche Handschrift im kleinsten
Format vor, die Petrarca von Dionigi da S. Sepolcro empfing und
die ihn bei der denkwürdigen Besteigung des Mont Ventoux
begleitete; auch diese Einzelheit stammte aus Voigt. Endlich war bei
der Lektüre der Wiederbelebung ein drittes Faktum im Gedächtnis
des Dichters hängen geblieben : die ausgerechnete Profitsucht, mit
welcher Poggio gleich den andern Humanisten seine Handschriften
römischer Klassiker wie seine eigenen Werke bloß an kapitalkräftige
und freigebige Mäcene verschenkte, nachdem er sich vorher durch
befreundete Kanzlisten vorsorglich erkundigt hatte, ob man hohen
Orts eine solche Himmelsgabe auch richtig zu würdigen und den

klingenden Dank unverweilt aushändigen werde (Voigt I-, S. 336 ff.

u. 450 f.). Auch dieser Zug ist nur allzu historisch. Wenn daher

Meyer seinen Poggio den Plautuskodex an Cosimo schenken und
dabei gehörig auf den Busch klopfen lässt: „um mir nicht, ein

Lebender, das zehnfache Gegengeschenk zuzuziehen", so hat er
damit den Humanisten trefflich gekennzeichnet und diese seine
Wissenschaft aus Voigt gezogen.

Eine köstliche persönliche Erinnerung hat der Dichter in der
ersten Fassung der Novelle untergebracht: Adolf Frey berichtet
nämlich in seiner Biographie über Meyers italienische Reise von
1871 : „In Peschiera stattete er auch der ehemaligen Offizierslocanda
einen Besuch ab, in welcher Nüscheler als Hauptmann verkehrte,
von den Eingeborenen, wie er lachend erzählte, eine eccellente

persona betitelt, während sein Leutnant nur eine buona creatura
vorstellte." Aus diesen Bezeichnungen der beiden Offiziere wurde
im „Brigittchen" — kaum verändert: das Liebesgespräch der Gertrude
mit ihrem Schatz. „Nannte mich nun der Hans : una buona creatura,

266



so hieß ich ihn dagegen una brava persona." Im Plautus dagegen
ersetzte Meyer die beiden Ausdrücke durch cara bambina und das
der Wirklichkeit trefflich abgelauschte poverello. Es ist übrigens
schade, dass der Dichter bei der Gelegenheit nicht mehr an den
Besuch dachte, den er selbst einst dem Geburtsstädtchen Poggios,
Terranuova, abgestattet hatte. Am 25. Mai 1858 erzählt er nämlich
an Friedrich von Wyss (Briefe I. 68): „Eine lustigeScene zumSchluss.
Als wir in Terranuova, einem Städtchen ganz von den Gütern Herrn
Ricasolis umgeben, einen Abendgang machten, langten wir auf einem
Platze an, der als der einzige, einfach Piazza angeschrieben war.
Wir lachten über seine bescheidene Namenlosigkeit. Abends beim
Billard, im Hause des Barons, als Geistlicher und Gonfaloniere dem
Lustiissimo aufwarteten, stach diesen der Übermut, den armen
Bürgermeister zu quälen mit der Anonynüa des Platzes. ,Sucht
ihm im Stadtrat einen historischen Namen, damit die Fremden nicht
immer fragen, welch ein Platz?' Der Gonfalonier nahm die Sache

unendlich ernst, fast leidenschaftlich, und ich bin überzeugt, die
Sache ist schon angeregt im Stadtrath von Terranuova." Und in
ßer Tat, die Stadtväter scheinen sich unterdessen über die schwierige

Frage geeinigt zu haben, denn heute hat der Platz seinen
vollen Namen

V
Um eine Anzahl fester Daten verschiedenster Provenienz hat

der Dichter dagegen, weiter spinnend oder frei erfindend, das wilde
Rankenwerk seiner Phantasie geschlungen. So antwortet Hansli von
Splügen, auf die das Scherzrätsel des Humanisten über den ohne
Trinkgeld befreiten Petrus einleitende Frage : freilich, er habe die
Befreiung Petri aus dem Kerker in der Apostelkirche zu Tosana
abgebildet gesehen. Was wäre natürlicher, als hier an einen bünd-
nerischen Freskenzyklus zu denken, wie er beispielsweise im zürche-
rischen Kloster Töss bis in die Milte des 19. Jahrhunderts bestand.
Ünd doch ist an der ganzen Sache einzig der romanische Name
Tosana-Thusis historisch. Meyer mochte ihn bei seinen Jenatsch-
Studien und seinem Bündner-Aufenthalt im nahen Zillis kennen
gelernt haben. Die heutige Kirche von Thusis wurde von Andres
Bühler im Anfang des 16. Jahrhunderts kurz vor der Reformation
gebaut; sie war der Madonna geweiht und enthielt keine Fresken.
Ünd dasselbe gilt vom Steinrelief der büßenden Herzogin Amala-

267



svinta im Kloster Münsterlingen. Es soll in der Tat, wie Meyer
sagt, um die Wende des 10. Jahrhunderts gegründet worden sein,
allein von einer englischen Königstochter zum Danke für Rettung
aus Seenot. Einen Gattenmord hatte sie nicht auf dem Gewissen

— das Motiv war übrigens von Meyer schon im Gedichte Engelberg

verwendet worden (wie bereits Kalischer sagt, S. 65), und von
Fresken oder Bildwerken in Münsterlingen ist auch nichts bekannt.

Ein typisches Beispiel der Weiterbildung knapper vorhandener
Fakten bieten die Söhne Poggios. Bouillet hatte gesagt: „II laissa

cinq fils, dont un J. François fut secrétaire de Léon X, un autre,
Giacomo fut pendu comme complice de la conspiration des Pazzi,

ce dernier a laissé divers ouvrages" Dass ein Echo des

ungünstigen Urteils über Poggios Drittältesten Jacopo, das Polizian
in seiner Coniuratio Pactiana fällt, zu Meyer gelangte, scheint mir
sehr unwahrscheinlich. Es ist viel glaublicher, dass unser Dichter
lediglich die Notiz Bouillets kannte und an die Tatsache des schmählichen

Todes die logische Kette schloss: kraft des „Gesetzes der

Steigerung", müsse die lässliche Lebensauffassung Poggios, die es

ihm gestattete, fremde Bücher skrupellos mitlaufen zu lassen, bei
seinen Söhnen sich notwendigerweise zu Diebstahl und Straßenraub

verschärft haben. Und da er gerade im Zuge war, so wurden
auch die andern Söhne in die Verdammnis mit eingeschlossen:
„welche alle herrlich begabt waren, und alle nichts taugten"
{Piautas 218). *

Einen ähnlichen Fall bieten die Facetten. Er kannte sie im
Sommer 1881 noch nicht aus eigener Lektüre: N'ayant jamais lu
la dite pièce {Aalularia) pas plus que les facetiae du Pogge (zit.
Brief an Bovet). Ich glaube auch kaum, dass er sie später in die
Hand bekam, und vermute, dass die beiden poggianischen Facetien
der Vindicta italica (von Petrus de Vineis) und der Responsio Dantis,
die Kalischer in spätem Renaissanceerzählungen Meyers austindig
machte, aus einer der zahlreichen italienischen oder französischen
Novellensammlungen stammen, in die sie übergegangen waren.
Unser Dichter kannte bloß den allgemeinen Charakter der Schnurren
Poggios und wusste aus Hess, Müller, Burckhardt, Voigt und Bouillet,
dass es eine Kollektion von „gesalzenen" Spässen war. So ließ

er kurzerhand den ganzen Plautusraub von Bracciolini als eine
Facetia inedita bezeichnen. Und die Benennung scheint mir außer-

268



ordentlich glücklich zu sein. Denn wenn auch der Umfang
denjenigen der Facetien übersteigt, so passen doch der Witz mit dem
ohne Trinkgeld befreiten Petrus oder das gröbliche Wortspiel von
codex und podex ganz vortrefflich zum Geiste des Facetiarum
liber. Unhistorisch ist dabei lediglich die manirierte Schöngeisterei
Cosimos, der sich bloß mehr an der „schlanken Form" ergötzt.
Der mediceische Freund unseres Humanisten war so wenig wie
dieser selbst ein Jünger des l'art pour l'art: ihn erheiterte der Inhalt,
mochte er auch in einem Drittel der Fälle mehr oder minder
anstößig sein — und die stilistische Korrektheit oder Schönheit des
Lateins konnte er kaum beurteilen. Der Humanismus macht sich
in dieser rein mittelalterlichen Sammlung lediglich durch ein paar
äsopische Fabeln geltend.

Sollte man indessen unserm Dichter vorwerfen, dass er einen
schweren Irrtum begangen, indem er seine Novelle eine facezia
inedita nannte, während doch, wie Castiglione im Cortegiano
erläuterte, die „Facetie" im Gegensatz zur Novelle einen bloß
kurz pointierten Wortwitz bezeichne, so ist darauf zu erwidern,
dass diese Unterscheidung von Pontano stammt, der sie seinerseits
Cicero entnahm. Seine Darlegungen im Traktat de sermone wurden
erst von Castiglione benutzt. All dies passierte reichlich 50 Jahre nach
der Abfassung von Poggios Witzsammlung und ist lediglich Theorie.

Reine Erfindungen dagegen liegen in den folgenden Punkten :

Der historische Bracciolini gehörte nicht zu den Dienern
Colonnas und ebensowenig las er Johann XXIII. sein Sündenregister
Jn Gottlieben vor. Papst Martin wurde nicht im Sommer („Sommerluft",

S. 223), sondern am 11. November 1417 gewählt und zwar
uicht durch Akklamation. Er zog im Mai 1418 nicht über den
Splügen heimwärts, sondern über Solothurn, Genf und den Mont
Cenis. Eine freie und zwar eine sehr glückliche Erfindung ist auch
die ganze Plautusentdeckung. Der Dichter hätte sich darüber bei
Voigt gründlichen Aufschluss erholen können, wäre sein Ziel eben
e'n rein historisches statt eines künstlerischen gewesen. Die Nachricht
von Poggios kurzen Armen scheint bloß erfunden, um dadurch den
lustigen Kontrast mit den langen Fingern unterzubringen.

Den stärksten historischen Irrtum, der schwerer wiegt als der
»Aulularius", der „Bischof" Poggio und ähnliche Kleinigkeiten,
stellt die Antithese von Poggio und Gertrude dar als den Symbolen

269



von welscher Verschlagenheit und deutscher Treue. Der Humanist
erscheint in Meyers Novelle als schwärmerischer Antiquar und
Skeptiker, vor allem aber als überspannter Schöngeist, bei dem sich

jedes moralische und religiöse Gefühl in ästhetischen Genuss auflöst

und verflüchtigt. Die Antike ist ihm die „niedergegangene
größere Zeit." Er prüft skeptisch die Möglichkeit überirdischer
Hilfe beim Wunder der barbarischen Herzogin und orakelt über
die Natur des Gewissens. Der Betrug des Gaukelkreuzes entzückt
ihn sofort ob der aufgewendeten Geschicklichkeit und er sieht dabei
in ähnlicher Weise von jeder Moral ab wie etwa Machiavelli bei
den fürs Staatswohl verübten Verbrechen. Poggio bringt es fertig,
bei der in tiefster Seelennot ringenden Gertrude die schlankkräftigen
Mädchenarme zu bewundern, so dass man unwillkürlich an die
Worte des wackern Doktors Pantaleon denkt. Einen Augenblick
später hat er um seines Klassikers willen die ganze, erschütternde
Geschichte des Mädchens gründlich vergessen. Und die Religion
vollends bietet sich ihm bloß in antikem Aufputz : der Ausruf „beim
Bogen Cupidos", der Schwur beim Optimus Maximus, die ambrosische

Schulter der Madonna, das Gebet zur Pallas oder Maria :

all das verrät einen eitlen Ästheten. Der historische Poggio aber

war kein blinder Verehrer des Altertums, etwa im Sinne der von
Erasmus mit Recht verhöhnten Ciceronianer, er war nichts weniger
als ein Skeptiker, das beweisen die mittelalterlichen Pfaffen- und Wunderg.

schichten, die sein Facetienbuch enthält. Und am allerwenigsten
war er ein Ästhet in der Weise der Parnassiens und ihrer Doktrin
des l'art pour l'art. Auch die Theaterszene, die er vor Gertrude
aufführt, liegt dem Beginne des 15. Jahrhunderts gründlich fern
und entspringt viel eher moderner Intriguenlust, etwa dem beau
ténébreux. Für all das ist aber Meyer nicht verantwortlich, denn
das floss aus der romantischen Geschichtsauffassung seiner Zeit.
Solches hatte er bei Burckhardt und Voigt gefunden. Aus ihnen
schöpfte er seine Meinung über die Italiener der Renaissance.

VI

Eine letzte Quelle bleibt uns übrig: in der wir die Wurzel der

ganzen Novelle finden, die Gegenüberstellung der beiden Protagonisten,

den Antrieb zu ihrer Ablassung überhaupt. — Es ist wiederum
die Schilderung Johannes von Müllers über die Sitten der alten

270



Schweizer: (III. 112): (Zur Zeit des Konstanzer Konzils) „war
damals kein anderes so lehrreich und unterhaltend, als die Verglei-
chung der Sitten der Schweizer mit Lebensmanieren der Italiener,
bei welchen schon alles bekannt war, was weiland an Augustus Hof
Geist und Sinnlichkeit reizte. Aus Zeiten solcher Unschuld sind
jene Schilderungen der alten Griechen von den Spielen der Göttin
zu Paphos, welchen Francesco Poggio die Lebensart vergleicht,
Welche ihn in den Bädern von Baden entzückte. Poggio, unter
den verfeinerten Völkern zur selbigen Zeit einer der ersten Menschen,
würde um diese Ruhe und Freude vielen Prunk seiner Florentiner
hingegeben haben. Wenn er aber sein Kunstgefühl, seine Kenntnis
der Alten, seine mannigfaltige Lebensweisheit nicht mit hätte auf-
°pfern wollen, so hätte er die schweizerischen Sitten doch nicht
erhalten "

Was Meyer vor allem zu Müller und Burckhardt hinzog, das
War, dass er sich mit beiden im tiefsten Grunde wesensverwandt
fühlte. Sie hielten ihren Blick nicht so sehr aufs Kleinliche, Einzelne
gerichtet, sondern aufs Große, Welt- und Herzbewegende. Sie
suchten in den Menschen längst entschwundener Zeiten, deren
^esen sie inbrünstig zu erfassen strebten, vor allem die Ideale ihrer
e'genen Brust. Meyer fühlte bei den beiden in ihrer wundervoll
Plastischen und ergreifenden Sprache keine kalt objektiven Histo-
r'ker, sondern zwei herrliche Dichter. In ihnen beiden war der
Konflikt gleichermaßen verkörpert," der auch sein eigenes Herz
durch wogte: die Treue, Kraft und Unschuld, in denen er die
Wurzel der deutschen Reformation erblickte, und anderseits das
Keich des Schönen, die lichte Italia diis sacra mit der wieder
erweckten Antike, zu der es seine schönheitsdurstende Seele hinzog,
bleich wie die italienischen Humanisten einst aus den Schilde-
rüngen der Größe des antiken Rom Trost schöpften in den elenden
P°litischen Zuständen Italiens und die Hoffnung auf bessere Tage
lhres Vaterlandes, so rollte Müller die ruhmreiche Geschichte der
alten Eidgenossen auf und hielt sie mit ergreifenden Worten seinen
ln kleinlicher Verknöcherung tief befangenen Landsleuten vor die
Augen. Als ein Nachfahr Rousseaus stellte er dabei die Güte der
Unschuldigen Natur in bewussten Gegensatz zum Raffinement der
hochkultivierten Völker des Südens, und als ein Vorfahr der Romantik
zeichnete er naiverweise ein ebenso glänzendes wie ungenaues Bnd

271



unserer Ahnen. Auf Johannes von Müller hatte ihn außerdem sein

väterlicher Freund, der waadtländische Historiker Louis Vulliemin
besonders hingewiesen.

Nach den Erinnerungen Vulliemins schildert Meyer, welche

Wirkung einst das Erscheinen des ersten Bandes von Müllers
Schweizergeschichte ausgeübt hatte, nach den Worten eines greisen
Berners (Rezension in der Neuen Zürcher Zeitung, abgedruckt
Briefe, II, 441): „Ich studierte mit andern Schweizern auf einer
deutschen Universität. Der Schweizernamen war damals im
Auslande so wenig geachtet und wir selbst hatten ein so
niederdrückendes Gefühl unserer Schwäche und Zerrissenheit, dass mehrere
unter uns es vorzogen, sich für Deutsche auszugeben. Das änderte

sich mit einem Schlage, wie Müllers Buch erschien. Wir sahen

uns plötzlich geachtet und glaubten wieder an unser Vaterland."
Als unser Dichter im Frühsommer 1881 mühsam das Erdreich

durchpflügte, aus dem der kraftvolle Baum seines Dynasten
emporsprossen sollte, da war ihm bei der Lektüre Müllers der Einfall

gekommen, in einer leichtbeschwingten historischen Novelle jenen
großen Gegensatz zwischen Deutsch und Welsch in der Vorzeit
der Reformation darzustellen, zu dem Müller aufforderte. Der Name

Poggios war ihm nicht neu : Mancherlei Nachrichten über den

Handschriftenentdecker waren ihm im Gedächtnis haften geblieben,
seitdem er des alten David Hess Badenbuch gelesen. Über
all diese Lesefrüchte aber hafte sich bereits der leichte
Dunstschleier des Vergessens gebreitet. Da ist es wahrhaft reizvoll zu

sehen, wie seine Muse mit spitzen Fingern bloß jene Züge
hervorzieht, die sie als besonders charakteristisch empfindet, um an

diese festen Maschen ihr leichtes, schimmerndes Gewebe heften

zu können. So erfand er seine Prosadichtung buchstäblich von A
bis Z, indem er aus Hess, Müller, Voigt, Burckhardt, aus eigenen
Erinnerungen seiner italienischen Reisen die Daten zusammenstellte.
Und wenn sich irgendwo noch eine kleine Lücke zeigte, so füllte
er sie aus an Hand des Dictionnaire von Bouillet. Und was war
schließlich das Gesamtresultat?

Was Meyer vom Konstanzer Konzil und dem bunten Heer
seiner Besucher, was er von Poggio selbst wusste, ist im Grunde
verschwindend gering: aber dennoch schuf er ein Kulturbild, das

lebenswahrer und im letzten Grunde auch historisch getreuer ist,

272



als es ein mühsames und gewissenhaftes Studium der tausenderlei
Akten vermocht hätte. Denn was ihn leitete, das war die historische
Intuition und die einfühlende, schöpferische Kraft seiner Phantasie.

Gewiss, so freudigen und federleichten Mutes, dass „er die
Musen und die Englein singen hörte", ist Poggio von Konstanz
ausgezogen, voll Mucken und Possen und der heiligen Begeisterung

für die Werke des Altertums im Herzen. Gelang es ihm dabei,
die neuentdeckten Klassiker aus Moder und Vergessenheit, in der
sie rettungslos zugrunde gingen, zu retten, so scheute er,
glücklicherweise für uns, die krummen Wege nicht, wo die graden nicht
zum Ziel führten. Und konnte er gar einer verschmitzten Äbtissin
ein Schnippchen schlagen, so wird er es mit demselben Behagen
getan haben, mit dem er seinen törichten Konstanzer Hebräischlehrer

hänselte. Und dasselbe gilt von der wunderbar anschaulichen
Szene auf der Münsterlinger Klosterwiese und dem Schlussbild,
dem stürmischen Aufbruch des ganzen Volkes, um den Segen des
neu gewählten Pontifex zu empfangen.

Was verschlagen dem gegenüber die paar historischen Schnit-
zer? Nicht mit dem Auge des streng die Tatsachen prüfenden
Geschichtsforschers hat Meyer seine Quellen gelesen, sondern mit
bellen Dichteraugen, die hinter den trockenen Fakten das Leben
Und die Seele suchen. Und weil die Dichter und die Sonntagskinder

die geheime Sprache des Herzens restlos entziffern und
zwischen den vergilbten Blättern den feinen Hauch des Lebens
verspüren, der einst in ihren Schreibern wogte, so kommen die
Schöpfungen der großen und wahren Poeten in letzter Linie dem
lebendigen Geschehen der Vergangenheit am allernächsten, wenn
Sle auch statt der historischen Realität, die höhere, künstlerische
Setzen, die nach dem Rezept des alten Boccaccio aus innerer
psychotischer Lebenswahrheit und aus äußerer Wahrscheinlichkeit besteht. •

Die Plautusgeschichte ist nicht umsonst die frischeste von
Meyers Renaissancenovellen, denn nirgends ist er so frei schaffend

seinen Quellen umgesprungen.
So ist der Historismus doch nicht ganz zu verwerfen: denn

er zGgt, wie ein wahrer Dichter aus dem dunkeln Erdreich des
^ergangenen, in das die Menschengeschlechter versinken, wenn ihre
^eit um ist; die blaue Wunderblume des echten, Zeit und Raum
überdauernden Kunstwerkes sprossen lässt.

BASEL ERNST WALSER
273


	Die Entstehung von C. F. Meyers Novelle : Plautus im Nonnenkloster

