Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Der neue Glaube

Autor: Forrer, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748932

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

verent dans leur ascension morale que nous admirons. La sym-
pathie, qui est finalement la plus sfire des garanties, ne s’impose
ni par les armes, ni par les discours. Elle ne répond qu’a I'élo-

quence des faits et des grands exemples. — J'y reviendrai dans
mon deuxidme ou troisieme article sur ,Les nations a Genéve*.
ZURICH E. BOVET
ooo

DER NEUE GLAUBE

Es steht aufler Frage, dass wir Heutigen einen Zusammen-
bruch der materiellen und geistigen Kultur erleben. Verschieden-
artig stellen sich die Menschen zu diesem Ereignis: die einen mit
Gleichgiiltigkeit, die andern mit Schrecken und Verzweiflung, wieder
andere erhoffen Rettung in der Zukunit. Die Grofizahl ldsst sich
vom unaufhaltsamen Gang der Entwicklung und Verstrickung willen-
los schieben und zerren. Nur wenige suchen in der Tiefe, suchen
nach Losung und Erlésung bei sich selbst: durch innere Einkehr,
durch Riickkehr zum Menschen.

Aber einem solchen Zu-sich-kommen treten eingefleischte
Hemmnisse entgegen. Das haufige Laster der Bequemlichkeit, das
verbreitete Vielbeschiftigtsein — das Hauptiibel aber ist die Selbst-
sucht. Nie scheint ein Zeitalter so iibermidfiig egoisiisch gewesen
zu sein wie das unsere. Nie wurden leidenschaftlicher materielle
Giiter zusammengerafft als heute. Am schlimmsten aber ist die
Selbstsucht, die sich hinter scheinbaren Taten restloser Nichsten-
liebe verbirgt. Wie kommt das alles? Es fehlt die Gegenkraft:
Religiositat, die echte Religiositat.

Wo finden wir diese noch? Wo ist sie bestimmende Macht des
geringsten tiglichen Tuns, Ratgeberin weittragender Handlungen?

Wohl lauscht in unzihligen Gotteshiusern die Menge den er-
habenen Worten von der Kanzel: Liebet einander.

Wohl mahnt die Stimme des viterlichen Lehrers, Streit zu
schlichten: Liebet einander. (Dann sehen aufgescheute Augen fra-
genden Blickes, wie ein armes Kind, das von Friihling, Blumen
und Sonne getriumt, geohrfeigt wird.)

Und trotz alledem: Wo ist Liebe?

192



Das tiefste, innerste Wesen des Menschen, seine Sehnsucht
und hochste Hoffnung wurde verduBerlicht durch die Institution
der Kirche. Damit sind die Menschen enthoben, eigene schopferische
religivse Krafte in sich zu entwickeln, eigene freie moralische Ver-
antwortlichkeit zu hegen: all dies steht unter der tyrannischen Ob-
hut der Kirche. So erstarrt das urspriinglich lebendige religiose
Gefiihl, das hindrdngt zu Entfaltung, Vollendung, Reifung, und
wird durch Dogmen, Lehrsitze, Gebote eingezwingt und erstickt.
Das tut der Masse so wohl, sich darum nicht bemiiken zu miissen:
sie revoltiert nicht gegen diese Beeintrichtigung der menschlichen
Freiheit, gegen die geforderte Passivitdt des Ich. Im Gegenteil, sie
geféllt sich darin und front in gesteigertem Mafe der Tragheit und
Bequemlichkeit. Des Sonntags hort man sich die erbauliche Pre-
digt an, des Werktags gibt man sich niederen Instinkten hin. Man
merkt diesen Zwiespalt nicht, will ihn nicht bemerken, man ver-
birgt sein wahres Gesicht weiterhin unter der heuchlerischen Maske.
Die sonntigliche Erbauung ist dann nicht mehr als Selbstzweck
und somit grofister Egoismus: nimlich Durst nach Genuss in idealer
Beméntelung.

Nie verstehen die Menschen die Donnerstimme aufweckender
Rufer. Man hért Tolstoi und fithlt sich géttlicher Gnade teilhaitig.
Man hort Nietzsche und fithlt sich als Herrenmensch. Denn der
Blick der Zeitgenossen haftet an der Oberfldche. Nietzsche und
Tolstoj - Antipoden in Vielem, aber sich treffend in Einem: Typus
des religivsen Menschen.

Von zwei Polen her gelangen sie ins Zentrum. Tolstoi vom
Urspriinglichen, mit keiner Kulturliige verbundenen Christentum
her. Nietzsche — ketzerisch mag es klingen fiir viele Ohren —
aus dem Atheismus. Kampfer waren beide. Kampfier gegen ihre
Zeit, Kampfer um sich selbst. Und Kampier gegen die Kirche.
TOlStoi, als kindliche Natur, drang durch zur Klarheit. Nietzsche,
qer ewig Ruhelose, verbrannte allzufriih an der eigenen ungesit-
tigten Flamme, — ein Unvollendeter.

Not tut es, Nietzsche, den missverstandenen, ins wahre Licht
U riicken. Was ist sein ,Wille zur Macht“ anderes als ein Ansporn,
S‘Fh €mporzuheben iiber die eigene kiimmerliche, sich selbst nur fiir
Wichtig nehmende philisterhafte Geniigsamkeit? Selbstiiberwindung
verlangt Nietzsche von uns, Uberwindung unserer erbirmlichen
Kleinheit,

193



Folgt der Mensch dieser Aufforderung, dann werden in ihm
unzweifelhaft religiose Krifte wach, und wiéren sie auch noch so
tief verschiittet gewesen. Damit ist verbunden eine Steigerung un-
serer Verantwortlichkeit, die hinwiederum ernsthafte Selbsterkenntnis
voraussetzt; beides fiihrt schliefilich zu vollstindiger Entfaltung der
Personlichkeit. Walten drauflen die Naturgesetze — in unserem
eigenen Innern, aus dem die sittlichen Handlungen flielen, da gilt
die Freiheit als hochstes Gesetz.

Das sei unser neuer Glaube!

Glaube kann nicht von aufien herangebracht, geschenkt werden
durch die Kirche. Nein! Glaube muss errungen, unter harten Miihen
erkdampft werden! Nur so gewinnt er die Bedeutung, die im Welten-
werden ihm zukommt. Nur so ist er stirkende, entwicklungtragende
Kraft.

Es gilt, umdenken zu lernen. Nicht neue Gedanken ins alte
Denken einzufiihren. Nicht bloB neue Begriffe zu priagen, sondern
auch die alten verholzten Begrifie zu verabschieden. Verkiinder
neuer I[deen sind unter uns aufgestanden. Aber sie wollen entdeckt
werden. Die Menschen miissen sich ihnen nahen, sie zu begreifen
suchen. Und sollte nicht einer darunter sein, der weit hinausweist
iiber Tolstoi und Nietzsche? Der Vorbild ist zur Tat?

Viele treten heute den Weg an, sich selbst zu suchen. Die
Hoffnung ersehnt, dass Viele sich durchkdmpfen mogen zu Selbst-
erkenntnis. Und Selbsterkenntnis bedingt ein Aus-sich-heraustreten,
ein Sich-selbst-gegeniiberstellen. Ohne Scham, ohne falsche Be-
scheidenheit wird man den-Mut zum Bekennertum aufbringen, den
Mut, seine Erkenntnisse, gewonnen im Kampf mit sich selbst, den
Menschen zu schenken oder ihrem freien Urteil anheimzustellen.
So kommt ein erfrischender Kriftestrom in unser sterbendes Geistes-
leben.

Mit der sachlichen Einstellung, die man gegen sich selbst iibt,
wird man auch seinen Mitmenschen gegeniibertreten. Man wird
sie besser verstehen als bisher, man wird ihre Fehler verzeihen.
Dann erst lernt man erkennen, was ,Mensch* heifit. Durch eine
solche Kenntnis des Menschlichen 16sen sich viele strittige und
heikle Probleme aller Lebensgebiete.

Dies ist der neue Glaube: — Riickkehr zum Menschen.

ZURICH : RUDOLF FORRER
ooo

194



	Der neue Glaube

