
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Der neue Glaube

Autor: Forrer, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vèrent dans leur ascension morale que nous admirons. La
sympathie, qui est finalement la plus sûre des garanties, ne s'impose
ni par les armes, ni par les discours. Elle ne répond qu'à
l'éloquence des faits et des grands exemples. — J'y reviendrai dans

mon deuxième ou troisième article sur „Les nations à Genève".

ZURICH H. BOVET

DER NEUE GLAUBE
Es steht außer Frage, dass wir Heutigen einen Zusammenbruch

der materiellen und geistigen Kultur erleben. Verschiedenartig

stellen sich die Menschen zu diesem Ereignis: die einen mit
Gleichgültigkeit, die andern mit Schrecken und Verzweiflung, wieder
andere erhoffen Rettung in der Zukunft. Die Großzahl lässt sich

vom unaufhaltsamen Gang der Entwicklung und Verstrickung willenlos

schieben und zerren. Nur wenige suchen in der Tiefe, suchen
nach Lösung und Erlösung bei sich selbst: durch innere Einkehr,
durch Rückkehr zum Menschen.

Aber einem solchen Zu-sich-kommen treten eingefleischte
Hemmnisse entgegen. Das häufige Laster der Bequemlichkeit, das
verbreitete Vielbeschäftigtsein — das Hauptübel aber ist die Selbstsucht.

Nie scheint ein Zeitalter so übermäßig egoistisch gewesen
zu sein wie das unsere. Nie wurden leidenschaftlicher materielle
Güter zusammengerafft als heute. Am schlimmsten aber ist die
Selbstsucht, die sich hinter scheinbaren Taten restloser Nächstenliebe

verbirgt. Wie kommt das alles? Es fehlt die Gegenkraft:
Religiosität, die echte Religiosität.

Wo finden wir diese noch? Wo ist sie bestimmende Macht des

geringsten täglichen Tuns, Ratgeberin weittragender Handlungen?
Wohl lauscht in unzähligen Gotteshäusern die Menge den

erhabenen Worten von der Kanzel: Liebet einander.
Wohl mahnt die Stimme des väterlichen Lehrers, Streit zu

schlichten : Liebet einander. (Dann sehen aufgescheute Augen
fragenden Blickes, wie ein armes Kind, das von Frühling, Blumen
und Sonne geträumt, geohrfeigt wird.)

Und trotz alledem: Wo ist Liebe?

192



Das tiefste, innerste Wesen des Menschen, seine Sehnsucht
und höchste Hoffnung wurde veräußerlicht durch die Institution
der Kirche. Damit sind die Menschen enthoben, eigene schöpferische
religiöse Kräfte in sich zu entwickeln, eigene freie moralische
Verantwortlichkeit zu hegen : all dies steht unter der tyrannischen Obhut

der Kirche. So erstarrt das ursprünglich lebendige religiöse
Gefühl, das hindrängt zu Entfaltung, Vollendung, Reifung, und
wird durch Dogmen, Lehrsätze, Gebote eingezwängt und erstickt.
Das tut der Masse so wohl, sich darum nicht bemühen zu müssen :

S1e revoltiert nicht gegen diese Beeinträchtigung der menschlichen
Freiheit, gegen die geforderte Passivität des Ich. Im Gegenteil, sie
gefällt sich darin und frönt in gesteigertem Maße der Trägheit und
Bequemlichkeit. Des Sonntags hört man sich die erbauliche Predigt

an, des Werktags gibt man sich niederen Instinkten hin. Man
urerkt diesen Zwiespalt nicht, will ihn nicht bemerken, man
verbirgt sein wahres Gesicht weiterhin unter der heuchlerischen Maske.
Die sonntägliche Erbauung ist dann nicht mehr als Selbstzweck
und somit größster Egoismus : nämlich Durst nach Genuss in idealer
Bemäntelung.

Nie verstehen die Menschen die Donnerstimme aufweckender
Rufer. Man hört Tolstoi und fühlt sich göttlicher Gnade teilhaftig,
^ian hört Nietzsche und fühlt sich als Herrenmensch. Denn der
Blick der Zeitgenossen haftet an der Oberfläche. Nietzsche und
Tolstoi: Antipoden in Vielem, aber sich treffend in Einem: Typus
des religiösen Menschen.

Von zwei Polen her gelangen sie- ins Zentrum. Tolstoi vom
Ursprünglichen, mit keiner Kulturlüge verbundenen Christentum
her. Nietzsche — ketzerisch mag es klingen für viele Ohren —
aus dem Atheismus. Kämpfer waren beide. Kämpfer gegen ihre
^e't, Kämpfer um sich selbst. Und Kämpfer gegen die Kirche.
Tolstoi, als kindliche Natur, drang durch zur Klarheit. Nietzsche,
der ewig Ruhelose, verbrannte allzufrüh an der eigenen ungesättigten

Flamme, — ein Unvollendeter.
Not tut es, Nietzsche, den missverstandenen, ins wahre Licht

zu rücken. Was ist sein „Wille zur Macht" anderes als ein Ansporn,
SlÇh emporzuheben über die eigene kümmerliche, sich selbst nur für
wichtig nehmende philisterhafte Genügsamkeit? Selbstüberwindung
verlangt Nietzsche von uns, Überwindung unserer erbärmlichen
Kleinheit.

193



Folgt der Mensch dieser Aufforderung, dann werden in ihm
unzweifelhaft religiöse Kräfte wach, und wären sie auch noch so

tief verschüttet gewesen. Damit ist verbunden eine Steigerung
unserer Verantwortlichkeit, die hinwiederum ernsthafte Selbsterkenntnis
voraussetzt ; beides führt schließlich zu vollständiger Entfaltung der

Persönlichkeit. Walten draußen die Naturgesetze — in unserem
eigenen Innern, aus dem die sittlichen Handlungen fließen, da gilt
die Freiheit als höchstes Gesetz.

Das sei unser neuer Glaube!
Glaube kann nicht von außen herangebracht, geschenkt werden

durch die Kirche. Nein Glaube muss errungen, unter harten Mühen
erkämpft werden! Nur so gewinnt er die Bedeutung, die im Weltenwerden

ihm zukommt. Nur so ist er stärkende, entwicklungtragende
Kraft.

Es gilt, umdenken zu lernen. Nicht neue Gedanken ins alte

Denken einzuführen. Nicht bloß neue Begriffe zu prägen, sondern
auch die alten verholzten Begriffe zu verabschieden. Verkünder
neuer Ideen sind unter uns aufgestanden. Aber sie wollen entdeckt
werden. Die Menschen müssen sich ihnen nahen, sie zu begreifen
suchen. Und sollte nicht einer darunter sein, der weit hinausweist
über Tolstoi und Nietzsche? Der Vorbild ist zur Tat?

Viele treten heute den Weg an, sich selbst zu suchen. Die
Hoffnung ersehnt, dass Viele sich durchkämpfen mögen zu
Selbsterkenntnis. Und Selbsterkenntnis bedingt ein Aus-sich-heraustreten,
ein Sich-selbst-gegenüberstellen. Ohne Scham, ohne falsche
Bescheidenheit wird man den "Mut zum Bekennertum aufbringen, den

Mut, seine Erkenntnisse, gewonnen im Kampf mit sich selbst, den

Menschen zu schenken oder ihrem freien Urteil anheimzustellen.
So kommt ein erfrischender Kräftestrom in unser sterbendes Geistesleben.

Mit der sachlichen Einstellung, die man gegen sich selbst übt,
wird man auch seinen Mitmenschen gegenübertreten. Man wird
sie besser verstehen als bisher, man wird ihre Fehler verzeihen.
Dann erst lernt man erkennen, was „Mensch" heißt. Durch eine
solche Kenntnis des Menschlichen lösen sich viele strittige und
heikle Probleme aller Lebensgebiete.

Dies ist der neue Glaube: — Rückkehr zum Menschen.
ZÜRICH RUDOLF FORRER

194


	Der neue Glaube

