
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Metaphysische Streifzüge : eine kleine Anhöhe

Autor: Spoerri, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


METAPHYSISCHE STREIFZÜGE^

EINE KLEINE ANHÖHE

Als ich mich mit jugendlichem Übermut in das tolle Abenteuer

dieser Streifzüge stürzte, gab ein Etwas mir den Mut,
anzufangen : das Bewusstsein, einen genau berechneten, wohlüberlegten
Plan zu besitzen. Mit Planmäßigkeit allein ist's nicht getan, aber

ein schöner Plan rechtfertigt doch beinahe ein misslungenes
Unternehmen. So will ich nun den freundlichen Leser, der mit mir
schon ein Stück Weges gegangen ist, auf eine kleine Anhöhe
führen, darauf ein Ruhebänklein steht: da will ich meinen Plan
ausbreiten und zeigen, wie er* uns helfen wird, die wichtigsten
Punkte der Landschaft, die vor uns liegt, zu erreichen. Vielleicht
wird der freundliche Begleiter um so geneigter sein, auch weiterhin

mitzukommen, vielleicht — wenn er sieht, wo es hinaus will,
wird er mich im Stich lassen, und ich muss dann allein und traurig
den schweren Weg zum Land der Wirklichkeit suchen.

Auf den Ausgangspunkt muss ich zuerst zurückweisen, und
da das Gelingen der ganzen Unternehmung davon abhängt, ob

wir, vom „richtigen" Ort ausgehend, die gute „Richtung" einschlagen,
so muss ich noch einmal ganz ausführlich diese ersten Dinge
anführen.

Vom Erlebnis sind wir ausgegangen und ich muss allen
Einwendungen gegenüber nachdrücklich darauf hinweisen: einen andern

Ausgangspunkt kann es gar nicht geben. Jede Metaphysik,
Philosophie, Psychologie, jede Einzelwissenschaft geht bewusst oder
unbewusst von diesem konkreten Urelement aus, es gibt gar kein
einfacheres Element, von dem man ausgehen könnte. Gefühl,
Empfindung, Wahrnehmung, Reiz, Urteil usw. sind alles schon
Abstraktionen und tragen schon an sich die Fabrikmarke einer
bestimmten Firma. Es gibt keine Geheimbücher, in denen der
Fachmann absolute Wahrheiten verzeichnet findet, die ihm erlaubten,
kategorisch zu behaupten : die Philosophie sagt...., die Psychologie

sagt...., die Physik sagt.... Alle Wahrheitsforscher der

Welt beziehen sich wissentlich oder nicht auf das große
buntfarbige Mosaikgemälde der Erfahrung, und die einzelnen Steinchen,

P Siehe Wissen und Leben, Jahrgang XIV, Hefte 11, 14, 17.

64



aus denen es zusammengesetzt ist, heißen Erlebnisse. Wenn ich
einen Stuhl sehe, eine mathematische Aufgabe löse, eine erschütternde

Nachricht bekomme, einen wichtigen Entschluss fasse, so
habe ich immer ein Erlebnis. Ewig bleibt der Mensch eingefangen
in seinem Erlebnis, und noch nie hat ein Mensch über die Grenzen
seiner Erlebnisse hinaustreten können. Und Erlebnis bedeutet hier
ein komplexes Gebilde, in dem gleichzeitig Erkenntnis, Gefühl,
Begehrung — nie das Einzelne für sich allein — vorkommt. Die
Seele schwingt nie in einzelnen Teilen: immer, wenn eine Taste
berührt wird, tönt — gehört oder ungehört — die ganze Klaviatur.

Erst wenn man sich dieser Grundtatsache aller Erkenntnis
genau bewusst geworden ist, kann man anfangen, das Erlebnis
näher anzuschauen. Man sieht dann, dass sich jedes Erlebnis von
zwei Seiten her erfassen lässt. Wie man einen Apfelkuchen
bezeichnen kann als ein Mehl-Gebäck, in dem Äpfelschnitze eingebettet

sind oder als gekochte Äpfel, an denen gebackener Mehlteig
hängt, so kann man das Erlebnis auffassen als etwas Räumliches,
das von ein bischen Zeit bespült wird, oder als eine zeitliche
Bewegung, in der räumliche Formen herumschwimmen. Wir können,
damit wir möglichst nahe bei der anschaulichen Wirklichkeit bleiben,
an einen Strom denken, in dem deutlich begrenzte Spiegelbilder
sichtbar sind; statt Zeit sagen wir darum Strömung, statt Raum
Starrheit. So ist also das Erlebnis immer Strömung, die Starrheit
Bägt, oder Starrheit, die im Strömenden schwimmt.

Nun kommt der Durchschnittsphilosoph und sagt: das Bild
,st willkürlich gewählt, man kann statt Strom und Spiegelbild
sagen: Strom und Geschiebe. Dass all das Holz und die Steine
gerade in einem Strom schwimmen, ist Zufall ; man kann es
herausnehmen und am Ufer auf festem Boden damit ein Haus bauen;
mag dann der Strom daran vorbei fahren oder nicht, das ist
Nebensache.

Wir aber behaupten : man kann das Starre nicht vom Strömenben

lösen, beide gehören zusammen wie Spiegelbild und Strömung.
So stehen beide Meinungen schroff gegeneinander, und wenn

ber Philosoph unsre Meinung mit dem Schlagwort „Psychologis-
rnus-' abtut, so erlauben wir uns, seine Meinung als das Erbübel
seines Systems, als die Szylla und Charybdis seiner Philosophie,
als bie Fehlgeburt seiner Metaphysik zu bezeichnen.

65



Zunächst wollen wir zeigen, wie der Philosoph zu seinem
Grundirrtum kommt. Wir nehmen zwei Erlebnisse: das
Baumerlebnis und das Faustschlagerlebnis. Im Baumerlebnis spielt das

räumliche, starre, feste Element eine größere Rolle als das bewegte,
strömende, fließende Element. Ich kann den Baum als Starrheit

zeichnen, ich kann ihn dem Nebenmenschen, der gleich organisiert
ist wie ich, zeigen; er ist vergleichbar nicht nur für verschiedene

Beschauer, sondern mit verschiedenen Anschauungen ; ich kann dies
feste Element „Baum" in einen Zusammenhang von Erfahrungselementen

stellen, der unabhängig von mir seine feste Gestalt zu
bewahren scheint, und den ich darum „Außenwelt" nenne. Im
Baumerlebnis ist aber noch ein anderes Element. Wie er mit der
Landschaft zusammenfließt, so dass alles ein sonnedurchflutetes Spiel
von Lichtern, Farben und Schatten wird, so steht er auch im
Zusammenhang mit meiner inneren Lebensströmung, von der die

äußere Welt nur ein farbiger Abglanz ist, und ich kann nun nicht
mehr unterscheiden, wo meine Person aufhört, und wo der Baum

anfängt. Das ist aber etwas Ungreifbares, Unvergleichbares. Ich

kann es meinem Nebenmenschen nicht mitteilen. Ich kann ihn
vielleicht hineinreißen, aber dann gehört er der gleichen Strömung an,
und ich kann ihm dann nicht mehr sagen : Siehe, das ist ein Baum — ;

denn Baum, Nebenmensch, ich selber bilden ein ununterscheidbares
Ganzes.

Noch deutlicher ist das beim Faustschlagerlebnis. Wenn ich
den Faustschlag bekomme, so erkenne ich auch ein festes,
bestimmtes Element: schnelle Lageveränderung einer geschlossenen
Hand und plötzliche Berührung mit meiner Hautoberfläche. Der
andere sieht das auch. Aber das strömende Element kann für jeden
sehr verschieden sein. Meine Lebensströmung hat plötzlich einen
reißenden Lauf bekommen, ich fühle Schmerz, Empörung, Wut.
Der andere hat je nach dem Maß seiner Sympathie, seiner Liebe,
seines Einsseins mit mir oder seiner Antipathie (gleichsinnige oder

- entgegengesetzte Strömung) die gleiche Erschütterung erfahren oder

nur das leichte Kräuseln des Mitleides oder der Schadenfreude,
oder er hat gar nichts dabei empfunden.

Nun sieht man auch handgreiflich, warum der Durchschnittsphilosoph

so gerne das feste Element aus dem Erlebnis herausfischen

möchte : das ist eben das Gemeinschaftliche, das Vergleich-

66



bare, das Allgemeingültige, das Sichere, das Unbestreitbare. Damit
und darauf kann man bauen. Das strömende Element ist ungreifbar,

vorüberfließend, ungleich, unsicher usw. Man kann sich als
ernsthafter Philosoph doch nicht damit abgeben. Man hängt darum
unt entschiedener Gebärde dem Starren das Beiwort objektiv an,
weist das Strömende mit dem Schimpfnamen subjektiv ab und meint
damit die Sache ein für allemal erledigt zu haben.

Wir geben zu, dass es sehr angenehm wäre, wenn man so
entscheiden könnte. Das gäbe doch saubere Arbeit. Auf der einen
Seite hätte man eine feste, sichere Objektivität, ein solides Gebäude,
darinnen man wohnen und arbeiten könnte. Auf der andern Seite
wäre ein Abgrund von Subjektivitäten, ein Gewühl von molluskenartigen

Unbestimmtheiten, in das man wohl ab und zu einen Blick
des Abscheus und Grausens hineinwürfe, das man im übrigen an
sentimentales Schmachtgesindel zu Lustbarkeitszwecken verpachten
könnte. Ach, dass die Wirklichkeit sich nicht so sauber zuheilten

lässt! Es geht einfach nicht, man mag noch so kräftig mit
dem Messer der Abstraktion drein fahren; immer hängt das
Objektive am Subjektiven, nie ist ein Objekt auf der Welt gewesen,
Zu dem nicht ein Subjekt gehört hätte. Der Philosoph mag noch
s° scharf abstrahieren, unversehens kriecht ihm was Lebendiges
über die Hand, und eh' er sich's versieht, hat er seine Bausteine
id Herzblut zusammengekittet.

Sieh nun, wie der Philosoph auffährt, wie seine Augen blitzen Er
hat gemerkt, dass hier, an diesem Punkte die Entscheidungsschlacht
Sachlagen wird, und ich muss meinerseits gestehen: wenn ich an
diesem Orte unterliege, so ist mein Unternehmen sinnlos, und meine
ganze Entdeckungsfahrt ist ein Jagen nach wesenlosen Nebelfetzen.

Der Philosoph holt aus zu einem niederschmetternden Schlage:
nd wenn in alle Ewigkeit das Unvollkommene mit dem

Vollkommenen soll vermischt sein, wenn die Erfahrung mir ewig nur
^as trübe Gemisch von Subjektivem und Objektivem geben sollte,
s° ist des Forschenden Pflicht und Aufgabe, über die Erfahrung,
über das Empirische hinauszugehen, — zu trennen das Wertlose
v°m Wertvollen, zu scheiden das Unvollkommene vom Vollkommenen

und auf dem allgemeingültigen Boden des Apriori den Ewig-
eitsbau des Seinsollenden zu errichten. Mag der tatsächliche Bau

111 ^er Erfahrung noch so sehr gehindert werden durch die Unzu-

67



länglichkeit der Arbeiter und des Materials, durch die Einflüsse der
Witterung — das Ideal, das in dem Fundamente vorgezeichnet ist,
das soll unsichtbar durch den Rohbau der Wirklichkeit
hindurchschimmern und mit diesem Idealbau hat es der Philosoph zu tun
und mit nichts anderm."

Hast du gehört, freundlicher Zuschauer, wie das Schwert pfiff?
Aber schau genau zu, siehst du? — Der Philosoph blutet ja selber,
er hat sich ins eigene Fleisch geschlagen.

Ich muss dir das nun genau auch im einzelnen zeigen, denn
hier ist der verhängnisvolle Ort, wo die ganze Philosophie eine
falsche Wendung bekommt und von nun an in einer falschen Richtung

sich hoffnungslos vorwärts bewegt.
Der Philosoph hat den Gesamtbau der Erfahrung durch eine

wagrechte Ebene geteilt: unten ist das feste Fundament, die
Vorzeichnung, das Apriori, der ideale Bauplan ; oben ist der rohe Oberbau,

das tatsächlich Zustandegekommene, die empirische Tatsache.
So weit ist alles in der Ordnung. Aber nun spürt der Philosoph
auch etwas von dem Unterschied „Strömend—Starr" und siehe da,
er dekretiert: das Strömende ist gleich dem unsichern Oberbau mit
allen seinen Zufälligkeiten und Unzulänglichkeiten, das ist das

Subjektive ; das Starre ist das feste Fundament, das Unveränderliche,
ewig Gültige, das ist das Objektive.

Aber gerade das ist falsch. Das Strömende und das Starre
sind die zwei Flügel des Hauses, und indem der Philosoph zugleich
das Strömende mit dem Empirisch-Zufälligen ausscheidet, hat er

gleichzeitig mit seinem wagrechten Schnitt auch einen senkrechten
gemacht, und nun haust er im Kellergewölbe des einen Flügels
und versucht aus den Linien des halben Grundplans den Gesamtbau

zu berechnen. Wie er nun blinzelnd ans Licht kommt und den
wirklichen Bau mit seinem idealen Plan vergleicht, so sieht er, dass

etwas nicht stimmt, aber das kümmert ihn wenig: „Die Empirie
ist immer mangelhaft," sagt er und zieht sich hastig in sein Mauerloch

zurück. Im kühlen Schatten drängen sich ihm dann allerlei
Fragen auf : warum ist denn der Bau so ganz anders wie ist das

Verhältnis des halben Grundrisses zum ganzen Haus durch welche
Formeln bringt man eine gewisse Harmonie in diesen Chaos?
Darüber zanken die Philosophen seit Menschengedenken in ihren
Kellermauern. — Lass sie zanken, freundlicher Leser, und komm

68



m't mir ans Tageslicht. Siehst du, da stehen vor uns majestätisch
die beiden Flügel: das Objektive und das Subjektive. Und jeder
Flügel hat seinen Oberbau und sein Fundament. Oder hängt das
Subjektive in der Luft? Wenn Werther im Wald das Wehen des
Alliebenden spürt, wenn Faust im stillen Busch, in Luft und Wasser
seme Brüder erkennt: sind das unzuverlässige Wahrnehmungen
einer ungebildeten Empirie? Ist nicht das Wehen des Alliebenden
im Walde eine ebenso tiefgegründete Bewusstseinstatsache wie die
Form der Bäume und die Farbe der Blätter? Sobald man den
ganzen Bau der Erfahrung im unvoreingenommenen Glanz der
Gottessonne leuchtend vor sich stehen sieht, dann erkennt man:
die richtigste Unterscheidung ist nicht Oberbau und Fundament,
Empirie und Apriori — sondern Starrheit und Strömung, Objekt
Und Subjekt als ebenbürtige Flügel desselben Hauses.

Und im Grunde ist Kant, der doch der schärfste und eindringlichste

aller Denker ist, auch zu dieser Zweisetzung gekommen,
indem er als die Grundformen der Erkenntnis den Raum und die
Keit hinstellt. Leider verkriecht er sich zu schnell ins räumliche
Kellergewölbe und verbraucht seine herrliche Denkkraft zur Lösung
v°n chinesischen Geduldspielen.

Wäre er nur eine Minute länger vor dem Hause gestanden
und hätte Raum und Zeit miteinander verglichen, so wäre ihm die
fondamentale Entdeckung zu teil geworden, die nach ihm kleinere
Geister gemacht haben: Dass jede Linie am Gesamtbau der
Erfahrung nur verstanden wird, wenn man sie als notwendige
Ergänzung einer Linie auf der entgegengesetzten Seite sieht. Allgemein
ausgedrückt: Für sich allein genommen ist jedes Element der
U-dahrung unbestimmbar, haltlos, unwirklich; erst, wenn man es
erkennt als die eine Ergänzungshälfte eines unteilbaren Ganzen,
hat es Wirklichkeit. Raum und Zeit, Starres und Strömendes,
Objekt und Subjekt haben nur einen Sinn, wenn man das eine
uls das notwendige Gegenstück zum andern auffasst. Das ist das

^setz der Polarität, das geheime Grundgesetz unserer Erfahrung.
~ud vor diesem leuchtenden Gesetz offenbart sich die geheime

ruktur der Wirklichkeit, zeigen siqh die Angelpunkte des Daseins
u°d zerfallen zu Staub alle Scheinprobleme der „Durchschnitts"-
Philosophie.

Und fragst du mich, lieber Leser, warum denn die Philosophie

69



doch zu allen Zeiten wirkliche Antworten auf brennende Fragen
gegeben hat und nicht warten musste auf die heutige Zeit samt
ihrer gebenedeiten Polarität, so werde ich dir damit antworten,
was ich schon eingangs sagte: Man hat eben immer nur scheinbar

die eine Hälfte von der andern getrennt; der Philosoph hat

allerdings dem Subjektiven den Rücken gekehrt, aber aus dem

Widerschein, den das Objektive vom Subjektiven erhielt, hat doch

einzig und allein der Philosoph das Objektive zu erkennen vermocht.
Wir können sogar dem Philosophen danken für sein scharfes

Beobachten. Wir nehmen ganz einfach die allgemeingültigen
Kategorien, die er aus dem Studium des von außen gesehenen Objekts
abgeleitet hat: Begrenzung, Teilbarkeit und Gesetzmäßigkeit
(Abhängigkeit), und ganz automatisch ergeben sich aus dem Gegensatz
die allgemeingültigen Grundeigenschaften der von innen erfassten

Realität: Unendlichkeit, Einheit und Freiheit (Selbständigkeit). All
diese Kategorien sind nur Entfaltungen der Grundkategorie:
Starrheit-Strömung. Und so können wir endlich die Formeln für die
Struktur der Wirklichkeit aufstellen.

Wirklichkeit=Strömung in der Starrheit=Begrenzung in der
Unendlichkeit—Einheit in der Mannigfaltigkeit—Freiheit in der
Gesetzmäßigkeit.

Wenn wir an diesen Grundformeln die menschliche Seele

messen, so sehen wir, dass sich zwei spezielle Organe oder
Einstellungen ausgebildet haben, die von zwei Seiten her der Wirklichkeit

beizukommen suchen: der starre (bestimmte), begrenzende,
analysierende, gesetzmäßig bindende Verstand und das strömende,
unendliche, verschmelzende, freischwebende Gefühl.

Die Wirklichkeit lässt sich dementsprechend von verschiedenen
Standpunkten aus überblicken: vom außenweltlichen Standpunkt
aus Wissenschaft (Verstand als Hauptorgan) ; vom innenweltlichen

Standpunkt aus Mystik (Gefühl als Hauptorgan) ; vom
Zentrum aus Kunst. Das Organ, das die Kunst erfasst, ist das
reine Erleben, die lebendige Synthese von Verstand und Gefühl
im Rahmen der sinnlichen Anschauung. Die Kunst lässt uns eine
reine Wirklichkeit ahnen, die frei ist von formlosen Zufälligkeiten ;

sie ist Unendlichkeit in der Endlichkeit, Einheit in der
Mannigfaltigkeit und Freiheit im Gesetz. Darum hat wirkliche Kunst etwas

Erlösendes; denn sie bringt uns die Gewalt des reinen Lebens

70



nahe durch alle Verzerrungen und Verminderungen des Alltags
hindurch.

Mit der Kunst wesensverwandt ist die Metaphysik, weil auch
sie die Wirklichkeit aus dem Zentrum heraus erfasst. Sie hat aber
nicht die tänzerische Leichtigkeit und die lebendige Nähe der Kunst,
da sie sich nicht begnügen darf mit der Seligkeit eines einzelnen
Erlebens. Dagegen ist die Vision der Metaphysik beschwert mit
der ganzen Fülle der mystischen Kontemplation, sie wird gedehnt
durch die ganze Weite des wissenschaftlichen Schauens.

Welch Schauspiel, aber ach ein Schauspiel nur.... Doch das
alles ist ja nur unser Ausgangspunkt. Im zweiten und dritten Streifzug

suchten wir empirische Äußerungen der metaphysischen Zwei-
heit, Fleischwerdungen der Polarität nachzuweisen: zweierlei
Menschen (der sentimentale und der sachliche Mensch), zweierlei
Zeiten (die vier Lebensalter als Schwankungen zwischen beiden
Polen). Aus ediesen poetischen und psychologischen Allgemeinheiten

sollte man nun herabsteigen auf den historischen Boden
unserer europäischen Wirklichkeit, um im Mittelalter unsere
vergangene, in der Neuzeit unsre gegenwärtige Kultur zu erforschen.
Daraus sollten sich praktische Probleme ergeben, denen wir durch
verschiedene Einstellungen Herr zu werden suchen. Damit würden
wir uns auch den metaphysischen Grundfragen nähern, die sich
im Verlauf unserer Untersuchungen aufdrängten : warum sich denn
die Wirklichkeit als Zweiheit offenbare, welche der beiden Seiten
die wichtigere ist, durch welche Einstellung die lebendigste Synthese
zustande kommt. Damit wären wir dann ins Quellgebiet der
Wirklichkeit gelangt und hätten die Aufgabe, die wir uns am Eingang
stellten, gelöst.

Möchte es uns doch gelingen!
Das wäre unser Plan und wir sollten unverzüglich dort weiterfahren,

wo wir stecken blieben und dem historischen Phänomen
«Mittelalter" zusteuern, aber — der Leser verzeihe mir — ich habe
heut den Mut nicht, die kleine Anhöhe zu verlassen; ich möchte
noch für einen Augenblick den schön gezeichneten Plan beiseite
legen und in die Landschaft hinein träumen. Ein Plan gewinnt
erst dann seinen vollen Wert, wenn man ihn zeitweise in die Tasche
steckt und vergisst. Aber warum bin ich wohl so träumerisch müde
und mag ich nicht weitergehen? Ist es wohl, weil die Landschaft,

71



die zu unsern Füßen liegt, Erinnerungen weckte, denen ein altes
Gedicht Melodie verliehen hat? Ach, das summt nun in meinem
Innern, webt sich seltsam zusammen mit dem äußeren Bild, und
ich kann nicht anders, als dem freundlichen Begleiter nun auch
davon zu erzählen.

Vorbei
Von JOSEPH FREIHERRN VON EICHENDORFF.1)

Das ist der alte Baum nicht mehr,
Der damals hier gestanden,
Auf dem ich gesessen im Blütenmeer
Über den sonnigen Landen.

Das ist der Wald nicht mehr, der sacht
Vom Berge rauschte nieder,
Wenn ich vom Liebchen ritt bei Nacht,
Das Herz voll neuer Lieder.

«
Das ist nicht mehr das tiefe Tal,
Mit den grasenden Rehen,
In das wir nachts viel tausendmal
Zusammen hinausgesehen. —

Es ist der Baum noch, Tal und Wald,
Die Welt ist jung geblieben,
Du aber wurdest seitdem alt,
Vorbei ist das schöne Lieben.

Wir wollen zunächst, von allem poetischen Drum und Dran
absehend, nur auf die äußere Situation schauen.

In der ersten Strophe finden wir: den alten Baum, das Blütenmeer,

die sonnigen Lande. Das ist eine Frühlingslandschaft unten
im Tale. In der zweiten Strophe wird ein Bergwald erwähnt. Wir
sind also ein wenig in die Höhe gestiegen. Noch mehr steigen
wir, wenn wir in die dritte Strophe gelangen: das Tal erscheint
uns als tief, ein gewisses Höhegefühl erfüllt unser Herz. Am höchsten

stehen wir aber wohl in der letzten Strophe, da überblicken
wir alles bisherige: Baum, Tal und Wald. Es ist aber etwas kühl
Abstraktes in diese Schau gekommen. Wir sehen nichts mehr von
grasenden Rehen, wir hören nichts mehr vom rauschenden Bergwald.

Wir sind auf dem Gipfel, wir haben das Ziel erreicht, unser
Spaziergang ist „vorbei".

') Siehe auch J. Nadler, Eichendorffs Lyrik. Prag 1908.

72



Doch das „Vorbei" des Titels hat noch einen tieferen Klang.
Indem wir mit dem Dichter die Reise auf den Berg machten, sahen

wir, dass er überall Erinnerungen in die gegenwärtige Anschauung
mischte, und wenn wir diesen Erinnerungen nachgehen, so spüren
wir auch da eine Entwicklung, einen zeitlichen Verlauf.

Die erste Strophe erinnert den Dichter an seine Knabenzeit.
Nur als Knabe sitzt man auf den Bäumen. Dazu denkt er sich
den Frühling: Blütenmeer, sonnige Lande. Frühling des Lebens,
Blütenträume....

Die zweite Strophe zeigt uns den Jüngling. Er kommt vom
Liebchen. Er reitet durch den dunkeln Wald. Sein Herz ist voll
Musik. Der ersten Liebe goldne Zeit....

In der dritten Strophe sehen wir den Mann. Er sagt nicht
mehr ich, sondern wir. Er ist verheiratet. Nichts mehr von
einsamen Ritten. Sie schauen zusammen ins tiefe Tal. Sein Leben
ist tief und ruhig geworden.

Und in der vierten Strophe finden wir den Greis. Er sieht,
dass alles um ihn jung geblieben ist, er aber fühlt sich alt. Und
das Abstrakte seiner kühlen Anschauung lässt uns leise erschauern.
Er ist wieder allein. Er spricht nicht mehr in der Mehrzahl. Seine
Liebe ist tot, sein Leben ist vorbei....

Wie ganz anders tönt nun dieses bittere Wörtlein. Ein ganzes
Leben ging vorbei wie ein Spaziergang.

Und nun fällt uns auf, wie das „nicht mehr" mit jeder Strophe
schwerer wird. „Das ist der alte Baum nicht mehr." Er betrachtet
erstaunt den sonst wohlbekannten Baum. Er spürt, dass sich etwas

geändert hat, aber er will sich einreden: du bist immer noch der

Gleiche, die Welt ist anders geworden. Schon schwerer tönt: „Das
ist der Wald nicht mehr-, der sacht'.... Er ist nicht mehr so sicher,
eine leise Angst zittert durch sein Reden. Aber ganz schwer tönt
es nun: „Das ist nicht mehr das tiefe Tal". Mit verzweifelter
Abwehr: Es kann gar nicht sein! Je mehr das böse Wort ins
Versinnere dringt, desto mehr scheint es sich ins Herz einzuschneiden,
bis plötzlich der Umschwung kommt: Nein, es ist umgekehrt, die
Welt ist jung geblieben, du aber wurdest seitdem alt. Dreimal hieß

es: „das ist...." mit dem Nachdruck auf dem gegenständlichen
„Das", und nun kommt plötzlich die neue Gewissheit: es ist der
Baum noch Und um so schwerer wirken alle diese Dinge, als

73



nichts das unerbittliche Schreiten des Rhythmus hemmt. So
unmerklich und leicht fließen diese einfachen Strophen Viermal vier
Zeilen und alles ist vorbei. Eine Hand voll Sand, der mit einem

Mal zerronnen ist.
Das Gedicht ist eine der vollkommensten Schöpfungen der

deutschen Literatur, und doch lässt mich irgendein trüber Eindruck
nicht los. Der Schluss tönt so merkwürdig hohl. Und so schwer

fällt das „Vorbei" in den Schacht der Seele, dass wie ein dumpfes
Echo aus der Tiefe das bange Fragen heraufsteigt: Vorbei? Weiter
nichts? Und was dann?.... Aha! jetzt kommt wieder die
Metaphysik! denkt mein freundlicher Begleiter, und es will ihm nicht
recht gefallen, dass man ein so schönes Gedicht zu schulmeisterlichen

Nebenzwecken gebrauchen möchte. — Wenn aber im Innern
des Gedichtes selber eine hohle Stelle wäre?

Man versetze sich noch einmal in die Atmosphäre der ersten

Strophe. Wie lebhaft wird man an einen richtigen Knaben erinnert.
Da sitzt er auf dem Baum. Der alte Baum selber ist so greifbar
nahe. Hell schaut der Knabe in die Welt. Alles ist von Licht
durchtränkt. Blütenmeer, sonnige Lande.

Und nun welcher Wechsel in der Beleuchtung, in der

Bewegung, in der Verinnerlichung! Nächtlicher Ritt, Einsamkeit,
Liebessehnsucht, Waldesrauschen, Lieder im Herzen, Musik,
Strömung.... Die ganze Welt der Romantik in einer einzigen
Strophe

Und nun gehe man in die dritte Strophe Wird man da nicht
stutzig? Vom weltfreudigen Knaben, voll heller Zukunftsträume,
kamen wir in die schwärmerische Dunkelheit der liebe- und
liedertrunkenen Jünglingsseele. Und der tagheitere, wirkende Mann, wo
ist er? Immer noch ist es Nacht, immer noch sitzt er da, immer
träumt er noch in die Welt hinaus.

—- Wie bist du geschmacklos hält mir mein lieber Begleiter
entgegen, das ist doch ganz einfach poetische Notwendigkeit, man
kann den Mann doch nicht plötzlich aus dem Bergwald in eine
Werkstatt führen. Darum wird er am Abend nach der Arbeit
dargestellt, von seinem Tagewerk ausruhend. Das innige Verwachsensein

des Menschen mit der Natur, das ist doch das Grundthema
aller tieferen Lyrik, und gerade das hat unser Dichter in fast zauberhafter

Weise verwirklicht, indem er da, wo der Mensch als werk-

74



tätiger Mann nicht nur in der Natur lebt, die Situation herausfand,
wo er doch als ein Teil der Natur atmet.

— Ich danke dir, feiner und lieber Widersacher, dass du mich
auf verborgene Schönheiten des Gedichtes aufmerksam gemacht'
hast und gleichzeitig mir die Mittel in die Hand gibst, meinen
Gedanken um so klarer herauszubilden. Ich bewundere allerdings
die Kunst, mit welcher der Dichter das unlyrische Mannesalter in
den Bereich der Lyrik hineingezogen hat, aber gerade, dass es
solcher Künste bedurfte, zeigt, dass sein Thema nicht ohne weiteres
zur Lyrik gehört. Das Leben ist eben nicht nur gefühlstiefes
Zusammenfließen mit der Natur, das Leben ist nicht nur Lyrik. Zum
Mannesalter gehört die Epik,1) und darum gerät hier die innere
Strömung des Gedichtes in einen Seitenkanal. In der letzten Strophe
vollends, wo der Grundgehalt des Lebens zum Ausdruck kommen
sollte, spüren wir deutlich den Abstand vom Zentrum. Der Dichter
gibt das selber zu, indem er am Schlüsse des Gedichtes sagt:
«Vorbei ist das schöne Lieben" und nicht: „Vorbei ist das schöne
Leben". Von dem alten Manne erwarteten wir aber etwas von tiefer
Lebenserfahrung, erst nachträglich merken wir, dass es sich ja nur
um Liebe handelte: Liebesahnung beim Knaben, Liebesblüte beim
Jüngling, Liebesfrucht beim Manne und Liebesentbehrung beim
Greis. Vom Menschendasein haben wir eigentlich nur den süßen
Schaum oben abgenommen, darum ging es uns so leicht ein, darum
aber ließ es uns unbefriedigt. Der Dichter versprach Leben und
gab nur Liebe.

Wenn man aber so viel vom Leben sagt, sollte man auch
wirklich alles sagen. Aber alles kann der Lyriker nicht sagen, nicht
einmal der Epiker kann alles sagen: wo die Dichtung auf den
Kern des Lebens losgeht, da drängt sie zum Drama. Lyrik und
Epik sind Nebenströme der Dichtung: das Drama ist im Zentrum
und offenbart uns die metaphysischen Tiefen des Lebens. Die
Lyrik wird vornehmlich Stimmungen, die Epik Anschauungen geben.
Wenn aber der Mensch im Zentrum steht und mit gleicher Gewalt
die Würde der Seele und die Wucht der Welt empfindet, dann
vermag er weder in lyrischer Weichheit noch in epischer Kühle
sein Erleben wiederzugeben, dann muss er im willensjähen Drama

') E. Bovet, Lyrisme, Epopée, Drame, p. 131.

75



der tiefsten Erfahrung Ausdruck verschaffen: dass das Leben ein

Ringen sei von zwei entgegengesetzten Mächten, die miteinander

kämpfen, bis sie, durch ein höheres Schicksal bezwungen, sich zur
-Einheit zusammenfinden.

Unvermerkt sind wir wieder zu unserm metaphysischen
Ausgangspunkt zurückgekehrt, und das, was wir zuerst als Mangel
empfunden haben, ist vielleicht die höchste Schönheit des Eichen-
dorffschen Gedichtes : dass es uns durch die Macht seiner lyrischen
Vollendung bis an den Rand des Abgrundes geführt hat, aus dessen

Tiefe das Schicksalsrauschen des Weltenstromes emporsteigt.
GÜMLIGEN TH. SPOERRI

VOM TOR DER TRÄUME
Von MAX GEILINGER

Und niemand weiß, wohin die Wolken ziehn,
Und keiner, wo das Tor der Träume liegt,
Das ferne Tor. Dort duften, eng geschmiegt,
Des Todes weiße Blüten wie Jasmin.

Es kann wohl sein in einer Regennacht, "

Die dich einlullt, ein weinendes Gedicht,
Dass dann dein Sehnen seine Flügel sacht

Ausspannt, durchsonnten Faltern gleich im Licht,

Und jäh entfernt ist den gewohnten Aun,
Vor Morgenhelle, eh der Tag begann;
Dort, wo die letzten Hügel mild verblaun,
Dort fängt der Weg zum Tor der Träume an,

Und manche Seele jubelt auf ihm hin,
Dem Vogel gleich, der sich in Früchten wiegt.
Doch keiner weiß, wie weit die Wolken ziehn,
Nicht einer, wo das Tor der Träume liegt.

76


	Metaphysische Streifzüge : eine kleine Anhöhe

