Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Metaphysische Streifziige : eine kleine Anhéhe
Autor: Spoerri, Th.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

METAPHYSISCHE STREIFZUGEY

EINE KLEINE ANHOHE

Als ich mich mit jugendlichem Ubermut in das tolle Aben-
teuer dieser Streifziige stiirzte, gab ein Etwas mir den Mut, anzu-
fangen: das Bewusstsein, einen genau berechneten, wohliiberlegten
Plan zu besitzen. Mit Planmaifiigkeit allein ist’s nicht getan, aber
ein schoner Plan rechtfertigt doch beinahe ein misslungenes Unter-
nehmen. So will ich nun den {freundlichen Leser, der mit mir
schon ein Stiick Weges gegangen ist, auf eine kleine Anhdhe
fiihren, darauf ein Ruhebidnklein steht: da will ich meinen Plan
ausbreiten und zeigen, wie er® uns helfen wird, die wichtigsten
Punkte der Landschaft, die vor uns liegt, zu erreichen. Vielleicht
wird der freundliche Begleiter um so geneigter sein, auch weiter-
hin mitzukommen, vielleicht — wenn er sieht, wo es hinaus will,
wird er mich im Stich lassen, und ich muss dann allein und traurig
den schweren Weg zum Land der Wirklichkeit suchen.

Auf den Ausgangspunkt muss ich zuerst zuriickweisen, und
da das Gelingen der ganzen Unternehmung davon abhingt, ob
wir, vom ,richtigen“ Ort ausgehend, die gute ,Richtung* einschlagen,
so muss ich noch einmal ganz ausfiihrlich diese ersten Dinge an-
fiihren.

Vom Erlebnis sind wir ausgegangen und ich muss allen Ein-
wendungen gegeniiber nachdriicklich darauf hinweisen: einen andern
Ausgangspunkt kann es gar nicht geben. Jede Metaphysik, Philo-
sophie, Psychologie, jede Einzelwissenschait geht bewusst oder
unbewusst von diesem konkreten Urelement aus, es gibt gar kein
einfacheres Element, von dem man ausgehen konnte. Gefiihl,
Empfindung, Wahrnehmung, Reiz, Urteil usw. sind alles schon Ab-
straktionen und tragen schon an sich die Fabrikmarke einer be-
stimmten Firma. Es gibt keine Geheimbiicher, in denen der Fach-
mann absolute Wahrheiten verzeichnet findet, die ihm erlaubten,
kategorisch zu behaupten: die Philosophie sagt...., die Psycho-
logie sagt...., die Physik sagt.... Alle Wahrheitsforscher der
Welt beziehen sich wissentlich oder nicht auf das grofie bunt-
farbige Mosaikgemailde der Erfahrung, und die einzelnen Steinchen,

1) Siehe Wissen und Leben, Jahrgang X1V, Hefte 11, 14, 17.

64



aus denen es zusammengesetzt ist, heien Erlebnisse. Wenn ich
einen Stuhl sehe, eine mathematische Aufgabe lose, eine erschiit-
ternde Nachricht bekomme, einen wichtigen Entschluss fasse, so
Flabe ich immer ein Erlebnis. Ewig bleibt der Mensch eingefangen
In seinem Erlebnis, und noch nie hat ein Mensch iiber die Grenzen
S.Einer Erlebnisse hinaustreten kénnen. Und Erlebnis bedeutet hier
€in komplexes Gebilde, in dem gleichzeitig Erkenntnis, Gefiihl,
BegEhrung — nie das Einzelne fiir sich allein — vorkommt. Die
Seele schwingt nie in einzelnen Teilen: immer, wenn eine Taste
beriihrt wird, tont — gehort oder ungehdrt — die ganze Klaviatur.

Erst wenn man sich dieser Grundtatsache aller Erkenntnis
g€nau bewusst geworden ist, kann man anfangen, das Erlebnis
ndher anzuschauen. Man sieht dann, dass sich jedes Erlebnis von
Zwei Seiten her erfassen ldsst. Wie man einen Apfelkuchen be-
zeichnen kann als ein Mehl-Gebick, in dem Apfelschnitze einge-
bettet sind oder als gekochte Apfel, an denen gebackener Mehlteig
hdngt, so kann man das Erlebnis auffassen als etwas Raumliches,
das von ein bischen Zeit bespiilt wird, oder als eine zeitliche Be-
Wegung, in der rdumliche Formen herumschwimmen. Wir konnen,
damit wir moglichst nahe bei der anschaulichen Wirklichkeit bleiben,
an einen Strom denken, in dem deutlich begrenzte Spiegelbilder
Sichtbar sind; statt Zeit sagen wir darum Strémung, statt Raum
Starrheit. So ist also das Erlebnis immer Stromung, die Starrheit
tréigt, oder Starrheit, die im Stromenden schwimmt.
- Nun kommt der Durchschnittsphilosoph und sagt: das Bild
Ist willkiirlich gewdhlt, man kann statt Strom und Spiegelbild
Sagen: Strom und Geschiebe. Dass all das Holz und die Steine
gerade in einem Strom schwimmen, ist Zufall; man kann es heraus-
Nehmen und am Ufer auf festem Boden damit ein Haus bauen;
Mag dann der Strom daran vorbei fahren oder nicht, das ist
Nebensache.

Wir aber behaupten: man kann das Starre nicht vom Stromen-
den l5sen, beide gehodren zusammen wie Spiegelbild und Strémung.

So stehen beide Meinungen schroff gegeneinander, und wenn
der Philosoph unsre Meinung mit dem Schlagwort ,Psychologis-
Mus® abtut, so erlauben wir uns, seine Meinung als das Erbiibel
Stines Systems, als die Szylla und Charybdis seiner Philosophie,
s die Fehlgeburt seiner Metaphysik zu bezeichnen.

65



Zunidchst wollen wir zeigen, wie der Philosoph zu seinem
Grundirrtum kommt. Wir nehmen zwei Erlebnisse: das Baum-
erlebnis und das Faustschlagerlebnis. Im Baumerlebnis spielt das
rdiumliche, starre, feste Element eine grofiere Rolle als das bewegte,
stromende, flieBende Element. Ich kann den Baum als Starrheit
zeichnen, ich kann ihn dem Nebenmenschen, der gleich organisiert
ist wie ich, zeigen; er ist vergleichbar nicht nur fiir verschiedene
Beschauer, sondern mit verschiedenen Anschauungen; ich kann dies
feste Element ,Baum® in einen Zusammenhang von Erfahrungs-
elementen stellen, der unabhidngig von mir seine feste Gestalt zu
bewahren scheint, und den ich darum ,Auflenwelt* nenne. Im
Baumerlebnis ist aber noch ein anderes Element. Wie er mit der
Landschaft zusammenf{liet, so dass alles ein sonnedurchflutetes Spiel
von Lichtern, Farben und Schatten wird, so steht er auch im Zu-
sammenhang mit meiner inneren Lebensstrdmung, von der die
dufere Welt nur ein farbiger Abglanz ist, und ich kann nun nicht
mehr unterscheiden, wo meine Person aufhort, und wo der Baum
anfangt. Das ist aber etwas Ungreifbares, Unvergleichbares. Ich
kann es meinem Nebenmenschen nicht mitteilen. Ich kann ihn
vielleicht hineinreifien, aber dann gehdrt er der gleichen Strémung an,
und ich kann ihm dann nicht mehr sagen: Siehe, das ist ein Baum — ;
denn Baum, Nebenmensch, ich selber bilden ein ununterscheidbares
Ganzes.

Noch deutlicher ist das beim Faustschlageriebnis. Wenn ich
den Faustschlag bekomme, so erkenne ich auch ein festes, be-
stimmtes Element: schnelle Lageverdnderung einer geschlossenen
Hand und plétzliche Beriihrung mit meiner Hautoberiliche. Der
andere sieht das auch. Aber das stromende Element kann fiir jeden
sehr verschieden sein. Meine Lebensstromung hat plétzlich einen
reifenden Lauf bekommen, ich fiihle Schmerz, Emporung, Wut.
Der andere hat je nach dem Mafi seiner Sympathie, seiner Liebe,
seines Einsseins mit mir oder seiner Antipathie (gleichsinnige oder
-entgegengesetzte Stromung) die gleiche Erschiitterung erfahren oder
nur das leichte Krauseln des Mitleides oder der Schadenireude,
oder er hat gar nichts dabei empfunden.

Nun sieht man auch handgreiflich, warum der Durchschnitts-
philosoph so gerne das feste Element aus dem Erlebnis heraus-
fischen mochte: das ist eben das Gemeinschattliche, das Vergleich-

66



bare, das Allgemeingiiltige, das Sichere, das Unbestreitbare. Damit
und darauf kann man bauen. Das stromende Element ist ungreif-
bar, voriiberflieflend, ungleich, unsicher usw. Man kann sich als
¢msthafter Philosoph doch nicht damit abgeben. Man hingt darum
mit entschiedener Gebirde dem Starren das Beiwort objektiv an,
Weist das Stromende mit dem Schimpfnamen subjektiv ab und meint
damit die Sache ein fiir allemal erledigt zu haben.

Wir geben zu, dass es sehr angenehm wire, wenn man so
tntscheiden konnte. Das giibe doch saubere Arbeit. Auf der einen
Seite hitte man eine feste, sichere Objektivitit, ein solides Gebaude,
darinnen man wohnen und arbeiten konnte. Auf der andern Seite
Ware ein Abgrund von Subjektivititen, ein Gewiihl von mollusken-
arligen Unbestimmtheiten, in das man wohl ab und zu einen Blick
des Abscheus und Grausens hineinwiirfe, das man im iibrigen an
Sentimentales Schmachtgesindel zu Lustbarkeitszwecken verpachten
kénnte. Ach, dass die Wirklichkeit sich nicht so sauber zube-
feiten |4sst! Es geht einfach nicht, man mag noch so krditig mit
fiem Messer der Abstraktion drein fahren; immer hingt das Ob-
Jektive am Subjektiven, nie ist ein Objekt auf der Welt gewesen,
20U dem nicht ein Subjekt gehort hitte. Der Philosoph mag noch
S0 scharf abstrahieren, unversehens kriecht ihm was Lebendiges
tiber die Hand, und eh’ er sich’s versieht, hat er seine Bausteine
mit Herzblut zusammengekittet. }

Sieh nun, wie der Philosoph auffihrt, wie seine Augen blitzen! Er
hat gemerkt, dass hier, an diesem Punkte die Entscheidungsschlacht
8€schlagen wird, und ich muss meinerseits gestehen: wenn ich an
diesem Orte unterliege, so ist mein Unternehmen sinnlos, und meine
Sanze Entdeckungsfahrt ist ein Jagen nach wesenlosen Nebelfetzen.

Der Philosoph holt aus zu einem niederschmetternden Schlage:

0d wenn in alle Ewigkeit das Unvollkommene mit dem Voll-
Ommenen soll vermischt sein, wenn die Erfahrung mir ewig nur
das triibe Gemisch von Subjektivem und Objektivem geben solite,
Sho ist des Forschenden Pflicht und Aufgabe, tiber die Erfahrung,
Uber das Empirische hinauszugehen, — zu trennen das Wertlose
Yom Wertyollen, zu scheiden das Unvollkommene vom Vollkom-
m?nen und auf dem allgemeingiiltigen Boden des Apriori den Ewig-
keltsbau des Seinsollenden zu errichten. Mag der tatsichliche Bau
1 der Erfahrung noch so sehr gehindert werden durch die Unzu-

67



langlichkeit der Arbeiter und des Materials, durch die Einfliisse der
Witterung — das Ideal, das in dem Fundamente vorgezeichnet ist,
das soll unsichtbar durch den Rohbau der Wirklichkeit hindurch-
schimmern und mit diesem Idealbau hat es der Philosoph zu tun
und mit nichts anderm.“

Hast du gehort, freundlicher Zuschauer, wie das Schwert pfiff ?
Aber schau genau zu, siehst du? — Der Philosoph blutet ja selber,
er hat sich ins eigene Fleisch geschlagen.

Ich muss dir das nun genau auch im einzelnen zeigen, denn
hier ist der verhingnisvolle Ort, wo die ganze Philosophie eine
falsche Wendung bekommt und von nun an in einer falschen Rich-
tung sich hofinungslos vorwirts bewegt.

Der Philosoph hat den Gesamtbau der Erfahrung durch eine
wagrechte Ebene geteilt: unten ist das feste Fundament, die Vor-
zeichnung, das Apriori, der ideale Bauplan; oben ist der rohe Ober-
bau, das tatsdchlich Zustandegekommene, die empirische Tatsache.
So weit ist alles in der Ordnung. Aber nun spiirt der Philosoph
auch etwas von dem Unterschied ,Stromend—Starr und siehe da,
er dekretiert: das Stromende ist gleich dem unsichern Oberbau mit
allen seinen Zufilligkeiten und Unzulanglichkeiten, das ist das Sub-
jektive ; das Starre ist das feste Fundament, das Unverinderliche,
ewig Giiltige, das ist das Objektive. :

Aber gerade das ist falsch. Das Stromende und das Starre
sind die zwei Fliigel des Hauses, und indem der Philosoph zugleich
das Stromende mit dem Empirisch-Zufdlligen ausscheidet, hat er
gleichzeitig mit seinem wagrechten Schnitt auch einen senkrechten
gemacht, und nun haust er im Kellergew6lbe des einen Fliigels
und versucht aus den Linien des halben Grundplans den Gesamt-
bau zu berechnen. Wie er nun blinzelnd ans Licht kommt und den
wirklichen Bau mit seinem idealen Plan vergleicht, so sieht er, dass
etwas nicht stimmt, aber das kiimmert ihn wenig: ,Die Empirie
ist immer mangelhaft,“ sagt er und zieht sich hastig in sein Mauer-
loch zuriick. Im kiihlen Schatten dringen sich ihm dann allerlei
Fragen auf: warum ist denn der Bau so ganz anders? wie ist das
Verhiltnis des halben Grundrisses zum ganzen Haus? durch welche
Formeln bringt man eine gewisse Harmonie in diesen Chaos?
Dariiber zanken die Philosophen seit Menschengedenken in ihren
Kellermauern. — Lass sie zanken, freundlicher Leser, und komm

68



mit mir ans Tageslicht. Siehst du, da stehen vor uns majestitisch
die beiden Fliigel: das Objektive und das Subjektive. Und jeder
Fligel hat seinen Oberbau und sein Fundament. Oder hingt das
Subjektive in der Luft? Wenn Werther im Wald das Wehen des
Alliebenden spiirt, wenn Faust im stillen Busch, in Luft und Wasser
seine Briider erkennt: sind das unzuverldssige Wahrnehmungen
einer ungebildeten Empirie? Ist nicht das Wehen des Alliebenden
im Walde eine ebenso tiefgegriindete Bewusstseinstatsache wie die
Form der Biume und die Farbe der Blitter? Sobald man den
sanzen Bau der Erfahrung im unvoreingenommenen Glanz der
Gottessonne leuchtend vor sich stehen sieht, dann erkennt man:
die richtigste Unterscheidung ist nicht Oberbau und Fundament,
E:-mpirie und Apriori — sondern Starrheit und Strémung, Objekt
und Subjekt als ebenbiirtige Fliigel desselben Hauses.

Und im Grunde ist Kant, der doch der schirfste und eindring-
!iChSte aller Denker ist, auch zu dieser Zweisetzung gekommen,
Indem er als die Grundformen der Erkenntnis den Raum und die
Zeit hinstellt. Leider verkriecht er sich zu schmell ins riumliche
Kenergewﬁlbe und verbraucht seine herrliche Denkkraft zur Losung
Yon chinesischen Geduldspielen.

Wire er nur eine Minute linger vor dem Hause gestanden
Und hatte Raum und Zeit miteinander verglichen, so wire ihm die
fundamentale Entdeckung zu teil geworden, die nach ihm kleinere
Geister gemacht haben: Dass jede Linie am Gesamtbau der Er-
f"’lhmng nur verstanden wird, wenn man sie als notwendige Er-
8dnzung einer Linie auf der entgegengesetzten Seite sieht. Allgemein
dusgedriickt: Fiir sich allein genommen ist jedes Element der

Mahrung unbestimmbar, haltlos, unwirklich; erst, wenn man es
trkennt als die eine Ergidnzungshilite eines unteilbaren Ganzen,
hat es Wirklichkeit. Raum und . Zeit, Starres und Stromendes,
Objekt und Subjekt haben nur einen Sinn, wenn man das eine
als das notwendige Gegenstiick zum andern auffasst. Das ist das
€setz der Polaritat, das geheime Grundgesetz unserer Erfahrung.
1d vor diesem leuchtenden Gesetz offenbart sich die geheime
Struktug der Wirklichkeit, zeigen sich die Angelpunkte des Daseins
Und zerfallen zu Staub alle Scheinprobleme der ,Durchschnitts“-
Philosophie.

Und fragst du mich, lieber Leser, warum denn die Phijosophie

69



doch zu allen Zeiten wirkliche Antworten auf brennende Fragen
gegeben hat und nicht warten musste auf die heutige Zeit samt
ihrer gebenedeiten Polaritdt, so werde ich dir damit antworten,
was ich schon eingangs sagte: Man hat eben immer nur schein-
bar die eine Halite von der andern getrennt; der Philosoph hat
allerdings dem Subjektiven den Riicken gekehrt, aber aus dem
Widerschein, den das Objektive vom Subjektiven erhielt, hat doch
einzig und allein der Philosoph das Objektive zu erkennen vermocht.

Wir konnen sogar dem Philosophen danken fiir sein scharfes
Beobachten. Wir nehmen ganz einfach die allgemeingiiltigen Kate-
gorien, die er aus dem Studium des von aufien gesehenen Objekts
abgeleitet hat: Begrenzung, Teilbarkeit und Gesetzmdfigkeit (Ab-
hangigkeit), und ganz automatisch ergeben sich aus dem Gegensatz
die allgemeingiiltigen Grundeigenschaften der von innen erfassten
Realitat: Unendlichkeit, Einheit und Freiheit (Selbstindigkeit). All
diese Kategorien sind nur Entfaltungen der Grundkategorie: Starr-
heit-Stromung. Und so konnen wir endlich die Formeln fiir die
Struktur der Wirklichkeit aufstellen.

Wirklichkeit=Stromung in der Starrheit=Begrenzung in der
Unendlichkeit —= Einheit in der Mannigfaltigkeit=Freiheit in der
Gesetzmadpigkeit.

Wenn wir an diesen Grundformeln die menschliche Seele
messen, so sehen wir, dass sich zwei spezielle Organe oder Ein-
stellungen ausgebildet haben, die von zwei Seiten her der Wirklich-
keit beizukommen suchen: der starre (bestimmte), begrenzende,
analysierende, gesetzmiflig bindende Verstand und das strdmende,
unendliche, verschmelzende, freischwebende Gefiihl.

Die Wirklichkeit ldsst sich dementsprechend von verschiedenen
Standpunkten aus iiberblicken: vom auflenweltlichen Standpunkt
aus — Wissenschaft (Verstand als Hauptorgan); vom innenwelt-
lichen Standpunkt aus = Mystik (Gefiihl als Hauptorgan); vom
Zentrum aus = Kunst. Das Organ, das die Kunst erfasst, ist das
reine Erleben, die lebendige Synthese von Verstand und Gefiihl
im Rahmen der sinnlichen Anschauung. Die Kunst ldsst uns eine
reine Wirklichkeit ahnen, die frei ist von formlosen Zufilligkeiten ;
sie ist Unendlichkeit in der Endlichkeit, Einheit in der Mannig-
faltigkeit und Freiheit im Gesetz. Darum hat wirkliche Kunst etwas
Erlosendes; denn sie bringt uns die Gewalt des reinen Lebens

70



Nahe durch alle Verzerrungen und Verminderungen des Alltags
hindurch.

Mit der Kunst wesensverwandt ist die Metaphysik, weil auch
sie die Wirklichkeit aus dem Zentrum heraus erfasst. Sie hat aber
nicht die tinzerische Leichtigkeit und die lebendige Nihe der Kunst,
da sie sich nicht begniigen darf mit der Seligkeit eines einzelnen
Erlebens. Dagegen ist die Vision der Metaphysik beschwert mit
der ganzen Fiille der mystischen Kontemplation, sie wird gedehnt
durch die ganze Weite des wissenschaitlichen Schauens.

Welch Schauspiel, aber ach ein Schauspiel nur.... Doch das
alles ist ja nur unser Ausgangspunkt. Im zweiten und dritten Streit-
zug suchten wir empirische Auferungen der metaphysischen Zwei-
heit, Fleischwerdungen der Polaritit nachzuweisen: zweierlei
Menschen (der sentimentale und der sachliche Mensch), zweierlei
Zeiten (die vier Lebensalter als Schwankungen zwischen beiden
Polen). Aus "diesen poetischen und psychologischen Allgemein-
heiten sollte man nun herabsteigen auf den historischen Boden
unserer europidischen Wirklichkeit, um im Mittelalter unsere ver-
gangene, in der Neuzeit unsre gegenwirtige Kultur zu erforschen.
Daraus sollten sich praktische Probleme ergeben, denen wir durch
verschiedene Einstellungen Herr zu werden suchen. Damit wiirden
wir uns auch den metaphysischen Grundfragen nihern, die sich
im Verlauf unserer Untersuchungen aufdringten: warum sich denn
die Wirklichkeit als Zweiheit offenbare, welche der beiden Seiten
die wichtigere ist, durch welche Einstellung die lebendigste Synthese
zustande kommt. Damit wiren wir dann ins Quellgebiet der Wirk-
lichkeit gelangt und hitten die Aufgabe, die wir uns am Eingang
stellten, gelost.

Moéchte es uns doch gelingen!

Das wire unser Plan und wir sollten unverziiglich dort weiter-
fahren, wo wir stecken blieben und dem historischen Phinomen
»Mittelalter* zusteuern, aber — der Leser verzeihe mir — ich habe
heut den Mut nicht, die kleine Anhdhe zu verlassen; ich mdchte
Noch fiir einen Augenblick den schén gezeichneten Plan beiseite
legen und in die Landschaft hinein triumen. Ein Plan gewinnt
€rst dann seinen vollen Wert, wenn man ihn zeitweise in die Tasche
Steckt und vergisst. Aber warum bin ich wohl so triiumerisch miide
und mag ich nicht weitergehen? Ist es wohl, weil die Landschatt,

71



die zu unsern Fiiflen liegt, Erinnerungen weckte, denen ein altes
Gedicht Melodie verliehen hat? Ach, das summt nun in meinem
Innern, webt sich seltsam zusammen mit dem &ufleren Bild, und
ich kann nicht anders, als dem freundlichen Begleiter nun auch
davon zu erzihlen.

Vorbei
Von JOSEPH FREIHERRN VON EICHENDORFEF.1)
Das ist der alte Baum nicht mehr,
Der damals hier gestanden,

Auf dem ich gesessen im Bliitenmeer
Uber den sonnigen Landen.

Das ist der Wald nicht mehr, der sacht
Vom Berge rauschte nieder,
Wenn ich vom Liebchen ritt bei Nacht,
Das Herz voll neuer Lieder.

Das ist nicht mehr das tiefe Tal,
Mit den grasenden Rehen,

In das wir nachts viel tausendmal
Zusammen hinausgesehen. —

Es ist der Baum noch, Tal und Wald,
Die Welt ist jung geblieben,

Du aber wurdest seitdem alt,
Vorbei ist das schone Lieben.

Wir wollen zundchst, von allem poetischen Drum und Dran
absehend, nur auf die duflere Situation schauen.

In der ersten Strophe finden wir: den alten Baum, das Bliiten-
meer, die sonnigen Lande. Das ist eine Friihlingslandschaft unten
im Tale. In der zweiten Strophe wird ein Bergwald erwidhnt. Wir
sind also ein wenig in die Hohe gestiegen. Noch mehr steigen
wir, wenn wir in die dritte Strophe gelangen: das Tal erscheint
uns als tief, ein gewisses Hohegefiihl erfiillt unser Herz. Am héch-
sten stehen wir aber wohl in der letzten Strophe, da iiberblicken
wir alles bisherige: Baum, Tal und Wald. Es ist aber etwas kiihl
Abstraktes in diese Schau gekommen. Wir sehen nichts mehr von
grasenden Rehen, wir horen nichts mehr vom rauschenden Berg-
wald. Wir sind auf dem Gipfel, wir haben das Ziel erreicht, unser
Spaziergang ist ,vorbei“.

') Biehe auch J. Nadler, Eichendorffs Lyrik. Prag 1908.

72



Doch das ,Vorbei“ des Titels hat noch einen tieferen Klang.
Indem wir mit dem Dichter die Reise auf den Berg machten, sahen
wir, dass er iiberall Erinnerungen in die gegenwirtige Anschauung
mischte, und wenn wir diesen Erinnerungen nachgehen, so spiiren
wir auch da eine Entwicklung, einen zeitlichen Verlauf.

Die erste Strophe erinnert den Dichter an seine Knabenzeit.
Nur als Knabe sitzt man auf den Biumen. Dazu denkt er sich
den Friihling: Bliitenmeer, sonnige Lande. Friihling des Lebens,
Bliitentrdume.. . . .

Die zweite Strophe zeigt uns den Jiingling. Er kommt vom
Liebchen. Er reitet durch den dunkeln Wald. Sein Herz ist voll
Musik. Der ersten Liebe goldne Zeit....

In der dritten Strophe sehen wir den Mann. Er sagt nicht
mehr ich, sondern wir. Er ist verheiratet. Nichts mehr von ein-
samen Ritten. Sie schauen zusammen ins tiefe Tal. Sein Leben
ist tief und ruhig geworden.

Und in der vierten Strophe finden wir den Greis. Er sieht,
dass alles um ihn jung geblieben ist, er aber fiihlt sich alt. Und
das Abstrakte seiner kiihlen Anschauung ldsst uns leise erschauern,
Er ist wieder allein. Er spricht nicht mehr in der Mehrzahl. Seine
Liebe ist tot, sein Leben ist vorbei.... .

Wie ganz anders tént nun dieses bittere Wortlein. Ein ganzes
Leben ging vorbei wie ein Spaziergang.

Und nun fillt uns auf, wie das ,nicht mehr* mit jeder Strophe
schwerer wird. ,Das ist der alte Baum nicht mehr.“ Er betrachtet
erstaunt den sonst wohlbekannten Baum. Er spiirt, dass sich etwas
gedndert hat, aber er will sich einreden: du bist immer noch der
Gleiche, die Welt ist anders geworden. Schon schwerer tont: ,Das
ist der Wald nicht mehr, der sacht’. ... Er ist nicht mehr so sicher,
eine leise Angst zittert durch sein Reden. Aber ganz schwer tont
es nun: ,Das ist nicht mehr das tiefe Tal“. Mit verzweifelter Ab-
wehr: Es kann gar nicht sein! Je mehr das bose Wort ins Vers-
innere dringt, desto mehr scheint es sich ins Herz einzuschneiden,
bis plotzlich der Umschwung kommt: Nein, es ist umgekehrt, die
Welt ist jung geblieben, du aber wurdest seitdem alt. Dreimal hief}

es: ,das ist....“ mit dem Nachdruck auf dem gegenstindlichen
»Das“, und nun kommt plétzlich die neue Gewissheit: es ist der
Baum noch.... Und um so schwerer wirken alle diese Dinge, als

73



nichts das unerbittliche Schreiten des Rhythmus hemmt. So un-
merklich und leicht flielen diese einfachen Strophen! Viermal vier
Zeilen und alles ist vorbei. Eine Hand voll Sand, der mit einem
Mal zerronnen ist.

Das Gedicht ist eine der vollkommensten Schépfungen der
deutschen Literatur, und doch ldsst mich irgendein triiber Eindruck
nicht los. Der Schluss toént so merkwiirdig hohl. Und so schwer
fallt das ,Vorbei“ in den Schacht der Seele, dass wie ein dumpfes
Echo aus der Tiefe das bange Fragen herauisteigt: Vorbei? Weiter
nichts? Und was dann?.... Aha! jetzt kommt wieder die Meta-
physik! denkt mein freundlicher Begleiter, und es will ihm nicht
recht gefallen, dass man ein so schones Gedicht zu schulmeister-
lichen Nebenzwecken gebrauchen mochte. — Wenn aber im Innern
des Gedichtes selber eine hohle Stelle wire?

Man versetze sich noch einmal in die Atmosphire der ersten
Strophe. Wie lebhaft wird man an einen richtigen Knaben erinnert.
Da sitzt er auf dem Baum. Der alte Baum selber ist so greifbar
nahe. Hell schaut der Knabe in die Welt. Alles ist von Licht
durchtrankt. Bliitenmeer, sonnige Lande.

Und nun welcher Wechsel in der Beleuchtung, in der Be-
wegung, in der Verinnerlichung! Nichtlicher Ritt, Einsamkeit,
Liebessehnsucht, Waldesrauschen, Lieder im Herzen, Musik,
Stromung . ... Die ganze Welt der Romantik in einer einzigen
Strophe!

Und nun gehe man in die dritte Strophe! Wird man da nicht
stutzig? Vom weltfreudigen Knaben, voll heller Zukunftstriume,
kamen wir in die schwirmerische Dunkelheit der liebe- und lieder-
trunkenen Jiinglingsseele. Und der tagheitere, wirkende Mann, wo
ist er? Immer noch ist es Nacht, immer noch sitzt er da, immer
traumt er noch in die Welt hinaus.

— Wie bist du geschmacklos! halt mir mein lieber Begleiter
entgegen, das ist doch ganz einfach poetische Notwendigkeit, man
kann den Mann doch nicht plotzlich aus dem Bergwald in eine
Werkstatt fithren. Darum wird er am Abend nach der Arbeit dar-
gestellt, von seinem Tagewerk ausruhend. Das innige Verwachsen-
sein des Menschen mit der Natur, das ist doch das Grundthema
aller tieferen Lyrik, und gerade das hat unser Dichter in fast zauber-
hafter Weise verwirklicht, indem er da, wo der Mensch als werk-

74



tatiger Mann nicht nur in der Natur lebt, die Situation herausfand,
WO er doch als ein Teil der Natur atmet.

— Ich danke dir, feiner und lieber Widersacher, dass du mich
auf verborgene Schonheiten des Gedichtes aufmerksam gemacht
hast und gleichzeitig mir die Mittel in die Hand gibst, meinen
Gedanken um so klarer herauszubilden. Ich bewundere allerdings
die Kunst, mit welcher der Dichter das unlyrische Mannesalter in
den Bereich der Lyrik hineingezogen hat, aber gerade, dass es
solcher Kiinste bedurite, zeigt, dass sein Thema nicht ohne weiteres
zur Lyrik gehort. Das Leben ist eben nicht nur gefiihlstiefes Zu-
Sammenfliefen mit der Natur, das Leben ist nicht nur Lyrik. Zum
Mannesalter gehort die Epik,’) und darum gerdt hier die innere
Stromung des Gedichtes in einen Seitenkanal. In der letzten Strophe
vollends, wo der Grundgehalt des Lebens zum Ausdruck kommen
Sollte, spiiren wir deutlich den Abstand vom Zentrum. Der Dichter
gibt' das selber zu, indem er am Schlusse des Gedichtes sagt:
»Vorbei ist das schone Lieben und nicht: , Vorbei ist das schéne
Leben“. Von dem alten Manne erwarteten wir aber etwas von tiefer
LEbenserfahrung, erst nachtraglich merken wir, dass es sich ja nur
um Liebe handelte: Liebesahnung beim Knaben, Liebesbliite beim
Jiingling, Liebesfrucht beim Manne und Liebesentbehrung beim
Greis. Vom Menschendasein haben wir eigentlich nur den siifien
Schaum oben abgenommen, darum ging es uns so leicht ein, darum
aber lie es uns unbefriedigt. Der Dichter versprach Leben und
gab nur Liebe. ‘

Wenn man aber so viel vom Leben sagt, sollte man auch
wirklich alles sagen. Aber alles kann der Lyriker nicht sagen, nicht
einmal der Epiker kann alles sagen: wo die Dichtung auf den
Kern des Lebens losgeht, da dringt sie zum Drama. Lyrik und
Epik sind Nebenstréme der Dichtung: das Drama ist im Zentrum
und offenbart uns die metaphysischen Tiefen des Lebens. Die
Lyrik wird vornehmlich Stimmungen, die Epik Anschauungen geben.
Wenn aber der Mensch im Zentrum steht und mit gleicher Gewalt
die Wiirde der Seele und die Wucht der Welt empfindet, dann
Vermag er weder in lyrischer Weichheit noch in epischer Kiihle
Sein Erleben wiederzugeben, dann muss er im willensjihen Drama
—

1) E, Bbvet., Lyrisme, Epopée, Drame, p. 131.

75



der tiefsten Erfahrung Ausdruck verschaifen: dass das Leben ein
Ringen sei von zwei entgegengesetzten Méchten, die miteinander
kdmpfen, bis sie, durch ein hoheres Schicksal bezwungen, sich zur
‘Einheit zusammenfinden.

Unvermerkt sind wir wieder zu unserm metaphysischen Aus-
gangspunkt zuriickgekehrt, und das, was wir zuerst als Mangel
empfunden haben, ist vielleicht die hochste Schonheit des Eichen-
dorffschen Gedichtes: dass es uns durch die Macht seiner lyrischen
Vollendung bis an den Rand des Abgrundes gefiihrt hat, aus dessen
Tiefe das Schicksalsrauschen des Weltenstromes emporsteigt.

GUMLIGEN TH. SPOERRI

ooo

VOM TOR DER TRAUME

Von MAX GEILINGER

Und niemand weifl, wohin die Wolken ziehn,
Und keiner, wo das Tor der Trdume liegt,
Das ferne Tor. Dort duften, eng geschmiegt,
Des Todes weifie Bliiten wie Jasmin.

Es kann wohl sein.... in einer Regennacht,"
Die dich einlullt, ein weinendes Gedicht,

- Dass dann dein Sehnen seine Fliigel sacht
Ausspannt, durchsonnten Faltern gleich im Licht,

Und jah entfernt ist den gewohnten Aun,
Vor Morgenhelle, eh der Tag begann;

Dort, wo die letzten Hiigel mild verblaun,
Dort fingt der Weg zum Tor der Trdume an,

Und manche Seele jubelt auf ihm hin,

Dem Vogel gleich, der sich in Friichten wiegt.
Doch keiner weif, wie weit die Wolken ziehn,
Nicht einer, wo das Tor der Traume liegt.

aco

76



	Metaphysische Streifzüge : eine kleine Anhöhe

