
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Lebenswille

Autor: Vogler, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LEBENSWILLE
Seit, ein halbes Jahrtausend vor Christi Geburt, der Römer

Menenius Agrippa bei den Verhandlungen mit den rebellischen
Plebejern auf dem heiligen Berg die menschliche Gesellschaft
verglichen hat mit dem menschlichen Körper und seinen Teilen, ist
uns dieses Bild, hundertfach wiedergebraucht, recht geläufig
geworden. Sprechen wir heute von den Sorgen und Nöten der Kultur-
Menschheit, von ihren Leiden und Schmerzen, dann bleiben wir
M diesem Bild. Wir sagen : Einzelne Glieder der Menschheit winden
sich in Krämpfen, andere sind im Absterben; Fieberschauer der
Revolution erschüttern ihren gewaltigen Körper. Die Kulturmenschheit

ist krank; todkrank meinen manche und prophezeien ihr ein
baldiges Ende.

Wenn Krankheit einen Menschen ergriffen hat, wenn Sterben
droht, soll der Arzt helfen. Zu allen Zeiten hat es der Ärzte viele
gegeben, die dem Ruf des Patienten folgten, viele auch, die ihn
Mit Rat und Anpreisung ihrer Heilmittel überschütteten, ungefragt
Und ungerufen. Die einen bekämpfen die Symptome der Krankheit,

die andern suchen der letzten Ursache Herr zu werden. Auf
Grund genauer Kenntnis des menschlichen Körpers und seines Lebens
bauen die einen ihre Heilungsversuche systematisch auf, andere
glauben das nicht nötig zu haben. Unter diesen gibt es neben
ehrlichen altruistischen Helfern gar manche, die nur die Not der
Leidenden zu egoistischen Zwecken ausnützen möchten. Nicht
rMmer gelingt es dem geschulten Arzt, dem Patienten zu helfen;
Mcht selten kommt es vor, dass ein ehrlicher Quacksalber oder
^°gar ein geldmachender Schwindler einen vom scheinbar sichern
Tod errettet.

Wissen und Lehen. XV. Jahrg. Heft 2 (20. Oktober 1921)

57



Ist's nicht auch so mit den Ärzten, die heute die kranke
Kulturmenschheit heilen wollen? Sucht nicht eine große Zahl ihrer
tüchtigsten Kräfte auf Grund einläßlicher Studien der menschlichen
Gesellschaft, ihrer Organisation, ihres Lebens, nach Mitteln und
Wegen, die herausführen aus der Not, während andere ein Schlagwort,

eine intuitiv erfasste Theorie, bereit haben als Allheilmittel?
Sind nicht die einen davon ehrliche Schwärmer, die an die Wunderkraft

ihres Mittels glauben, andere gewissenlose Streber, die aus
dem Unglück für sich selbst Gewinn herausschlagen wollen

Wenn auch solche Vergleiche nie bis in alle Details stimmen,
wir können immer aus ihnen etwas lernen, weil sie uns auf manches

hinweisen, das uns sonst vielleicht entgeht. Darum mag es

mir erlaubt sein, das Bild nach einer Seite hin weiter auszuführen,
die gewöhnlich außer Acht gelassen wird.

Für uns hat der Vergleich der Kulturmenschheit mit unserm
Körper noch mehr Berechtigung, als für frühere Zeiten. Wir wissen,
dass unser Körper, wie der eines Tieres oder einer Pflanze, aus
Millionen von Einzel-Lebewesen, den Zellen, besteht, die ähnlich
wie die einzelnen Menschen in einer organisierten Gesellschaft in
weitem Maße selbständig sind, ein Privatleben führen, und doch
als Teile zu einem größern Ganzen gehören, dessen Träger sie
einerseits sind, von dessen Wohl und Wehe sie andrerseits
abhängen. Zweierlei ist nötig, damit der ganze Körper gesund sein
und leben kann: Die einzelnen Zellen müssen selbst gesund sein
und sie müssen in richtiger Weise zusammenarbeiten. Das letztere
setzt aber eine zentrale Leitung irgendwelcher Art voraus. Auch
diese hat wohl eine körperliche Grundlage, aber rein körperlich
können wir ihr Wirken nicht verstehen. Sie muss von jener Art
sein, die wir geistig zu nennen pflegen.

Wir denken heute wieder mehr daran, wie sehr das

Wohlergehen des Körpers vom Geistesleben abhängt, wieviel auch bei
der Bekämpfung körperlicher Leiden auf seinen Zustand ankommt.
Wir wissen, was das Vertrauen zum behandelnden Arzt, der Glaube
an die Wirkungen einer Kur, was der Wille des Patienten, speziell
sein Wille zum Leben, für einen mächtigen Einfluss auf den Verlauf

der Krankheit hat. Freilich auch der festeste Glaube, der
stärkste Lebenswille kann den Tod nicht überwinden. Aber ohne
diese Bundesgenossen ist auch der geschickteste Arzt in vielen

58



Fällen machtlos, wo der weniger geschickte mit ihnen zusammen
Großes erreichen kann.

Der Lebenswille — und der ist doch das wichtigste von allem —
setzt aber, wenigstens beim denkenden Menschen, eins voraus:
den Glauben, dass er in diesem Leben noch eine Aufgabe zu
erfüllen habe. Wenn der Mensch einmal auf dem Punkt angekommen
rst, dass sein Leben keinen Zweck mehr habe, dann erlahmt der
Lebenswille bald und es geht rasch bergab. Aus unbewussten
Lebensinstinkten heraus wehrt der Körper sich noch eine Zeitlang
gegen den Tod. Aber unter dem Einfluss von Krankheit und Schmerz
und unter dem Eindruck von der Zwecklosigkeit des Weiterlebens,
erschlaffen auch diese Instinkte. Die Lebensenergie der Zellen und
Organe wird nicht mehr aufgepeitscht vom Lebensdrang des Ganzen,
auch sie erlahmt. Die Zellen sterben und mit ihnen das Ganze.

So ist schließlich das Leben der Teile wie das des Ganzen
abhängig vom Lebenswillen des Ganzen, der Körper abhängig vom
Geist und seinem Glauben an einen Zweck des Daseins.

Dürfen wir hier unsern Vergleich wiederaufnehmen? Wie das
Leben des menschlichen 'Körpers abhängig ist vom Leben seiner
Zellen, so ist das Leben der Kulturmenschheit abhängig vom Leben
der einzelnen Menschen, und wie das Leben der Körperzellen und
des ganzen Körpers abhängig ist vom Lebenswillen des ganzen
Menschen, so ist das Leben der einzelnen Menschen und der Kultur-
Menschheit ahhängig vom Lebenswillen der ganzen Menschheit.

Auch die kranke Menschheit braucht Ärzte, braucht Heilmittel,
braucht Kuren, die ihre Körperzellen und Organe, die einzelnen
Menschen und ihre Gruppen, behandeln, damit sie gestärkt und
gekräftigt werden und nicht vorzeitig übermäßiger Arbeit, dem
Hunger, den Unbilden des Klimas, Krankheiten und andern Fähr-
bchkeiten erliegen. Ausbau der Gesetzgebung, Reorganisation des
Wirtschaftslebens, hygienische Maßnahmen, Wohlfahrtseinrichtungen
Hier Art, Volksbildungsbestrebungen usw. usw., vom zielbewussten
Schaffen des einzelnen Arbeiters und Arbeitgebers bis zu dem der
großen wirtschaftlichen Organisationen, vom selbstlosen Wirken des

einzelnen Bürgers bis zu dem der politischen Parteien, von der
Tätigkeit der Gemeinde bis zu der des Völkerbundes im Dienste
der Überwindung der heutigen Krisis, das alles ist notwendige, nützliche

Arbeit, zu vergleichen der Arbeit der Ärzte und Kranken-

59



pfleger am Bette des Patienten. Aber auf die Dauer genügt das

alles nicht, wenn der Menschheit der Wille zum Leben fehlt oder

wenn er ihr verloren geht. Und dieser Wille kann ihr nur erhalten

bleiben, wenn sie an einen Sinn und Zweck des Menschenlebens,
an einen Sinn und Zweck der Welt überhaupt glaubt.

Dieser Glaube sitzt, unklar zwar, „unbewusst" tief in jenen
Menschen, die nicht von des Gedankens Blässe angekränkelt sind,
in den Menschen primitiver Völker. Aber wir finden ihn auch in
den breitesten Schichten unserer europäischen Kulturvölker, jenen
Glauben, dass der Mensch nicht nur ein Zufallsprodukt eines blinden
Spiels der Atome sei, sondern dass im Menschen sich ein Schöpfungsgedanke

offenbare, und dass die Existenz der Welt und das

Geschehen in ihr trotz allem einen höhern Sinn haben müsse.
So brauchte uns also um unsere Kulturmenschheit nicht bange

zu sein? Der für den Lebenswillen nötige Lebensglaube scheint
in ihr noch lange nicht erloschen.

Aber vielleicht dürfen wir den instinktiven, nicht bewussten
Glauben dieser Menschen gar nicht vergleichen mit dem Glauben
des seinen Körperzellen übergeordneten Menschen an seine persönliche

Aufgabe, in ihm nicht den Glauben der Menschheit an ihre
Bestimmung sehen. Wir müssen ihn wohl eher vergleichen mit
dem, was wir vorher den unbewussten Lebensinstinkt des Körpers
genannt haben, oder gar nur mit dem Lebenstrieb der einzelnen
Zellen und Organe, welche den Körper zusammensetzen.
Triebkräfte, die nach und nach verloren gehen, wenn das Ganze seinen
Lebenswillen verliert. Darum müssen wir Umschau halten, ob irgendwo

ein den ganzen Organismus der Kulturmenschheit beherrschender
Lebenswille zum Ausdruck kommt. Diesen müssen wir suchen bei
den denkenden, den sich bewussten Menschen aller Völker, Stände
und Klassen. Von diesen muss er ausstrahlen auf die andern, die
unselbständigen, nichtdenkenden, damit auch ihr Lebenswille nicht
erlahme.

Jeder einzelne denkende Mensch bildet so einen Teil des
Willens der Menschheit. Die größte Wirkung aber geht von jenen
aus, die die geistigen Führer der Menschheit sind, von jenen, die
ihrer Stellung nach berufen sind, das Geistesleben kleinerer oder
größerer Gruppen des Volkes direkt zu beeinflussen: vom
Philosophen auf dem Lehrstuhl der Hochschule bis zum Schullehrer im

60



hintersten Bergdörfchen, von den Häuptern der Kirchen bis zum
Anfachen Landpfarrer, von den großen Künstlern und Dichtern bis
zum letzten Zeilenschreiber, vom exakten Forscher bis zum
popularisierenden Feuilletonisten, vom Parteihaupt bis zum einfachen
Versammlungsredner. Von welchem Geist diese erfüllt sind, darauf
kommt sehr viel an, denn durch sie äußert sich nicht nur am
deutlichsten der Glaube und Wille der Menschheit, durch sie wirkt er
sich auch aus.

Wir fragen uns : Welcher Glaube tritt uns in den Äußerungen
dieser Kreise entgegen Finden wir hier den Glauben daran, dass
das Leben der Menschen einen hohem Sinn habe als: Geboren
werden, essen und trinken, zeugen und gebären, sterben? Den
Glauben an einen höhern Zweck der Menschheit und der Welt?

Wir werden die Frage nicht mit einem einfachen Ja oder Nein
beantworten können. Wir müssten die einzelnen Stimmen aus dem
Gewirr isolieren und prüfen, denn sie tönen gar verschieden. Es
besteht kein rechter Zusammenhang im großen Orchester. Oft können
wir nicht einmal einen Grundton aus dem Ganzen heraushören.
Mancher geigt zudem heute so und morgen so, weil er, nicht
selbständig genug, sich vom Nachbar beeinflussen lässt, oder weil
er den wechselnden Wünschen aus dem Publikum glaubt
nachgeben zu müssen.

Die heute noch politisch, wirtschaftlich und wenigstens zum
Teil auch geistig führende Generation ist aufgewachsen in einer
sogenannten glücklichen Zeit, in einer Zeit des materiellen
Aufschwungs. Sie hatte wenig Zeit zum Nachdenken, sie musste
arbeiten und Geld verdienen. Und wenig Grund dazu ; die Arbeit
war vom Erfolg gekrönt; das Geschäft ging ausgezeichnet; die
»Kultur" machte riesige Fortschritte. Die Lehrer dieser Generation,
die geistigen Führer ihrer Jugendzeit, standen zumeist auf dem
Boden jener einseitig materialistischen Betrachtungsweise der Welt
und des Lebens, wie sie gewöhnlich einer gewaltigen Entwicklung
der Naturwissenschaft folgt. Eine vom naturphilosophischen
Materialismus beeinflusste Weltanschauung ist aber im Grund stets
Pessimistisch gerichtet, denn für den Materialismus ist ja die Welt
uur ein Zufallsprodukt ohne Sinn und Zweck, das abschnurrt nach
e,ner, in ferner Zukunft vielleicht einmal mathematisch darstellbaren
formel. Hier ist kein Platz für Wollen und Dürfen.

61



Der äußere Glanz konnte jahrelang die innere Leere verdecken.
Dann kam der Krieg, der Zusammenbruch ; mit der materiellen Not
wurde auch die seelische offenbar. Solange es der Menschheit so

gut, zu gut, gegangen, solange sie glücklich war, brauchte sie

keinen Gott und keinen Glauben. Und als der schöne Schein

dahinschwand, hatte sie keinen mehr. Nun geht eine tiefe Sehnsucht

durch die Welt, ein Suchen nach einem neuen Glauben, nach
einer Weltanschauung. Die Menschen wachen wieder auf ; sie fangen
an, sich auf sich selbst zu besinnen, wieder nachzudenken über
den Sinn und Zweck ihres Daseins, über den Sinn und Zweck des
Lebens.

Was nun werden wird, ob die Kulturmenschheit wieder genesen
oder in langer Krankheit dahinsiechen wird, das hängt davon ab,
ob dieses Denken sich durcharbeitet zu einem neuen Glauben an
einen Sinn und Zweck des Menschenlebens, oder ob es stecken

bleibt im Materialismus. Dabei wird eine große Rolle spielen, nach

welcher Richtung die kleinen und großen Führer innerhalb und
außerhalb der Kirchen die Menschheit führen wollen und können,

von ihrem Glauben.
Wenn ich genauer hinhöre, glaube ich aus ihrem vielstimmigen

Chor mehr und mehr Stimmen zu vernehmen, die einen guten
Weg weisen. Selbst in der Tagespolitik und Tagespresse spielen
neben den dringenden wirtschaftlichen Fragen Kulturfragen wieder
eine größere Rolle als eine Zeitlang. Im Völkerbundsgedanken und
in dem noch unvollkommenen, bestehenden Völkerbund kommt
der Menschheitsgedanke und ein Versuch zur Organisation der

Menschheit zum sinnfälligen Ausdruck. Wenn heute über die
Aufgaben eines Volkes geschrieben und gesprochen wird, denkt man
nicht mehr, wie vor nicht so langer Zeit, nur an Ausdehnung der
materiellen Macht, an wirtschaftliche und politische Eroberungen,
in den Vordergrund tritt die Frage: Wo liegen die Aufgaben
unseres Volkes für die Entwicklung der Menschheit? Kulturpolitik,
Völkerbund, die Aufgabe eines Volkes: all das hat aber nur einen
Sinn für Menschen, die im Grund der Gründe an einen höhern
Sinn und Zweck der Menschheit glauben.

In der Wissenschaft vom Leben und in der Naturphilosophie
sehen wir, wie die vitalistischen und psychistischen Betrachtungsweisen

der Lebenserscheinungen mehr und mehr die Oberhand

62



gewinnen über die alten mechanistischen Betrachtungsweisen. Diese
führen, mögen es ihre Vertreter Wort haben oder nicht, mit
Notwendigkeit zur Anerkennung einer Herrschaft geistiger Prinzipien
über die materiellen und damit schließlich auch zur Frage nach dem
Sinn des Lebens überhaupt und des menschlichen im Besondern.

Auch sonst vernehmen wir aus den Kreisen der Wissenschaft,
Philosophie und Literatur vielfach erfreuliche Klänge. Noch wirken
Ereilich die Einflüsse jahrzehntelanger Denkgewohnheiten in allen
Kreisen nach. Lange nicht Alle wollen etwas wissen von neuen
Wegen, und Viele, die gern solche gehen möchten, können sich
nicht mehr frei machen von der Überlieferung. Aber sie helfen
doch mit, dem Neuen Hindernisse aus dem Weg zu räumen. Den
Neuaufbau müssen Jene besorgen, denen es gelungen ist, sich zu
neuer Klarheit durchzuarbeiten. Diese verstärken die Reihen jener
nicht Allzuvielen, die durch die ganze böse „glückliche" Zeit vor
dem Krieg ihren festen Glauben an die Menschheit sich bewahrten.
Mit ihnen aber geht eine immer zahlreicher werdende Schar der
jungen Generation, der die Zukunft gehört.

Es braucht uns also in der Tat nicht bange zu sein um den
Glauben und Willen der Kulturmenschheit, um ihre Zukunft.

Weil wir daran glauben, dass, selbst wenn wir uns nicht mehr
zur klaren Erkenntnis eines höhern Sinns und Zwecks der Welt
und Menschheit durcharbeiten können, die junge Generation den
Weg dazu finden wird, glauben wir auch daran, dass die Kultur-
Menschheit ihren Lebenswillen nicht verlieren wird, dass sie also
Mcht dem Untergang geweiht ist, sondern der Genesung entgegengeht.

In diesem Zeichen halten wir durch die jetzige schwere Gegenwart

und die vielleicht noch schwerere nächste Zukunft durch, in
ü'esem Zeichen muss und wird die junge Generation siegen.

ST. GALLEN P. VOGLER

Die sittliche Weltordnung ist nicht außer dir. Sie ist nur durch dich.
Raube sie, und du hilfst sie — mit allen Guten — machen. Da ist der
'aube die Ursache dessen, woran er glaubt. So ist es mit allem ethischen
1 auben: was er glaubt, macht er.

Fr. Tli. Yischer: Auch Einer.

nun

63


	Lebenswille

