
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Schöpferische Politik

Autor: Becker, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hatten und mit wem und wie sie sich in ihrem berechtigten Drang nach
internationaler Geltung hätten verständigen müssen und können.

Der Anteil Wilhelms II. an dieser Entwicklung wird in dem zehnten
Abschnitt: „Kaiser Wilhelm II. und der Ausbruch des Weltkriegs" (S. 105 bis
115) meines Erachtens mit feinem psychologischen und geschichtlichen
Verständnis festgestellt. Curtius ist grundsätzlich Monarchist und steht ohne
jede Begeisterung der republikanischen Staatsform gegenüber; aber er glaubt,
dass die Demokratie der Boden ist, auf dem die Nation sich finden und
aufbauen kann, und setzt seine Hoffnung nicht auf die Fürsten, sondern
auf den Willen und die Einsicht des Volkes. Nach innen ist die Verständigung

aller derer, die sich auf diesen Boden stellen, in der sozialen Arbeit,
nach außen ein leidliches Verhältnis zu England sein Programm. Man wird
seinen Standpunkt als den eines deutschen, national empfindenden
Pazifisten bezeichnen dürfen. Letzte Verteidigung der nationalen Güter mit den
Waffen ist ihm ehrlich zugestandener Vorbehalt; aber seine friedliche und
vernünftige Einstellung versichert den Leser, dass dieser national Gesinnte
auf Revanche verzichtet und eine Erneuerung von innen heraus anstrebt.

Man begreift freilich, dass angesichts der Ereignisse in Oberschlesien
und am Ithein das deutsche Volk in seinen breiten Schichten für eine solche
friedliebende Politik noch keine Neigung fühlt ; eine gebildete junge Dame, die
mich in der Eisenbahn Curtius lesen sah, meinte: „Sie suchen sich wohl
in diesem Buche über die in Deutschland herrschende Stimmung zu
orientieren; das Buch drückt diese aber nicht aus; wir denken jetzt nicht
pazifistisch, sondern sinnen auf Vergeltung für Oberschlesien. Pazifismus ist
Unsinn und Feigheit." Aber was würde aus Deutschland werden, wenn es

jetzt zu den Waffen griffe? — Möchte doch in Deutschland, aber auch in
den Ententeländern eine so ruhige, ehrlich den Dingen ins Angesicht
schauende Auffassung über Deutschlands Schicksal immer mehr Leser und
Anhänger finden; dann könnten wir auf eine Besserung der Lage hoffen.
Möchte auch in Deutschland die Schar der „Vernünftigen", der edlen und
gründlich Gebildeten, deren Nationalgefühl nicht oberflächlicher Chauvinismus,

sondern Verantwortungsgefühl gegenüber dem Ganzen ihres Volkes
bedeutet, recht vernehmlich zum Worte kommen, damit Neutrale und Gegner
neues Vertrauen fassen zu dem großen, bedeutenden und in seinem Kerne
gesunden Volk, das mit vollem Recht die Möglichkeit einer gedeihlichen
Entwicklung beansprucht.

FRAUERFELD TH. GREYERZ

SCHÖPFERISCHE POLITIK
Das tiefste Interesse des Menschen ist die Politik. Aus seiner Stellung

zu der Umwelt ergeben sich für jeden Menschen Fragen, denen er unmöglich

aus dem Wege gehen kann. Allerdings darf dann Politik nicht die
billige Balancierung der Tagesinteressen sein, ein leichter und charakterloser

Ausgleich zwischen peripherischen Notwendigkeiten, sondern muss
Tiefe haben können, muss Lösung innerer Spannungen ermöglichen. Dass
dies nicht der Fall ist, ist der Grund, weshalb so wenig Menschen heute
fördernden Anteil am politischen Leben des Tages nehmen. Es gewährt zu
wenig Raum für schöpferisches Tun, sondern verträgt nur die intrigierende

52



Berechnung täglichen Zufalls. Dieser Notstand muss klar erkannt werden.
Zwischen den einzelnen Äußerungen eines Menschen wie denen eines Volkes
besteht ein zwingender Zusammenhang. Es ist ein oberflächlicher Irrtum,
wenn man meint, das Politische sei hin Sonderbezirk und lasse sich von
dem übrigen Leben absperren. In der Politik sind wir nicht anders, wie
wir in unserem künstlerischen Leben sind, und unser Staat sieht so aus,
wie unsere Häuser und unsere Wohnungen. Diesen Zusammenhang dürfen
Wir nicht verkennen. Es muss sich um eine Neuorientierung von Grund
auf handeln, denn nur aus der „Mitte des Seins" kann wirksames Neues
entstehen. Es ist uralte Weisheit, die jetzt wieder durch die Köpfe der
Wesentlichen Menschen geht, dass schöpferisches Werk nur das ist, was aus
dein Boden kommt, auf dem inneres und äußeres Leben wächst. Die große
Spannung Mensch und Welt muss in ihrer Tiefe begriffen und ertragen
werden; geben wir uns leichter zufrieden mit einem Werk, das irgendwie
von den Verhältnissen diktiert wird, und nicht unsere Tat an den Verhältnissen

ist, so verwehen wir, sind Produkt und ohne Folgen.
Die bisherige Ideologie unseres politischen Lebens erfüllt diese

Forderung der Produktivität in keiner Weise. Man muss die völlige Ratlosigkeit

unserer Politik, der inneren wie der äußeren, und nicht nur in Deutschland,

sondern in Westeuropa überhaupt, betrachten, um die ganze Ausweglosigkeit

und Versumpfung unserer zentralen Betätigung zu empfinden. Die
Übersteigerung des individuellen Prinzips, das in den glänzenden Tagen
der italienischen Renaissance zuerst erfasst wurde, hat mit einseitiger
Entwicklung zu rasender Selbstbejahung alle Bindungen an das Über-lndividuelle
zersetzt, hat damit im tieferen Sinne die Möglichkeit vernichtet, politisch
zu leben und zu wirken. Denn es gibt letztlich kein politisches Leben, wo
es nur Individuen in dem heute üblichen negativen Sinne des losgelösten
Einzelwesens gibt. Nur aus der Wurzel eines Gemeinbewusstseins ist
schöpferische Politik möglich, eines Bewusstseins, das auch nicht ersetzt werden
kann durch chauvinistische Erweiterung individueller Gesinnung auf die
Nation.

Das Individuelle, der eine Pol und Richtpunkt alles politischen Lebens,
gewinnt seine volle Bedeutung erst, wenn seine Bindung an einen Bestand
überpersönlicher Werte erkaDnt wird, und danach geht augenblicklich in
Unserem politischen Lebèn die tiefste Frage. Es ist nur eine Formulierung
dieses Problems, wenn man von dem Gegensatz von Macht und Recht
sPrich,t ; man könnte auch sagen, es ist der Gegensatz von Gewalt und Güte.
Aber alle diese Worte sind nur Versuche, etwas begrifflich zu fassen, was
flefer liegt als Worte reichen und was nur in der Tat wirklich wird. Die
'ßfe Not, in die Europa in den letzten Jahren gekommen ist, und als deren

Ursache wir immer deutlicher die sinnlose Betonung des Ichs im persön-
lchen und staatlichen Leben erkennen, verhütet die billige Ablehnung, die
es noch vor kurzer Zeit fand, wenn man überhaupt Güte als eine mögliche
Politische Gesinnung bezeichnete. Es will sich bei einem Teil der entschei-

enden Menschen allmählich durchsetzen, dass es doch nicht so ganz töricht
ist • •b wenn immer wieder Menschen den Willen zum Dienst als die einzig

öpferische Haltung des Menschen vertreten haben, und es erweist sich,
ass diese Gesinnung durchaus nicht zu so müder Passivität führt, wie es

'nachtpolitisch orientierte Menschen immer wieder gesagt haben. Ja es wach-
®en aus dieser Gesinnung Handlungen von so wesentlicher allgemeiner Kraft,

ss immer mehr Menschen davon überzeugt werden.

53



Letztlich liegt die fruchtbare Kraft aller Gedanken, die sich'um die
Versöhnung der Völker bemühen, in dem Vertrauen der Menschen zu der
Güte als ausschlaggebender Kraft. Noch unklar wird dieser Gedanke in der
augenblicklichen Form des Völkerbundes der Westmächte verwirklicht. Es
ist seltsam, wie in Zeiten, die vergiftet sind mit dem Geist des Egoismus,
alle Gedanken und Strebungen ergriffen und eingeordnet werden in den
Dienst zersetzender und die Menschen voneinander trennender Bestrebungen.

Der Gedanke des Völkerbundes, seinem Wesen nach bestimmt von
tiefem Willen zu schöpferischer Menschengemeinschaft, darf aber unter
keinen Umständen missbraucht werden zur Förderung der Gewaltpolitik in
einer anderen Form.

Man wird daher mit großem Nutzen einen Völkerbundentwurf
studieren, der kürzlich von Dr. M. Rothbarth1) in deutscher Sprache veröffentlicht

wurde. Sein Verfasser ist William Penn, der ihn 1692 unter dem
Eindruck der Kriege Ludwig XIV. niedergeschrieben hat. William Penn war
einer der größten Führer der Quäker, jener Menschen, die ohne viel Worte
das tun, was ihnen Gewissenspflicht ist. Er hat in der nordamerikanischen
Staatsgründung, die noch heute seinen Namen trägt, den Beweis geliefert,
dass es Gemeinschaft im oben gezeichneten Sinne des gegenseitigen Dienstes
auch im staatlichen Leben geben kann. In einer späteren Zeit, wo die
westeuropäische Politik der letzten Jahrhunderte unverständlich geworden sein
wird, wird die Geschichte der ersten siebzig Jahre jenes Quäkerstaates mit
zu den wesentlichsten Gegenständen der Geschichtsforschung gehören. Aus
diesem Völkerbundentwurf erkennt man deutlich die Züge echter
Gemeinschaftsgesinnung, und wenn auch seine praktische Wirkung bisher gering
geblieben ist, so gehört er jetzt umsomehr in die Reihe der Hauptdokumente
zur Geschichte der Veränderung unserer politischen Gesinnung. Gewiss ist
er keine Anweisung für einzelne Maßnahmen einer Völkerbund-Organisation,
aber wenn man tiefer blickt, erkennt man, wie sich aus Penns Gesinnung
auch die praktischen Maßnahmen ergeben, die zur Umänderung unseres
politischen Lebens, erforderlich sind. Es sei nur sein Vorschlag zur Schaffung
eines internationalen Parlaments erwähnt.

Es ist in dem Leben der Staaten untereinander nicht anders, wie in
der inneren Politik. Wirksam ist nur das, was aus dem Zentrum menschlichen

Wesens kommt. Das Verhalten der Glaubensgenossen Penns in
unseren Tagen ist eine deutliche Erläuterung zu den hier ausgeführten
Gedanken. Mit ihrer.Dienstverweigerung haben die englischen Quäker, geleitet
von dem Bewusstsein persönlicher Verpflichtung gegenüber ihrer
Überzeugung, gewagt, das ganze System der westeuropäischen politischen
Gesinnung von Grund aus zu verneinen. Es gibt keine intensiver politisch
wirkende Handlung, als solche schlichte Wahrhaftigkeit. Sie ist das Ferment
aller Politik. Der ist der wirksamste Politiker, der wirkt, weil er ist.

BERLIN HEINRICH BECKER

*) William Penns Völkerbundplan, herausgegeben und übersetzt von Dr. M.
Rothbarth, Verlag Hans Robert Engelmann, Berlin, 1920.

54


	Schöpferische Politik

