Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Die Revolution der Padagogik
Autor: Ewald, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748895

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE REVOLUTION DER PADAGOGIK

Es ist kein Zweifel, dass wir im Anbruch einer neuen Zeit
leben. Das ist freilich eine Erkenntnis, die jenseits aller Beweis-
barkeiten liegt. Denn sie kann nicht aus Grundsitzen abgeleitet
werden, die schon anderwiirts gegeben sind; noch aus Wahrneh-
mungen und Erfahrungen, die von aufien uns zustromten: es ist
vielmehr eine Erkenntnis, die wir durch unser eigenstes Sein er-
arbeiten miissen, weil sie diesem entstammt, dieses zum Ausdruck
bringt. Die neue Zeit: das sind wir selber. Wie treten nicht in sie
ein, sondern sie tritt aus uns hervor. Ihren Aufgang erkennen,
heifit, die schopferischen Notwendigkeiten begreifen, die in uns
nach Entfaltung ringen.

Schon vor dem Kriege haben Manche diese Notwendigkeiten
geahnt und sie zu erfiillen gestrebt. Denn sie fiihlten, dass die
alten Formen unserer sozialen, wirtschaftlichen, kiinstlerischen und
personlichen Kultur sich zu zersetzen begannen. Aber ihr Behar-
rungsvermogen war ein allzu grofies, um dem Drang nach Er-
neuerung nicht zdhen Widerstand entgegenzusetzen. Andrerseits
war dieser Drang nicht intensiv genug. Der Mensch ist so geartet,
dass er wahrhaft schopferisch blof aus der Not wird; der inneren
Not, die zumeist irgendwie mit einer auferen verbunden ist.

In eine solche Not hat uns der Weltkrieg versetzt. Er hat die
Formen unserer Kultur zerbrochen; er hat ihre Grundlagen er-
Schiittert. Denn diese Grundlage ist vor allem der Glaube an ihren
Wert, ihre lebendige, ins Leben dringende Wirkung. Ohne solchen
Glauben ist Kultur ein blofes Phantom, ein Truggebilde. Es tritt
dann der schlimmste Zustand ein, den wir heute allzu gut kennen.
Man tut dann die Dinge noch, die man friiher getan hat: man
liest oder schreibt Biicher ; man besucht Theater und Universitit;
Man geht in Gesellschaft oder ins Freie; man malt, musiziert,
Philosophiert und diskutiert; allein man tut dies alles, ohne mehr
davon iberzeugt zu sein; man tut es aus Trigheit, Gewohnheit
Oder weil man nichts Besseres weil. Man ist zugleich Skeptiker
und Fatalist. ,Es hat zwar keinen Sinn, dass wir uns mit irgend-
twas beschiftigen. Aber es ist nun einmal so; es ist immer so
und nicht anders gewesen.“ Besser noch der Nihilismus als diese
Verfassung; denn er schliefit wenigstens keinen Kompromiss; er

9



klammert sich an nichts, das er fiir wertlos erachtet; er entscheidet
sich, wirit alles fort; er schafft einen leeren Raum. Der Meister
Eckhart sagte einmal, jede Beschiftigung, auch die geringfiigigste,
werde dadurch geadelt, dass sie mit Hingabe — und das heifit,
mit Glaube und Uberzeugung verrichtet werde. Umgekehrt mogen
unsere Theater und Universititen bis zum Rande voll sein, des-
gleichen die Schauldden unserer Buchhandlungen, und es mag
auch sonst der allgemeine Betrieb nichts zu wiinschen iibrig lassen —
wenn dahinter kein Glaube, kein Bekenntnis steht, kein klares Be-
wusstsein von Ursprung, Richtung und Ziel, so ist alles eitel.

Zweifel und Unglaube konnen nicht durch Theorie, sondern
einzig und allein durch Praxis iiberwunden werden. Es muss etwas
getan werden. Und je tiefer jene beiden gefressen haben, um so
gewaltiger, umfassender, bezwingender muss die Tat sein. Halb-
heiten sind nicht produktiv. In einer Zeit zumal, die eine so tiefe
Zersetzung ihrer Inhalte erfahren hat, wie die unsrige, kdnnen halbe
Mafinahmen mehr Schaden als Nutzen anrichten. Sie pfuschen an
den Folgen herum, anstatt bis zu den Ursachen zuriickzugehen
und hier die Heilkrifte zu versuchen. Um wieder ganz und unge-
brochen im Glauben an uns und unsere Bestimmung zu leben,
miissen wir eine neue Kultur aufbauen. Das kdnnen wir aber erst
dann, wenn wir die Bausteine fiir dieselben, die richtigen Menschen
besitzen.

Hier scheinen wir allerdings in einen Zirkel zu geraten. Wir
wollen dem Menschen helfen und verlangen deswegen eine bessere
Kultur; wir. wollen der Kultur helfen und verlangen deswegen
bessere Menschen. Aus diesem Zirkel reiflen wir uns wiederum
bloB durch die Praxis. Wir miissen einfach dort unsere Krifte ein-
setzen, wo der Boden gitinstig ist. Er ist dort giinstig, wo wir
gleichgesinnte und gleichstrebende Menschen finden. Dort bilden
sich Zentren gemeinsamen Lebens und Handelns: von dort aus
karin der Boden einer neuen Gesellschaftsordnung, einer neuen
Ordnung der Staaten und Volker bereitet werden. Denn von dort
aus kann der umfassende Plan einer tiefen, durchgreifenden Wir-
kung auf die heranwachsende Generation zur Erfiillung reifen.
Aufbau, Verwandlung ist erst durch Erziehung moglich. Dies ist
schon eine elementare Notwendigkeit. Denn wer einmal einen
héheren Stand erreicht hat, dem geniigt es nicht, iiber den anderen

10



zu stehen, vorausgesetzt, dass er wirklich {iber ihnen ist: er muss
sie zu sich emporziehen. Das positive Sein ist immer ein aus-
wirkendes und schépferisches. '

Es ist also klar, dass unser Erziehungswesen verindert werden
muss, grundsatzlich verdandert, wenn die Ideen, die jetzt die Welt
durchkreisen, nicht blo8 von Einzelnen erfasst und durchgefiihrt,
sondern Gemeingut und realer Besitz Aller werden sollen. Ein
Versuch grofien Stiles in dieser Richtung ist ein im Jahre 1919 er-
Schienenes Werk Die pddagogische Revolution,’) das Leonhard
Ragaz zum Verfasser hat.

Eine Reihe von Vorlesungen, die der bekannte Denker an der
Ziiricher Universitat gehalten hat, ist in diesem Buche vereinigt,
dessen Ausdrucksform seinem Inhalte vollig angemessen ist. Hier
héren wir einen Menschen zu Menschen reden. Nicht die Stuben-
atmosphiare abstrakter Gelehrsamkeit durchweht dieses Buch; es
ist ganz in die reine und starke Luft des Lebens getaucht, das
Wir heute mit Inbrunst suchen. Ich wiisste keine bessere, ztisam-
menfassende Charakteristik der Schrift, als dass sie so auflerordent-
lich den Eindruck unmitielbarer Uegenwartigkeit iibt. Gegenwirtig
Sein, ist aber das weitaus Wichtigste, zumal in einer Zeit, die so
hohe Anforderungen an den Menschen stellt wie die unserige. Wer
Sich ihr nicht zur Verfiigung stellt, der kann auch nichts fiir sie
1Eisten, der kann nicht férdernd in sie eingreifen, der hemmt ihre
Bewegung, anstatt sie zu beschleunigen. Und dies gilt heute von
Cinem grofien, ja dem grofiten Teil unserer Gelehrten und Lehrer.
Sie sind nicht in der Gegenwart, sie fliichten aus ihr in die Ver-
gangenheit, sie sind keine lebendigen, sondern gewesene Menschen.
Und so erweisen sie sich auch als unfdahig, Leben hervorzubringen.
ES ist tote Gelehrsamkeit, was sie vermitteln; denn sie steht, wie
thre Triger und Vermittler, in keiner direkten Beziehung zu dem,
Was jetzt in der Welt geschieht und geschehen soll. So ist ein
ganz falscher Begriff des Ideals entstanden, der Begriff eines Ideals,
das, anstatt unser Gesamtsein zu durchpulsen, blutleer und ge-
Spenstig durch Kloster und Museen spukt, wihrend von ihm dort,
WO man seiner am meisten bediirflig wire, kaum etwas zu ver-
SPiiren ist. Das Ideal hat sich in Gegensatz zur Realitit gestellt;
WH den gesunden Gegensatz des Kampies und der Durch-

') Verlag von Trosch in Olten.

11



dringung, sondern in den hdchst ungesunden der Isolation und
Ausschliefung. So ist es abstrakt und nebelhaft geworden, wihrend
auf der anderen Seite die Realitdt verkiimmern und verrohen musste.
Nicht darum sind wir in solchem Mafle vom Materialismus um-
stellt und bedroht, weil wir mit so viel Materie zu tun haben,
sondern weil der Geist aus ihr gewichen ist und sich in ein Schatten-
reich begeben hat; oder, wie wir sagen konnen, weil das Ideal
Ideologie und Idol wurde. So ist die tiefe Kluft zwischen den In-
tellektuellen und dem Volke entstanden, das Misstrauen, das beide
einander entgegenbringen und nicht frither {iberwinden werden, als
der Boden fiir gemeinsame Arbeit bereitet ist.

Ragaz hilft ihn bereiten; er weiff, was gegenwirtig nottut, und
er hat den Mut, mit den Hindernissen aufzurdumen. Wenn er seine
Schrift Pddagogische Revolution und nicht etwa Pddagogische
Reform nennt, so hat dies einen guten Sinn. Mit einer bloflen
Reform, auch einer radikalen, auch einer solchen an Haupt und
Gliedern, ist nichts getan; denn diese ldsst ja die Substanz un-
beriihrt; sie dndert lediglich ihre Erscheinungsform. Es kommt
aber darauf an, ein neues Haupt und neue Glieder, einen neuen
geistigen Organismus zu erzeugen. Es kommt nicht auf Verinde-
rung an, sondern auf Verwandlung. Deshalb spricht Ragaz von
Revolution. Man muss aus diesem Worte seinen Reingehalt schépfen
unter Entfernung des damit freilich in der Regel verkniipften Neben-
sinnes von brutaler Gewaltsamkeit. Allein es entspricht ganz sicher
einem allgemeinen Weltgesetz, dass wir im physischen wie im
geistigen Prozess nicht immer mit schrittweiser und gleichmafiger
Entwicklung unser Auskommen finden, dass es Punkte gibt, an denen
das Geschehen sprungweise vorriickt, dass also dem Prinzip der
Evolution das der Revolution gegeniiber steht; oder wie die moderne
Biologie es ausdriickt, dass wir nicht blof mit allmihlichen Varia-
tionen, sondern auch mit spontanen Mutationen rechnen miissen.
Wie ich glaube, ist das Verhiltnis beider Prinzipien das folgende:
Alles wirklich Neue im Einzeldasein wie im Dasein der Volker
vollzieht sich — wenn auch langher vorbereitet — plotzlich und
mit einem Male. Aber nun muss es erst wirklich aufgenommen,
in den vorhandenen Stoff gleichsam hineingebildet werden; und
dieser Prozess der Verarbeitung braucht Zeit; und mehr noch, er
braucht Ruhe und Stetigkeit,

12



Es ist aber kein Zweifel, dass wir derzeit an einem jener
kritischen Punkte des Weltgeschehens stehen, die ein Tempo
starkster Beschleunigung markieren, oder, anders gesagt, dass sich
eine grofe Wandlung und Umwilzung realisiert. Dies einsehen,
das richtige Organ dafiir haben, heifit eben, gegenwdrtig sein. Es
lichtig einsehen, bedeutet aber, von der Erkenntnis durchdrungen
sein, dass sich die Umwalzung nicht auf Einzelnes, Wirtschaft-
liches, Soziales oder Asthetisches und Philosophisches beschrinkt,
Sondern alle Sphiren, das Ganze unserer Kultur ergreift. Ragaz
hebt das besonders hervor, ja er geht hier wie in seiner Zeitschrift
Neue Wege geradezu von der Forderung der religiésen Revolution
aus, worunter er natiirlich keine Verdnderung innerhalb der kirch-
lichen Organisationen, sondern eine innere Wiedergeburt des Men-
SChen versteht. Nichts Geringeres als die Verwirklichung des Reiches
Gottes, also das Hochste, steht ihm vor Augen. Das Reich Gottes
duldet aber nichts, das sich auerhalb seiner stellt. Es duldet keine
Herrschaft des Mammons, keine Vorrechte der Bildung und des
Ansehens, die durch ihn erworben werden; keine physische oder
geistige Ausbeutung des einen Teils durch den andern. Es ver-
langt, dass alle ihm kraft der ihnen von Natur verliehenen Anlagen
und Fahigkeiten dienen. Sollen die letzteren aber zu ungehemmter
Entfaltung kommen, dann ist es notwendig, dass sie in der rich-
tigen Weise ausgebildet werden. Und das ist es, was unser bis-
heriges Erziehungssystem nicht leisten kann., Vor allem deswegen
nicht, weil es nicht den Menschen in seiner Totalitit und Wesen-
heit, in der hochsten seiner Ausdrucksmoglichkeiten, als Ebenbild
der Gottheit, zum G'egénstande hat, sondern blof} einzelne Stiicke
und Glieder desselben. Hier soll der Intellekt, das Gedachtnis, der
Scharfsinn, die Imagination, dort soll der Kérper zu besonderen
Leistungen befahigt werden. Ganz richtig hebt Ragaz hervor, dass
dies System und schon die ihm zugrundeliegende Vorstellung
Gotzendienst ist. Denn hier wird ein Kult mit einzelnen Erschei-
Nungsgebieten getrieben, die doch Sinn und Weihe erst im Zu-
Sammenhang mit der ganzen Schépfung und in lebendiger Wechsel-
Wirkung mit ihr erhalten.

Der Menschheit ist dadurch ihr eigenes, hochstes, geistiges
Sein verdunkelt worden; sie hat sich an einzelne Lebensinhalte
Verloren, anstatt zu erkennen, dass das Leben selber als unteilbare

13



Einheit, ebenso unteilbar wie das Ich, die freie Personlichkeit, er-
filllt und vollendet werden muss. Was ist nicht alles zum obersten
Zwecke erhoben worden? Kultur, Wissenschaft, Technik, Industrie,
Kunst, Staat, Nationalitit — blo8 das eine nicht, wofiir all dies
nichts ist als Ausdrucksmittel, Symbol und Organ, das eine, das
nottut: ein gutes, moglichst vollkommenes Leben. Durch ein solches
namlich werden erst alle anderen soeben genannten Werte ge-
heiligt, ohne ein solches sind sie nichts Besseres als Idole. Und
sind nicht diesen Idolen im Weltkriege, der die tiefsten Voraus-
setzungen modernen Seins so grauenerregend enthiillt hat, Mil-
lionen Existenzen geopfert worden? Ist es nicht das Wesen jeder
Idolatrie, jedes Gotzendienstes, das Bild, das Symbol der Gottheit
fiir die Gottheit selber zu nehmen? Und ist nicht die furchtbarste
Art, Gotzendienst zu treiben die, gegen welche die Bibel ein Zeugnis
ablegt; die der Kanaaniter und Phonizier, von denen es heifit, dass
sie ihre eigenen Kinder durchs Feuer gehen lieen? So aber und
nicht anders ist in den vergangenen Jahren an der werdenden
Generation geirevelt worden. Die Form hat sich gedndert, das
Wesentliche ist das Gleiche geblieben. Und es muss das Gleiche
bleiben; es muss immer wieder zu denselben Konsequenzen fiihren,
solange die Voraussetzungen nicht an der Wurzel umgewandelt
werden, solange wir nicht dem Gotzendienst entsagen und zum
wirklichen Gottesdienst umkehren. Der Mensch muss wieder den
Menschen wollen: wenn er ihn will und verwirklicht, wird er Gott
finden.

Das neue Erziehungssystem muss dieser groien Aufgabe dienen.
Wie weit wir derzeit von ihr entfernt sind, sehen wir, wenn wir
die h6chsten Pflanzstitten der Bildung, die Universititen ins Auge
fassen. Ragaz geht in seiner Kritik derselben mit Recht davon aus,
dass sie ihre alte Bedeutung vor allem deswegen eingebiifit haben,
weil sie keine geistigen Einheiten mehr sind, wie sie es insbe-
sondere im Mittelalter und zu Beginn der neuen Zeit, wie sie es
in Deutschland noch an der Wende des achtzehnten und neun-
zehnten Jahrhunderts waren. Heute werden die verschiedensten
Fiacher nebeneinander, zumeist unabhidngig voneinander betrieben,
und das einzige, was sie einigt, ist der gemeinsame Raum, die
Betriebsstitte. Weltanschauung, freilich nicht als Theorie, sondern
als gelebte Realitdt ist es, woran es hier mangelt. Sie ist ein ein-

14



zelnes Fach geworden, eine Spezialitit wie andere Spezialititen;
man hat ihr den schopferischen Impuls genommen, indem man sie
darauf beschrinkte, blofie Registrierung und Darstellung schon vor-
handener philosophischer Ansichten zu sein, anstatt neue Wege zu
bahnen, neue Ausblicke zu erringen. So ist das Stofiliche allent-
halben riesig angewachsen, und es nimmt mit jedem Tage weitere
unabsehbare Dimensionen an, bis es den Geist vollig zu seinem
Knecht herabgewiirdigt haben wird.

Dem ist mit duflerlichen Mitteln iiberhaupt nicht abzuhelfen;
€S muss das innere Verhdlinis zum Stoffe ein anderes werden. Die
Schule soll nicht mehr den Zweck verfolgen, unser Gehirn iiber-
mifig und einseitig zu belasten; sie soll uns die rechten Antriebe
zur Tatigkeit geben. Mit zidhem Festhalten ererbten Besitzes ist
gar nichts geleistet. Ragaz erklart sich deswegen gegen den Unter-
ticht der alten Sprachen in der Weise, wie er bisher iiblich war.
Nicht als ob wir der antiken Kultur nicht Auferordentliches ver-
dankten und durch sie stets Forderung gewinnen konnten; aber
das Sprachstudium sichert uns diesen Gewinn keineswegs; es stellt
im Gegenteil Hindernisse zwischen uns und jener Kultur, die uns
€benso in unserm modernen Idiom zuginglich ist wie etwa die
biblische oder die indische Geisteswelt. Und auBerdem handelt es
sich darum, unser Schulwesen in die stirkste Stromung des mo-
dernen Lebens hineinzustellen und nicht in einem toten Seitenarm
desselben anzulegen. Deshalb miissen die Schranken fallen, die
bisher errichtet worden sind.

Die Schule muss demokratisiert werden; sie darf in keiner
Weise mehr ein Privileg der Besitzenden sein. Ragaz steht nicht
blof auf dem Boden der Demokratie, sondern auch des Sozialis-
mus; eines Sozialismus allerdings, der ethisch und religios durch-
gliht ist und jeden materialistischen Rest abgestreift hat. Es ist
auch nach dem Gesagten klar, dass die Umwandlung und Erneue-
Tung, wenn sie im Zentrum einsetzt, sich in sidmtlichen Sphéren
Zugleich vollziehen muss. Die kapitalistische Wirtschaftsordnung
hat das ihr entsprechende Bildungsprinzip, ein solches, das wie sie
Cinerseits die Scheidung, ja Entzweiung der Klassen begiinstigt,
anderseits auf Haufung und Aufspeicherung von Material bedacht
ist, dem der Mensch iiberall untergeordnet wird. Jetzt soll das
Gegentell zur Geltung gelangen.

15



Die Gemeinschaft der Arbeit, das Fundament der Humanitat,
soll in den grundlegenden Erziehungsplan aufgenommen werden;
an Stelle der Schulen hat die Schule zu treten. Und innerhalb der-
selben wird die Verbindung von Kdrper und Geist in der richtigen
Weise durchgefiihrt. Es gehort zu den wichtigsten Erkenntnissen
des Verfassers, dass er die Notwendigkeit dieses Zusammenhanges
hervorhebt. Der Fluch des modernen Geistes ist es, dass er kdrperlos
geworden ist; das heifit, dass er sich, wie schon eingangs betont
wurde, der stofflichen Realitit entzogen und in sich selbst ver-
sponnen hat; dies ist es ja auch, was, von einer anderen Seite
gesehen, als sein Mangel an Gegenwirtigkeit erschien. Aber die
Materie, die von ihm verlassene, geistlos gewordene Materie racht
sich an ihm, indem sie ihn nunmehr tiberfillt und ihn zu erdriicken
droht; er hat sich ihr entfremdet und damit der Herrschait iiber
sie begeben.

Hier ist auch zweifellos der Kernpunkt der sozialen Frage zu
suchen. Nicht in der Verschiedenartigkeit der Besitzverhiltnisse
liegt er so sehr wie in der Verschiedenartigkeit der Wege, auf
denen der Besitz erworben wird. Die Menschen werden weniger
durch das verbunden oder getrennt, was sie haben, als durch das-
jenige, was sie tun; denn das ist unmittelbarer ein Ausdruck ihres
Seins. Es ist somit das Notwendigste, in den Arbeitsprozess ein-
zugreifen und ihn zu gestalten. Wie der wirkliche Lebensprozess
immer zugleich im Zentrum und an der Peripherie einsetzt, so ist
er auch immer korperlich und geistig zugleich. Ich darf hier auch
auf dasjenige hinweisen, was ich in meiner Schrift Die Wieder-
geburt des Geistes iiber diesen Gegenstand gesagt habe. Es be-
zieht sich vor allem auf die Kritik der modernen Intellektualitit,
die den Kontakt mit der gegenwartigen Wirklichkeit preisgegeben hat.

Ragaz riickt dem Problem in den folgenden ausdrucksvollen
Sidtzen an den Leib. ,Nicht das ist fiir den Menschen wahr —
wenigstens in den eigentlichen Lebensiragen, den Fragen des
geistig-personlichen Lebens — was an ihn mit Griinden und Be-
weisen objektiv evident herangebracht worden ist, mége ihm dies
auch noch so einleuchtend geworden sein, sondern blof das, was
ihm subjektiv wahr geworden ist. Dies gilt aber blof von dem,
was mit seiner ganzen Lxistenz zusammenhingt, was sich auf
seinen personlichsten Kampi, seine personlichste Not bezieht, was

16



also im Grunde einen Entschluss, eine Tat bedeutet. Wahrheit im
intensiven Sinne des Wortes gewinnt der Mensch also bloff da, wo
€r von seinen hochst individuellen Voraussetzungen her zum Denken
kommt; alles echte Denken ist existenzielles Denken. Das ist das
Arbeitsprinzip in seiner hochsten Formulierung. Jeder weifl blo,
soviel er tut.“

Unser bisheriges Hochschulwesen, das die Wahrheit als ein
fertiges Schema mitteilte, ist also unhaltbar. Es muss, was hier zur
starren Substanz geworden ist, wieder in lebendige Tatigkeit sich ver-
wandeln; die Universitat muss Volkshochschule werden. Aber nicht
im alten Sinne; nicht als bloSe Erweiterung und Popularisierung
dessen, was sonst im Rahmen der Fakultiten vorgetragen zu werden
pilegt. Durch einen solchen Versuch, wie er heute ja schon viel-
fach in den volkstiimlichen Kursen realisiert ist, wird eine frag-
wiirdige Halbbildung geziichtet, die blof an der Oberflache einen
ungeniigenden Ausgleich der kulturellen Differenzen herbeifiihrt,
wihrend eine innere Durchdringung der verschiedenen Schichten
erforderlich ist. Das Nehmen und Geben muss ein wechselseitiges
sein. Wie es dem Volke nottut, Licht und Belehrung zu empiangen,
liber seinem Tagewerk die Idee, die es beseelt, aufleuchten zu
sehn, so muss der geistig Suchende und Schaffende, soll er pro-
duktiv wirken, die Krafte des Volkes in sich aufnehmen und von
thnen durchstrémt sein. Dies lasst sich in keiner anderen Art reali-
sieren, als dadurch, dass der Lehrstolf ein moglichst konkreter wird;
er hat in dem Lernenden vor allem ein Bild der Gesellschaft wach-
zurufen, der er angehort, der lebendigen Energien und Zusammern-
hdnge, der Fiille von Inhalten, die in ihr wirksam sind.

Die Zukunftsschule denkt sich Ragaz in eine Berufsschiule und
eine Bildungsschule gegliedert, von denen die erstere den Zweck
hat, jeden Zogling fiir einen Beruf vorzubereiten, die zweite, ihm
jene Totalitit des Gemeinschaftsdaseins zu vermitteln, innerhalb
dessen jeder einzelne Beruf erst seinen natiirlichen Ort und seinen
erfiillenden Sinn erhdlt. Die innere Organisation dieser Schulen
soll eine freie, gencssenschaitliche sein; die Bevormundung durch
den Staat, die sie zu einem Werkzeug machtpolitischer Bestrebungen
missbraucht, wird solchermafien ausgeschaltet.

Die intensive Verbindung der Schule mit der Wirklichkeit soll
indessen zu keiner im negativen Sinne praktischen, einseitig reali-

17



stischen Bildung fiihren. An nichts weniger ist hier gedacht, als
an Ziichtung eines, wenn auch universalen, Banausentums. Im
Gegenteil sollen die idealen Giiter der Menschheit, Religion, Kunst,
Weltanschauung erst recht zu ihrer vollen Geltung gelangen. Denn
sie haben jetzt erst ihre wahre, feste Grundlegung erhalten. Aber
‘wie Ragaz so richtig betont: es handelt sich eben darum, dass
Religion, Kunst, Weltanschauung aus ihrer Absonderung heraus-
treten, dass iiberhaupt das Fachersystem der alten Kultur gesprengt
wird. Wir sollen nicht mehr Religion, Kunst, Weltanschauung neben-
einander und neben vielen anderen, ihnen mnicht selten wider-
streitenden Dingen haben, sondern unser Gesamtdasein soll ein
durch und durch religioses, kiinstlerisches und philosophisches,
unser Alltag soll ein geistiger werden. Gleiches gilt vom Verhéltnis
der Schule zum Leben. Weniger Schule und darum mehr Schule!
Gar keine Schule im Sinne des Zwanges und der Vorbildung;
nichis als Schule im Sinne der Freiheit und der Veredlung. Die
Bildungsschule hat deswegen iiberhaupt keine zeitlichen und rdum-
lichen Grenzen. Sie soll im Dorf wie in der Stadt ihren Sitz haben,
ohne Unterschied des Alters denen dienen, die noch entwicklungs-
fahig und der Entwicklung bediirftig sind.

Und was wird aus der Universildt? Geht sie in der allgemeinen
Bildungsschule auf? Keineswegs. Sie wird eine Art Synthese von
Berufsschule und Bildungsschule; sie wird die Berufsschule fiir
Gelehrte, die als solche aber auch in keine starre Form einge-
zwingt werden dari, sondern stets die lebendige Einheit der Er-
kenntnis anstreben muss. Ragaz spricht geradezu das kiihne Wort
aus, dass zum wahren Gelehrten und Forscher stets das Interesse
fiir Philosophie gehort. Dies ist auch einleuchtend, so sehr es Viele
zum Widerspruch reizt. Wir konnen ja zum Einzelnen in sinn-
voller Weise blofi vom Ganzen aus gelangen. Indem wir das Ganze
unmittelbar erleben, bewegen wir uns in der Sphire der Religion;
indem wir uns ihm denkend hingeben, sind wir Philosophen. Und
wie das richtige Verhiltnis zur Sache, ist auf diesem Boden auch
erst das richtige Verniltnis zur Person maoglich, und damit wahre
Gemeinschaft, durch welche die Individuen zum Volke, die Volker
zur Menschheit verbunden werden. '

Ich habe mich hier auf die Wiedergabe der Hauptpunkte be-
schranken miissen. Eine Besprechung, wie die vorliegende, kann

18



ja auch blof den Zweck haben, zur eingehenden Beschiftigung
mit dem Buche selber aufzufordern. Dieses hat denn auch noch
lange nicht die gebiihrende Wiirdigung in der Offentlichkeit er-
fahren. Man liest heute Spengler und Keyserling; ldsst sich von
jenem zu einem selbstmérderischen Nihilismus, von diesem zu
einem geistvollen Relativismus anregen. Ist es aber heute wirklich
das Wichtigste, den Untergang des Abendlandes oder seine Ver-
s6hnung mit dem Morgenlande zu predigen? Warum nimmt man
nicht lieber ein Buch zur Hand, das von den Ideen und Moglich-
keiten zeugt, die in uns allen wohnen und befreit sein wollen?
Man wird dies Buch eine Utopie nennen. Das ist.es auch, wenn
wir den Mafistab des schon Realisierten, der der MafBstab der Trig-
heit ist, anlegen. Wenn wir uns aber der Not der Gegenwart zu-
wenden, wenn wir, wie der Verfasser an anderer Stelle so schon
sagt, erkennen, dass Gott auf uns wartet, dann werden wir nicht auf
das Gewordene, sondern auf das Werdende hinblicken. Und wir
werden einsehen, dass die neue Schule blofl so lange ein Zukunifts-
traum ist, als wir von ihr trdumen, anstatt sie aufzubauen; dass sie
in dem Augenblicke Wirklichkeit wird, in dem wir uns ihr als Lehrer
zur Verfiigung stellen. Wir werden also die Kriite des Lehrens und
Mitteilens in uns wecken, von denen Ragaz ein edles Zeugnis gibt.

PARSCH bei 3alzburg E. EWALD
aoo

FRSCHUTTERUNG

Von HERMANN HESSE
Triibe ward mir plotzlich der Wein im Becher,
Miide saff ich und musste zu Boden schauen,
Fiihite mein Herz stillstehn und mein Haar ergrauen.
Liarmend lachten im Saal meine Freunde, die Zecher.

Da im Fenster erschien meiner Jugend Vertrauter,
Glanzender Mond, und schien die Halle zu dehnen,
Blitzte im Kelch und in meinen ausbrechenden Tridnen.
Meine Freunde, die Zecher, sangen und jubelten lauter.

Stund” um Stunde nun wandr’ ich, und fithle die Winde
Ferner Sommer auf meinen brennenden Wangen,

Summe die Lieder, die einst wir als Knaben sangen,
Denke der Heimat und weif,, dass ich nie mehr sie finde.

ooo 19



	Die Revolution der Pädagogik

