
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 24 (1921-1922)

Artikel: Die Revolution der Pädagogik

Autor: Ewald, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE REVOLUTION DER PÄDAGOGIK
Es ist kein Zweifel, dass wir im Anbruch einer neuen Zeit

leben. Das ist freilich eine Erkenntnis, die jenseits aller
Beweisbarkeiten liegt. Denn sie kann nicht aus Grundsätzen abgeleitet
werden, die schon anderwärts gegeben sind; noch aus Wahrnehmungen

und Erfahrungen, die von außen uns zuströmten: es ist
vielmehr eine Erkenntnis, die wir durch unser eigenstes Sein
erarbeiten müssen, weil sie diesem entstammt, dieses zum Ausdruck
bringt. Die neue Zeit : das sind wir selber. Wie treten nicht in sie
ein, sondern sie tritt aus uns hervor. Ihren Aufgang erkennen,
heißt, die schöpferischen Notwendigkeiten begreifen, die in uns
nach Entfaltung ringen.

Schon vor dem Kriege haben Manche diese Notwendigkeiten
geahnt und sie zu erfüllen gestrebt. Denn sie fühlten, dass die
alten Formen unserer sozialen, wirtschaftlichen, künstlerischen und
persönlichen Kultur sich zu zersetzen begannen. Aber ihr
Beharrungsvermögen war ein allzu großes, um dem Drang nach

Erneuerung nicht zähen Widerstand entgegenzusetzen. Andrerseits
war dieser Drang nicht intensiv genug. Der Mensch ist so geartet,
dass er wahrhaft schöpferisch bloß aus der Not wird; der inneren
Not, die zumeist irgendwie mit einer äußeren verbunden ist.

In eine solche Not hat uns der Weltkrieg versetzt. Er hat die
Formen unserer Kultur zerbrochen; er hat ihre Grundlagen
erschüttert. Denn diese Grundlage ist vor allem der Glaube an ihren
Wert, ihre lebendige, ins Leben dringende Wirkung. Ohne solchen
Glauben ist Kultur ein bloßes Phantom, ein Truggebilde. Es tritt
dann der schlimmste Zustand ein, den wir heute allzu gut kennen.
Man tut dann die Dinge noch, die man früher getan hat: man
best oder schreibt Bücher; man besucht Theater und Universität;
man geht in Gesellschaft oder ins Freie; man malt, musiziert,
Philosophiert und diskutiert; allein man tut dies alles, ohne mehr
davon überzeugt zu sein; man tut es aus Trägheit, Gewohnheit
oder weil man nichts Besseres weiß. Man ist zugleich Skeptiker
und Fatalist. „Es hat zwar keinen Sinn, dass wir uns mit irgendwas

beschäftigen. Aber es ist nun einmal so ; es ist immer so
und nicht anders gewesen." Besser noch der Nihilismus als diese
Verfassung; denn er schließt wenigstens keinen Kompromiss; er

9



klammert sich an nichts, das er für wertlos erachtet ; er entscheidet
sich, wirft alles fort; er schafft einen leeren Raum. Der Meister
Eckhart sagte einmal, jede Beschäftigung, auch die geringfügigste,
werde dadurch geadelt, dass sie mit Hingabe — und das heißt,
mit Glaube und Überzeugung verrichtet werde. Umgekehrt mögen
unsere Theater und Universitäten bis zum Rande voll sein,
desgleichen die Schauläden unserer Buchhandlungen, und es mag
auch sonst der allgemeine Betrieb nichts zu wünschen übrig lassen —
wenn dahinter kein Glaube, kein Bekenntnis steht, kein klares Be-

wusstsein von Ursprung, Richtung und Ziel, so ist alles eitel.
Zweifel und Unglaube können nicht durch Theorie, sondern

einzig und allein durch Praxis überwunden werden. Es muss etwas

getan werden. Und je tiefer jene beiden gefressen haben, um so

gewaltiger, umfassender, bezwingender muss die Tat sein.
Halbheiten sind nicht produktiv. In einer Zeit zumal, die eine so tiefe
Zersetzung ihrer Inhalte erfahren hat, wie die unsrige, können halbe
Maßnahmen mehr Schaden als Nutzen anrichten. Sie pfuschen an
den Folgen herum, anstatt bis zu den Ursachen zurückzugehen
und hier die Heilkräfte zu versuchen. Um wieder ganz und
ungebrochen im Glauben an uns und unsere Bestimmung zu leben,
müssen wir eine neue Kultur aufbauen. Das können wir aber erst

dann, wenn wir die Bausteine für dieselben, die richtigen Menschen
besitzen.

Hier scheinen wir allerdings in einen Zirkel zu geraten. Wir
wollen dem Menschen helfen und verlangen deswegen eine bessere

Kultur; wir wollen der Kultur helfen und verlangen deswegen
bessere Menschen. Aus diesem Zirkel reißen wir uns wiederum
bloß durch die Praxis. Wir müssen einfach dort unsere Kräfte
einsetzen, wo der Boden günstig ist. Er ist dort günstig, wo wir
gleichgesinnte und gleichstrebende Menschen finden. Dort bilden
sich Zentren gemeinsamen Lebens und Handelns: von dort aus
kann der Boden einer neuen Gesellschaftsordnung, einer neuen
Ordnung der Staaten und Völker bereitet werden. Denn von dort
aus kann der umfassende Plan einer tiefen, durchgreifenden
Wirkung auf die heranwachsende Generation zur Erfüllung reifen.
Aufbau, Verwandlung ist erst durch Erziehung möglich. Dies ist
schon eine elementare Notwendigkeit. Denn wer einmal einen
höheren Stand erreicht hat, dem genügt es nicht, über den anderen

10



zu stehen, vorausgesetzt, dass er wirklich über ihnen ist: er muss
sie zu sich emporziehen. Das positive Sein ist immer ein
auswirkendes und schöpferisches.

Es ist also klar, dass unser Erziehungswesen verändert werden
muss. grundsätzlich verändert, wenn die Ideen, die jetzt die Welt
durchkreisen, nicht bloß von Einzelnen erfasst und durchgeführt,
sondern Gemeingut und realer Besitz Aller werden sollen. Ein
Versuch großen Stiles in dieser Richtung ist ein im Jahre 1919
erschienenes Werk Die pädagogische Revolution, ') das Leonhard
Ragaz zum Verfasser hat.

Eine Reihe von Vorlesungen, die der bekannte Denker an der
Züricher Universität gehalten hat, ist in diesem Buche vereinigt,
dessen Ausdrucksform seinem Inhalte völlig angemessen ist. Hier
hören wir einen Menschen zu Menschen reden. Nicht die
Stubenatmosphäre abstrakter Gelehrsamkeit durchweht dieses Buch; es
ist ganz in die reine und starke Luft des Lebens getaucht, das
wir heute mit Inbrunst suchen. Ich wüsste keine bessere,
zusammenfassende Charakteristik der Schrift, als dass sie so außerordentlich

den Eindruck unmittelbarer Gegenwärtigkeit übt. Gegenwärtig
sein, ist aber das weitaus Wichtigste, zumal in einer Zeit, die so
hohe Anforderungen an den Menschen stellt wie die unserige. Wer
sich ihr nicht zur Verfügung stellt, der kann auch nichts für sie
leisten, der kann nicht fördernd in sie eingreifen, der hemmt ihre
Bewegung, anstatt sie zu beschleunigen. Und dies gilt heute von
einem großen, ja dem größten Teil unserer Gelehrten und Lehrer.
Sie sind nicht in der Gegenwart, sie flüchten aus ihr in die
Vergangenheit, sie sind keine lebendigen, sondern gewesene Menschen.
Und so erweisen sie sich auch als unfähig, Leben hervorzubringen.
Es ist tote Gelehrsamkeit, was sie vermitteln; denn sie steht, wie
'hre Träger und Vermittler, in keiner direkten Beziehung zu dem,
Was jetzt in der Welt geschieht und geschehen soll. So ist ein
§anz falscher Begriff des Ideals entstanden, der Begriff eines Ideals,
^as, anstatt unser Gesamtsein zu durchpulsen, blutleer und
gespenstig durch Klöster und Museen spukt, während von ihm dort,
w° man seiner am meisten bedürftig wäre, kaum etwas zu ver-
sPüren ist. Das Ideal hat sich in Gegensatz zur Realität gestellt;
jjkgf nicht in den gesunden Gegensatz des Kampfes und der Durch-

9 Verlag von Trösck in Ölten.

11



dringung, sondern in den höchst ungesunden der Isolation und
Ausschließung. So ist es abstrakt und nebelhaft geworden, während
auf der anderen Seite die Realität verkümmern und verrohen musste.

Nicht darum sind wir in solchem Maße vom Materialismus
umstellt und bedroht, weil wir mit so viel Materie zu tun haben,
sondern weil der Geist aus ihr gewichen ist und sich in ein Schattenreich

begeben hat; oder, wie wir sagen können, weil das Ideal

Ideologie und Idol wurde. So ist die tiefe Kluft zwischen den
Intellektuellen und dem Volke entstanden, das Misstrauen, das beide
einander entgegenbringen und nicht früher überwinden werden, als

der Boden für gemeinsame Arbeit bereitet ist.

Ragaz hilft ihn bereiten ; er weiß, was gegenwärtig nottut, und
er hat den Mut, mit den Hindernissen aufzuräumen. Wenn er seine
Schrift Pädagogische Revolution und nicht etwa Pädagogische
Reform nennt, so hat dies einen guten Sinn. Mit einer bloßen
Reform, auch einer radikalen, auch einer solchen an Haupt und
Gliedern, ist nichts getan; denn diese lässt ja die Substanz
unberührt; sie ändert lediglich ihre Erscheinungsform. Es kommt
aber darauf an, ein neues Haupt und neue Glieder, einen neuen
geistigen Organismus zu erzeugen. Es kommt nicht auf Veränderung

an, sondern auf Verwandlung. Deshalb spricht Ragaz von
Revolution. Man muss aus diesem Worte seinen Reingehalt schöpfen
unter Entfernung des damit freilich in der Regel verknüpften Nebensinnes

von brutaler Gewaltsamkeit. Allein es entspricht ganz sicher
einem allgemeinen Weltgesetz, dass wir im physischen wie im
geistigen Prozess nicht immer mit schrittweiser und gleichmäßiger
Entwicklung unser Auskommen finden, dass es Punkte gibt, an denen
das Geschehen sprungweise vorrückt, dass also dem Prinzip der
Evolution das der Revolution gegenüber steht; oder wie die moderne
Biologie es ausdrückt, dass wir nicht bloß mit allmählichen
Variationen, sondern auch mit spontanen Mutationen rechnen müssen.
Wie ich glaube, ist das Verhältnis beider Prinzipien das folgende :

Alles wirklich Neue im Einzeldasein wie im Dasein der Völker
vollzieht sich — wenn auch langher vorbereitet — plötzlich und
mit einem Male. Aber nun muss es erst wirklich aufgenommen,
in den vorhandenen Stoff gleichsam hineingebildet werden ; und
dieser Prozess der Verarbeitung braucht Zeit; und mehr noch, er
braucht Ruhe und Stetigkeit.

12



Es ist aber kein Zweifel, dass wir derzeit an einem jener
kritischen Punkte des Weltgeschehens stehen, die ein Tempo
stärkster Beschleunigung markieren, oder, anders gesagt, dass sich
eine große Wandlung und Umwälzung realisiert. Dies einsehen,
das richtige Organ dafür haben, heißt eben, gegenwärtig sein. Es

richtig einsehen, bedeutet aber, von der Erkenntnis durchdrungen
sein, dass sich die Umwälzung nicht auf Einzelnes, Wirtschaftliches,

Soziales oder Ästhetisches und Philosophisches beschränkt,
sondern alle Sphären, das Ganze unserer Kultur ergreift. Ragaz
riebt das besonders hervor, ja er geht hier wie in seiner Zeitschrift
Neue Wege geradezu von der Forderung der religiösen Revolution
aus, worunter er natürlich keine Veränderung innerhalb der
kirchlichen Organisationen, sondern eine innere Wiedergeburt des
Menschen versteht. Nichts Geringeres als die Verwirklichung des Reiches
Gottes, also das Höchste, steht ihm vor Augen. Das Reich Gottes
duldet aber nichts, das sich außerhalb seiner stellt. Es duldet keine
Herrschaft des Mammons, keine Vorrechte der Bildung und des

Ansehens, die durch ihn erworben werden; keine physische oder
geistige Ausbeutung des einen Teils durch den andern. Es
verlangt, dass alle ihm kraft der ihnen von Natur verliehenen Anlagen
und Fähigkeiten dienen. Sollen die letzteren aber zu ungehemmter
Entfaltung kommen, dann ist es notwendig, dass sie in der
richtigen Weise ausgebildet werden. Und das ist es, was unser
bisheriges Erziehungssystem nicht leisten kann. Vor allem deswegen
nicht, weil es nicht den Menschen in seiner Totalität und Wesenheit,

in der höchsten seiner Ausdrucksmöglichkeiten, als Ebenbild
rier Gottheit, zum Gegenstande hat, sondern bloß einzelne Stücke
und Glieder desselben. Hier soll der Intellekt, das Gedächtnis, der
Scharfsinn, die Imagination, dort soll der Körper zu besonderen
Leistungen befähigt werden. Ganz richtig hebt Ragaz hervor, dass
dies System und schon die ihm zugrundeliegende Vorstellung
Götzendienst ist. Denn hier wird ein Kult mit einzelnen Erschei-
nungsgebieten getrieben, die doch Sinn und Weihe erst im
Zusammenhang mit der ganzen Schöpfung und in lebendiger Wechselwirkung

mit ihr erhalten.
Der Menschheit ist dadurch ihr eigenes, höchstes, geistiges

Sein verdunkelt worden; sie hat sich an einzelne Lebensinhalte
yerloren, anstatt zu erkennen, dass das Leben selber als unteilbare

13



Einheit, ebenso unteilbar wie das Ich, die freie Persönlichkeit,
erfüllt und vollendet werden muss. Was ist nicht alles zum obersten
Zwecke erhoben worden? Kultur, Wissenschaft, Technik, Industrie,
Kunst, Staat, Nationalität — bloß das eine nicht, wofür all dies
nichts ist als Ausdrucksmittel, Symbol und Organ, das eine, das

nottut: ein gutes, möglichst vollkommenes Leben. Durch ein solches
nämlich werden erst alle anderen soeben genannten Werte
geheiligt, ohne ein solches sind sie nichts Besseres als Idole. Und
sind nicht diesen Idolen im Weltkriege, der die tiefsten
Voraussetzungen modernen Seins so grauenerregend enthüllt hat,
Millionen Existenzen geopfert worden? Ist es nicht das Wesen jeder
Idolatrie, jedes Götzendienstes, das Bild, das Symbol der Gottheit
für die Gottheit selber zu nehmen? Und ist nicht die furchtbarste
Art, Götzendienst zu treiben die, gegen welche die Bibel ein Zeugnis
ablegt; die der Kanaaniter und Phönizier, von denen es heißt, dass
sie ihre eigenen Kinder durchs Feuer gehen ließen? So aber und
nicht anders ist in den vergangenen Jahren an der werdenden
Generation gefrevelt worden. Die Form hat sich geändert, das

Wesentliche ist das Gleiche geblieben. Und es muss das Gleiche
bleiben ; es muss immer wieder zu denselben Konsequenzen führen,
solange die Voraussetzungen nicht an der Wurzel umgewandelt
werden, solange wir nicht dem Götzendienst entsagen und zum
wirklichen Gottesdienst umkehren. Der Mensch muss wieder den
Menschen wollen : wenn er ihn will und verwirklicht, wird er Gott
finden.

Das neue Erziehungssystem muss dieser großen Aufgabe dienen.
Wie weit wir derzeit von ihr entfernt sind, sehen wir, wenn wir
die höchsten Pflanzstätten der Bildung, die Universitäten ins Auge
fassen. Ragaz geht in seiner Kritik derselben mit Recht davon aus,
dass sie ihre alte Bedeutung vor allem deswegen eingebüßt haben,
weil sie keine geistigen Einheiten mehr sind, wie sie es
insbesondere im Mittelalter und zu Beginn der neuen Zeit, wie sie es

in Deutschland noch an der Wende des achtzehnten und
neunzehnten Jahrhunderts waren. Heute werden die verschiedensten
Fächer nebeneinander, zumeist unabhängig voneinander betrieben,
und das einzige, was sie einigt, ist der gemeinsame Raum, die
Betriebsstätte. Weltanschauung, freilich nicht als Theorie, sondern
als gelebte Realität ist es, woran es hier mangelt. Sie ist ein ein-

14



zelnes Fach geworden, eine Spezialität wie andere Spezialitäten;
man hat ihr den schöpferischen Impuls genommen, indem man sie
darauf beschränkte, bloße Registrierung und Darstellung schon
vorhandener philosophischer Ansichten zu sein, anstatt neue Wege zu
bahnen, neue Ausblicke zu erringen. So ist das Stoffliche
allenthalben riesig angewachsen, und es nimmt mit jedem Tage weitere
unabsehbare Dimensionen an, bis es den Geist völlig zu seinem
Knecht herabgewürdigt haben wird.

Dem ist mit äußerlichen Mitteln überhaupt nicht abzuhelfen;
es muss das innere Verhältnis zum Stoffe ein anderes werden. Die
Schule soll nicht mehr den Zweck verfolgen, unser Gehirn
übermäßig und einseitig zu belasten ; sie soll uns die rechten Antriebe
zur Tätigkeit geben. Mit zähem Festhalten ererbten Besitzes ist
gar nichts geleistet. Ragaz erklärt sich deswegen gegen den Unterricht

der alten Sprachen in der Weise, wie er bisher üblich war.
Nicht als ob wir der antiken Kultur nicht Außerordentliches
verdankten und durch sie stets Förderung gewinnen könnten; aber
das Sprachstudium sichert uns diesen Gewinn keineswegs ; es stellt
im Gegenteil Hindernisse zwischen uns und jener Kultur, die uns
ebenso in unserm modernen Idiom zugänglich ist wie etwa die
biblische oder die indische Geisteswelt. Und außerdem handelt es
sich darum, unser Schulwesen in die stärkste Strömung des
modernen Lebens hineinzustellen und nicht in einem toten Seitenarm
desselben anzulegen. Deshalb müssen die Schranken fallen, die
bisher errichtet worden sind.

Die Schule muss demokratisiert werden; sie darf in keiner
Weise mehr ein Privileg der Besitzenden sein. Ragaz steht nicht
bloß auf dem Boden der Demokratie, sondern auch des Sozialismus;

eines Sozialismus allerdings, der ethisch und religiös durchglüht

ist und jeden materialistischen Rest abgestreift hat. Es ist
auch nach dem Gesagten klar, dass die Umwandlung und Erneue-
rung, wenn sie im Zentrum einsetzt, sich in sämtlichen Sphären
zugleich vollziehen muss. Die kapitalistische Wirtschaftsordnung
bat das ihr entsprechende Bildungsprinzip, ein solches, das wie sie
einerseits die Scheidung, ja Entzweiung der Klassen begünstigt,
anderseits auf Häufung und Aufspeicherung von Material bedacht
Ish dem der Mensch überall untergeordnet wird. Jetzt soll das
Gegenteil zur Geltung gelangen.

15



Die Gemeinschaft der Arbeit, das Fundament der Humanität,
soll in den grundlegenden Erziehungsplan aufgenommen werden;
an Stelle der Schulen hat die Schule zu treten. Und innerhalb
derselben wird die Verbindung von Körper und Geist in der richtigen
Weise durchgeführt. Es gehört zu den wichtigsten Erkenntnissen
des Verfassers, dass er die Notwendigkeit dieses Zusammenhanges
hervorhebt. Der Fluch des modernen Geistes ist es, dass er körperlos
geworden ist; das heißt, dass er sich, wie schon eingangs betont
wurde, der stofflichen Realität entzogen und in sich selbst

versponnen hat; dies ist es ja auch, was, von einer anderen Seite

gesehen, als sein Mangel an Gegenwärtigkeit erschien. Aber die
Materie, die von ihm verlassene, geistlos gewordene Materie rächt
sich an ihm, indem sie ihn nunmehr überfällt und ihn zu erdrücken
droht; er hat sich ihr entfremdet und damit der Herrschaft über
sie begeben.

Hier ist auch zweifellos der Kernpunkt der sozialen Frage zu
suchen. Nicht in der Verschiedenartigkeit der Besitzverhältnisse

liegt er so sehr wie in der Verschiedenartigkeit der Wege, auf
denen der Besitz erworben wird. Die Menschen werden weniger
durch das verbunden oder getrennt, was sie haben, als durch
dasjenige, was sie tun ; denn das ist unmittelbarer ein Ausdruck ihres
Seins. Es ist somit das Notwendigste, in den Arbeitsprozess
einzugreifen und ihn zu gestalten. Wie der wirkliche Lebensprozess
immer zugleich im Zentrum und an der Peripherie einsetzt, so ist
er auch immer körperlich und geistig zugleich. Ich darf hier auch
auf dasjenige hinweisen, was ich in meiner Schrift Die Wiedergeburt

des Geistes über diesen Gegenstand gesagt habe. Es
bezieht sich vor allem auf die Kritik der modernen Intellektualität,
die den Kontakt mit der gegenwärtigen Wirklichkeit preisgegeben hat.

Ragaz rückt dem Problem in den folgenden ausdrucksvollen
Sätzen an den Leib. „Nicht das ist für den Menschen wahr —
wenigstens in den eigentlichen Lebensfragen, den Fragen des

geistig-persönlichen Lebens — was an ihn mit Gründen und
Beweisen objektiv evident herangebracht worden ist, möge ihm dies
auch noch so einleuchtend geworden sein, sondern bloß das, was
ihm subjektiv wahr geworden ist. Dies gilt aber bloß von dem,
was mit seiner ganzen Existenz zusammenhängt, was sich auf
seinen persönlichsten Kampf, seine persönlichste Not bezieht, was

16



also im Grunde einen Entschluss, eine Tat bedeutet. Wahrheit im
intensiven Sinne des Wortes gewinnt der Mensch also bloß da, wo
er von seinen höchst individuellen Voraussetzungen her zum Denken
kommt; alles echte Denken ist existenzielles Denken. Das ist das

Arbeitsprinzip in seiner höchsten Formulierung. Jeder weiß bloß,
soviel er tut."

Unser bisheriges Hochschulwesen, das die Wahrheit als ein
fertiges Schema mitteilte, ist also unhaltbar. Es muss, was hier zur
starren Substanz geworden ist, wieder in lebendige Tätigkeit sich

verwandeln; die Universität muss Volkshochschule werden. Aber nicht
im alten Sinne; nicht als bloße Erweiterung und Popularisierung
dessen, was sonst im Rahmen der Fakultäten vorgetragen zu werden
pflegt. Durch einen solchen Versuch, wie er heute ja schon vielfach

in den volkstümlichen Kursen realisiert ist, wird eine

fragwürdige Halbbildung gezüchtet, die bloß an der Oberfläche einen

ungenügenden Ausgleich der kulturellen Differenzen herbeiführt,
während eine innere Durchdringung der verschiedenen Schichten
erforderlich ist. Das Nehmen und Geben muss ein wechselseitiges
sein. Wie es dem Volke nottut, Licht und Belehrung zu empfangen,
über seinem Tagewerk die Idee, die es beseelt, aufleuchten zu
sehn, so muss der geistig Suchende und Schaffende, soll er
produktiv wirken, die Kräfte des Volkes in sich aufnehmen und von
ihnen durchströmt sein. Dies lässt sich in keiner anderen Art
realisieren, als dadurch, dass der Lehrstoff ein möglichst konkreter wird;
er hat in dem Lernenden vor allem ein Bild der Gesellschaft
wachzurufen, der er angehört, der lebendigen Energien und Zusammenhänge,

der Fülle von Inhalten, die in ihr wirksam sind.
Die Zukunftsschule denkt sich Ragaz in eine Berufsschule und

eine Bildungsschule gegliedert, von denen die erstere den Zweck
hat, jeden Zögling für einen Beruf vorzubereiten, die zweite, ihm
jene Totalität des Gemeinschaftsdaseins zu vermitteln, innerhalb
dessen jeder einzelne Beruf erst seinen natürlichen Ort und seinen
erfüllenden Sinn erhält. Die innere Organisation dieser Schulen
soll eine freie, genossenschaftliche sein; die Bevormundung durch
den Staat, die sie zu einem Werkzeug machtpolitischer Bestrebungen
missbraucht, wird solchermaßen ausgeschaltet.

Die intensive Verbindung der Schule mit der Wirklichkeit soll
indessen zu keiner im negativen Sinne praktischen, einseitig reali-

17



stischen Bildung führen. An nichts weniger ist hier gedacht, als

an Züchtung eines, wenn auch universalen, Banausentums. Im
Gegenteil sollen die idealen Güter der Menschheit, Religion, Kunst,
Weltanschauung erst recht zu ihrer vollen Geltung gelangen. Denn
sie haben jetzt erst ihre wahre, feste Grundlegung erhalten. Aber
'wie Ragaz so richtig betont: es handelt sich eben darum, dass

Religion, Kunst, Weltanschauung aus ihrer Absonderung heraustreten,

dass überhaupt das Fächersystem der alten Kultur gesprengt
wird. Wir sollen nicht mehr Religion, Kunst, Weltanschauung
nebeneinander und neben vielen anderen, ihnen nicht selten
widerstreitenden Dingen haben, sondern unser Gesamtdasein soll ein
durch und durch religiöses, künstlerisches und philosophisches,
unser Alltag soll ein geistiger werden. Gleiches gilt vom Verhältnis
der Schule zum Leben. Weniger Schule und darum mehr Schule!
Gar keine Schule im Sinne des Zwanges und der Vorbildung ;

nichts als Schule im Sinne der Freiheit und der Veredlung. Die
Bildungsschule hat deswegen überhaupt keine zeitlichen und
räumlichen Grenzen. Sie soll im Dorf wie in der Stadt ihren Sitz haben,
ohne Unterschied des Alters denen dienen, die noch entwicklungsfähig

und der Entwicklung bedürftig sind.
Und was wird aus der Universität? Geht sie in der allgemeinen

Bildungsschule auf? Keineswegs. Sie wird eine Art Synthese von
Berufsschule und Bildungsschule; sie wird die Berufsschule für
Gelehrte, die als solche aber auch in keine starre Form
eingezwängt werden darf, sondern stets die lebendige Einheit der
Erkenntnis anstreben muss. Ragaz spricht geradezu das kühne Wort
aus, dass zum wahren Gelehrten und Forscher stets das Interesse
für Philosophie gehört. Dies ist auch einleuchtend, so sehr es Viele
zum Widerspruch reizt. Wir können ja zum Einzelnen in
sinnvoller Weise bloß vom Ganzen aus gelangen. Indem wir das Ganze
unmittelbar erleben, bewegen wir uns in der Sphäre der Religion;
indem wir uns ihm denkend hingeben, sind wir Philosophen. Und
wie das richtige Verhältnis zur Sache, ist auf diesem Boden auch
erst das richtige Verhältnis zur Person möglich, und damit wahre
Gemeinschaft, durch welche die Individuen zum Volke, die Völker
zur Menschheit verbunden werden.

Ich habe mich hier auf die Wiedergabe der Hauptpunkte
beschränken müssen. Eine Besprechung, wie die vorliegende, kann

18



ja auch bloß den Zweck haben, zur eingehenden Beschäftigung
mit dem Buche selber aufzufordern. Dieses hat denn auch noch
lange nicht die gebührende Würdigung in der Öffentlichkeit
erfahren. Man liest heute Spengler und Keyserling; lässt sich von
jenem zu einem selbstmörderischen Nihilismus, von diesem zu
einem geistvollen Relativismus anregen. Ist es aber heute wirklich
das Wichtigste, den Untergang des Abendlandes oder seine
Versöhnung mit dem Morgenlande zu predigen? Warum nimmt man
nicht lieber ein Buch zur Hand, das von den Ideen und Möglichkeiten

zeugt, die in uns allen wohnen und befreit sein wollen?
Man wird dies Buch eine Utopie nennen. Das ist es auch, wenn
wir den Maßstab des schon Realisierten, der der Maßstab der Trägheit

ist, anlegen. Wenn wir uns aber der Not der Gegenwart
zuwenden, wenn wir, wie der Verfasser an anderer Stelle so schön
sagt, erkennen, dass Gott auf uns wartet, dann werden wir nicht auf
das Gewordene, sondern auf das Werdende hinblicken. Und wir
werden einsehen, dass die neue Schule bloß so lange ein Zukunftstraum

ist, als wir von ihr träumen, anstatt sie aufzubauen; dass sie
in dem Augenblicke Wirklichkeit wird, in dem wir uns ihr als Lehrer
zur Verfügung stellen. Wir werden also die Kräfte des Lehrens und
Mitteilens in uns wecken, von denen Ragaz ein edles Zeugnis gibt.

PARSCII bei Salzburg
'

E. EWALD

ERSCHÜTTERUNG
Von HERMANN HESSE

Trübe ward mir plötzlich der Wein im Becher,
Müde saß ich und musste zu Boden schauen,
Fühlte mein Herz stillstehn und mein Haar ergrauen.
Lärmend lachten im Saal meine Freunde, die Zecher.

Da im Fenster erschien meiner Jugend Vertrauter,
Glänzender Mond, und schien die Halle zu dehnen,
Blitzte im Kelch und in meinen ausbrechenden Tränen.
Meine Freunde, die Zecher, sangen und jubelten lauter.

Stund' um Stunde nun wandr' ich, und fühle die Winde
Ferner Sommer auf meinen brennenden Wangen,
Summe die Lieder, die einst wir als Knaben sangen,
Denke der Heimat und weiß, dass ich nie mehr sie finde.

19


	Die Revolution der Pädagogik

