
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Wer zuletzt entscheidet

Autor: Bovet, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WER ZULETZT ENTSCHEIDET
Wer entscheidet zuletzt im Lebenskampfe der Menschen und

der Völker unter einander? — Der Soldat braucht keine lange
Überlegung: „Drill, Granaten, Maulhalten! Ab!" — Der Finanzmann
lächelt kühl: „Das Geld!" und fügt mit ernsterer Miene hinzu:
„Die ökonomischen Faktoren". — Mit olympischer Ruhe weist der
Gelehrte auf die letzten „Wahrheiten" der Wissenschaft hin, und
der Christ lispelt in schmerzlicher Demut: „Die Vorsehung!"

Innerhalb bestimmter Grenzen und bestimmter Deutungen haben
sie alle mehr oder weniger Recht; und doch gibt sich die Menschheit

mit keiner dieser Antworten zufrieden; sie fühlt in sich den

Drang nach einem anderen, höheren, mit ihr selbst werdenden
Gesetz, das nie sich klar und endgültig kundgibt und doch in der
Tiefe nachhaltig wirkt.

Schaut man den Dingen länger zu, so sieht man, dass die
Siege der Gewalt, des Geldes und teilweise sogar der Wissenschaft
ins Nichts zerrinnen, solange sie nicht mit diesem anderen Streben
der Menschheit übereinstimmen. Ohne bis auf Alexander den Großen
und Karl den Großen zurückzugreifen, hat etwa Friedrich der Große
das Schicksal von Oberschlesien entschieden? Was haben Napoleon
und Bismarck geschaffen? Das Große, Bleibende in ihrem Werke
liegt nicht in ihren Kriegen und hat im Gegenteil unter ihrer
Gewalt gelitten. Gewiss sind im Laufe der Jahrhunderte viele
Provinzen durch Gewalt oder diplomatische Ränke um einen Hauptkern

herum gewonnen worden (man denke besonders an Frankreich);
erhalten blieb jedoch dieser Gewinn bloß, wenn er einem tieferen,
nationalen, Gesetze entsprach. Hat etwa England Calais und die

Wissen und Leben. XIY. Jahrg. Heft 20 (15. September 1921)

941



Normandie behalten? Österreich, die Lombardei und Venedig?
Und Spanien, Neapel? War Polen je ein sicherer Besitz der drei

großen Räuber? — Wozu ist denn das viele Blut geflossen, wenn
eines Tages doch die ganz andere Kraft entscheidet? — Zugegeben,
dass in früheren Zeiten die Waffen gelegentlich das Werden einer
natürlichen Einheit beschleunigen konnten, diese Zeiten sind
vorüber; die Geschichte beweist, dass die Gewalt allein noch nie etwas
Bleibendes geschaffen hat.

Hat etwa die römische Macht gegen das Christentum etwas
vermocht? Karl der Fünfte, gegen die Reformation Fremde Mächte,

gegen die französische Revolution oder gegen den Bolschewismus
Auch hier die Niederlage der reinen Gewalt.

Das Geld? Der Millionär mag Freude daran haben, kriechende
Schmeichler vor sich zu sehen, im Luxus zu renommieren, Schwächere

auszuplündern; was bleibt davon? Die Verödung der Seele,
die Verbitterung Vieler, und nach wenigen Geschlechtern der Übergang

des Besitzes in andere Hände. Wenn das Geld nicht der
sozialen und geistigen Hebung des Nächsten, nicht der Kunst und
der schaffenden Freiheit dient, wenn es nicht vom Geiste des
Besitzenden überwunden wird, dann ist es der Seele, was dem Leibe
des Aussätzigen die Schuppen sind, die jeden berührten Gegenstand

verpesten. Vom Gelde bleibt nur, was selbstloser Wille und
Liebe aus ihm geschaffen haben; das Übrige ist stinkender Rauch.

Von viel größerer Bedeutung sind gewiss im Völkerleben die
ökonomischen Faktoren, die keine auch noch so schöne Theorie
vergewaltigen kann. Gibt es aber auch da nicht eine Grenze, wo
die Übersättigung anfängt, wie im Leben des Einzelnen? Gibt es

auch da nicht entscheidende Wandlungen, die von einer Änderung
des Geistes ausgehen? Ein praktisches Beispiel: für die heutige
Krisis der Valuta lassen sich viele Gründe ökonomischer,
technischer Art anführen; schon oft jedoch haben mir sehr kluge Finanzleute

gestanden, dass allerletzten Endes das Vertrauen dennoch
die Hauptrolle spielt; und mit dem Vertrauen betreten wir ein ganz
anderes Gebiet....

Die Wissenschaft? Wiederholt ist hier von Verschiedenen
ausgeführt worden, dass sie schließlich nur Stückwerk ist; man lese

gerade in diesem Hefte den Artikel von Dr. Schweisheimer. Welche
Antwort von allgemeingültigem Wert könnte denn die Wissenschaft

942



der Menschheit bieten, wenn die Gelehrten selbst, im Laufe des

Krieges, in ihrem Charakter so jämmerlich versagt haben
Die Vorsehung? Hier haben wir es mit einer Deutung zu tun;

davon später.
* *

*
Der denkende Leser hat bereits gemerkt, wo meine Kritik

hinausläuft.

Die Waffen, das Geld, die Wissenschaft bringen nur provisorische,

in Raum und Zeit engbegrenzte Lösungen, so lange sie den
schöpferischen Forderungen der Freiheit und der Liebe
widersprechen. Zuletzt entscheidet immer der Geist. — Vor philosophischen

Erörterungen werde ich mich wohl hüten; die Tatsachen
der Menschheitsgeschichte und der Drang der einzelnen Seele

sprechen deutlich genug. Vor einem Jahre legte ich hier ein
Bekenntnis ab, das ergreifende Zustimmungen fand; ich höre noch
einen lieben Lehrer, den kürzlich dahingegangenen Gustav Tobler,
wie er mir sagte: „Sie haben mir aus dem Herzen gesprochen;
dass wir zu lange der Jugend Steine statt Brot vorlegten, wie oft
habe ich darunter gelitten!"

Wie man auch das Rätsel des Göttlichen im Menschen
erklären mag (mir ist jede Erklärung unzulänglich und verderblich),
dieses Rätsel steht am Anfange unserer Geschichte, und über unserm
Wege spannt der Geist seinen Lichtbogen im Himmel unserer
Sehnsucht. Wer diesen Geist noch nie in Bangigkeit und Freude
erlebte, wer die Menschheitsfragen mit der Roheit der Waffen und
des Geldes lösen will, wer sich vor der Reue, vor der Buße feige
verkriecht, dem habe ich nichts zu sagen. Er ist nicht reif.

Im Kampfe mit der schweren Materie, die er im Laufe der
Jahrtausende allmählich für seine Zwecke dienstbar macht, ist der
Geist zugleich unser Schmerz, unsere Kraft, unser Trost. Kaum
haben wir eine kleine Stufe erklommen, so ruft er uns schon zur
folgenden, von der aus wir wieder weitere Forderungen erblicken
werden ; denn das Göttliche umfasst das Universum und die Ewigkeit;

leben wir auch nur wenige Jahrzehnte, in kleinem Raum

eingeschlossen, so ahnen wir doch, trotz unserer persönlichen
Unzulänglichkeit, die unendliche Spannkraft des Geistes, den wir erbten
und den wir weitergeben. Er umflutet unsere irdischen Tage, wie
der Ozean eine kleine Koralleninsel umbraust.

943



Wir stehen bloß in den Anfängen ; und doch leuchtet uns
bereits aus der Universalität des Göttlichen die Forderung der Menschheit,

in langsam wachsender Harmonie der Freiheit und des Rechtes.

Die Bruderliebe, die Christus aus flammender Erkenntnis der
Seele predigte, und die lange nur als ein mystisches Ideal in weiter
Ferne winkte, hat seit hundert Jahren konkrete Fortschritte getan,
die nie mehr zu verwischen sind. Der internationale Gedanke
ist uns auf vielen Gebieten eine Notwendigkeit geworden, wenn er
auch noch hart mit versteinerten Überlieferungen der Politik zu

kämpfen hat; der soziale Gedanke ist Vielen zu einem Stachel

geworden, der nicht mehr gestattet, das Elend großer Massen als

etwas Gegebenes und Unvermeidliches ruhig hinzunehmen; der
freiheitliche und rechtliche Gedanke endlich erfüllt uns mit Empörung
gegen jede Gewalt, möge sie vom Militarismus, vom Kapitalismus,
vom Bolschewismus oder von der veralteten Ordnung herkommen.

Nachdem die Grundsätze der französischen Revolution einerseits

und die materiellen Fortschritte und Notwendigkeiten der
modernen Industrie andererseits hundert Jahre lang in oft
ungewollter und sehr unvollkommener Weise an der Verwirklichung der
Lehre Christi gearbeitet und die Menschen einander näher gebracht
haben, erkennen wir deutlich die Richtung der Entwicklung, das

Gesetz des Geistes, und begrüßen wir in dem noch so schwachen,
zaghaften Völkerbund den ersten Versuch, aus diesem Menschheits-
gedanken eine Menschheitsoraf/zw/zg- zu schaffen.

* **

Die Mächte der Finsternis arbeiten unablässig daran, dem Geiste
diesen erklommenen Gipfel zu entreißen. Gewinnsucht, Herrschsucht,

Eitelkeit, Ignoranz und Dummheit, — all die Roheit der
uniformierten und nicht uniformierten militaristischen Gesinnung
(ein Trotzky, ein D'Annunzio, ein Clemenceau, so gut wie ein
Ludendorff) verbindet sich mit dem müden Spott der eleganten
Zweifler, um das Vertrauen der Völker zum Völkerbund im Keime
zu ersticken.

Große Gedanken jedoch, auch wenn sie nicht im ersten Wurfe
sich verwirklichen, sind nicht mehr aus der Welt zu schaffen ; sie
bleiben ein fester Besitz der Ritter des Geistes, die zuletzt
entscheiden. Ich verstehe darunter weder bloß die „Intellektuellen'',

944



noch alle Intellektuellen. Denn Professoren, die sich dem Staate
als Werkzeuge ausliefern, Künstler, die der Mode oder einer
Akademie huldigen, Journalisten, die mit ihrer Feder huren,
sie alle sind bloße „Schieber" im Reiche des Geistes; — und
umgekehrt gibt es Berufene unter den einfachsten Menschen ; zum
Glück hat der Geist mit dem Reichtum gar nichts und mit der

Bildung nur sehr wenig zu tun; er ist Erlebnis und Seele.
Daher auch seine scheinbare Schwäche: er geht ganz indivi-,

duelle Wege. — Wohl mögen die „geistigen Arbeiter" in kleinen
und großen Verbänden gewisse Fachinteressen vertreten und gegen
die Not der Zeit ankämpfen ; diese Verbände setzen aber kein Programm
voraus, welches das Wesen des Geistes einschirren könnte. Geist
ist Freiheit, ist Rebellion gegen jede Schablone, gegen alles was
bloß angelernt und nicht persönlich empfunden wird. Ganz
abgesehen von ihren menschlichen Schwächen, strahlen also die Ritter
des Geistes nach sehr verschiedenen Richtungen aus, jeder scheinbar

vereinzelt, ungezügelt, unberechenbar, alle einander befehdend,

und von denjenigen verspottet, welche, in Reih und Glied
im öden Sand der Gemeinplätze marschierend, von ihren politischen
Feldwebeln die Gewehrgriffe des Seelendrills erlernen. — Was
vermöchten da diese Einzelnen?! Man schaue ihnen jedoch
etwas länger zu : auf verschiedenen Wegen streben sie dem
selben Gipfel zu; ihre gegenseitige Befehdung ist eine gegenseitige

Befruchtung; und alle sind durchaus einig in der Hauptsache:

im Glauben an eine geistige Aufgabe der Menschheit. —
Was vermögen die Kanonen, das Gold, die Kerkermauern und
der blöde Spott gegen diese Überzeugung? Aus ihr allein
entspross seit Jahrtausenden das Bleibende: der Tempel, ob
griechisch oder gotisch ; das Zivilgesetzbuch ; die Missa solemnis und
die Neunte Symphonie; die Bibel, die Göttliche Komödie und
Faust.

Wie wollt Ihr dieser freien Geister habhaft werden, um sie

zum Schweigen zu zwingen? Für einen, den Ihr totschlägt, stehen
zehn andere wieder auf; in unzähligen Werken sprechen sie auf
der ganzen Welt zu jeder durstigen Seele Worte der Erhabenheit;
und wenn so ein Apostel zu Asche geworden, dann lodert erst

recht seine reinste Flamme aus dem Grabe empor. — Es stürzen
die Vermögen, die Kaiserreiche und sogar die Wahrheiten der

945



Wissenschaft; es schweigt aber nimmermehr der Gott, der die Bestie
zum Menschen machte : Liebe deinen Nächsten

* *
*

Auf diesen Durst der Menschen nach dem Göttlichen kommt
es an; wären die Künstler, die Dichter, die Denker bloß eine
berufliche Kategorie, wie etwa die Diplomaten und die
Schuhmacher, so böten sie auch in ihren Werken bloße Museumskuriosität
oder Tändelei für Mußestunden ; sie sind aber der Ausdruck einer
allgemeinen Sehnsucht; was sie auch in Stunden der Vereinsamung
oder der Überspannung sagen mögen, sie hängen mit allen Fasern
mit der suchenden Menschheit zusammen; indem sie die edlen
Träume dieser Menschheit plastisch gestalten, sind sie ihr die Offenbarer

der eigenen Seele, die Geburtshelfer eines besseren Geschlechtes.
Nicht im Meisterwerk des Einzelnen, sondern in seiner Gemeinschaft
mit unzähligen Seelen liegt die unbesiegbare Macht des Geistes.

Eine Frau feierte vor Jahren den Sylvesterabend im Familienkreise,

in einem vornehmen Hause; um Mitternacht fanden die
gewohnten Glückwünsche statt; da brach sie in Schluchzen aus.

„Man fragte mich besorgt: ,Was fehlt dir?' — ,lch denke an die,
die nicht mehr da sind,' erwiderte ich, aber in Wirklichkeit weinte
ich über die Anwesenden; sie hatten keine Seele mehr."

Wer hat nicht schon solche Stunden erlebt? Da heißt es aber
nicht weinen, sondern bekennen, wie J. J. Rousseau es tat mitten
unter spöttischen Aufklärern; bekennen, aus Liebe zu den vielen
Menschen, die auf ein Wort der Erlösung warten und die wir aus

Feigheit verraten; aus Liebe besonders zur Jugend, die den Krieg
so ganz anders erlebte als wir, die mit ernster Freude an den
Aufbau denkt und der wir den Weg nicht verrammeln dürfen.

Was der Krieg uns gelehrt, das soll verwertet und in Taten

umgesetzt werden. Die erste praktische Forderung lautet: gegen
jede Gewalt, der Waffen oder des Geldes ; nicht nur gegen die rote
Gewalt, die an ihren Exzessen zu Grunde geht, sondern auch gegen
die drohende Gewalt der Reaktion. Wer in irgendeiner Weise,
wäre es auch nur im täglichen Gespräche, die Gewalt in irgendeiner

Form (des Krieges, der Diktatur, der ökonomischen Ausbeutung)

als „unvermeidlich" darstellt, der bahnt ihr dadurch die Wege
und versündigt sich an der Menschheit.

946



Viele Vorstellungen, die einst der Wirklichkeit einer Stein- und
Bronzezeit entsprachen, lasten heute noch auf uns wie die
grammatischen Regeln einer toten Sprache; gedankenlos werden sie

von den Einen nachgeplappert und von Andern listig ausgebeutet.
Diese Fossilienpolitik und Höhlenmoral haben wir satt; wir schütteln
sie von uns ab. In ganz Europa gibt es heute Millionen von
Männern, von Frauen, von Jungen, die ein ganz deutlicher Wille
vereint: Wir wollen keinen Krieg mehr. Wie kann man ihn
verunmöglichen? Es gibt dazu viele praktische Mittel; wirksam sind
sie jedoch nur, wenn sie alle aus einer Gesinnung entstehen : wir
verabscheuen die Gewalt! Denjenigen, die immer wieder zugleich
mit ihrem akademischen Glauben an eine sehr ferne Zukunft ihren
Unglauben an die heutigen Möglichkeiten aussprechen und die
somit der Gewalt den günstigen Boden von Misstrauen und Hass

vorbereiten, diesen lauen Opportunisten der Alltagsfeigheit
erklären wir: Erwartet nicht von uns, dass wir je, -auch nur mit einem
Worte, Eure Politik unterstützen. Wir bekennen uns zum Geiste.

* *

Die Ritter des Geistes brauchen keinen Bund unter sich zu
schließen; sie sind schon einig; einig in der Quelle ihrer
Gesinnung und einig in ihrem Ziele; einig im Schmerz, in der Reue,
und einig im Vertrauen. Wir haben gesündigt, durch innere
Unklarheit, durch Schweigen, durch Schlendrian ; jetzt wollen wir
büßen, durch tägliche Arbeit in kleinen Dingen, durch Aufklärung
und Aufmunterung. Wir säubern von Unkraut und pflügen
geduldig den Acker, auf dem der Menschheit gleiches Recht, gleiche
Pflicht und Bruderliebe blühen und reifen sollen.

Vielleicht einfache Tagelöhner der Vorsehung? Es lohnt sich

nicht, über eine Deutung zu streiten. Mag die Menschheit einem
höheren Willen oder dem eigenen Antriebe gehorchen, Tatsache

ist, dass sie nach Licht und Liebe dürstet und sich allmählich
emporrichtet; Tatsache ist, dass sie noch bei jeder Wahl zwischen
der geistlosen Ergebenheit in die Gesetze der Materie und dem
schmerzlichen Aufstreben nach der Freiheit des Geistes, den edlen
Schmerz vorzog. Zuletzt wird immer der Geist entscheiden; noch
mehr: die Wahl allein ist bereits die Entscheidung.

LAUSANNE E. BOVET

947


	Wer zuletzt entscheidet

